
1 
 

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI OLIY  

VA O‘RTA MAXSUS TA’LIM VAZIRLIGI 
 

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI VAZIRLAR 

MAHKAMASI HUZURIDAGI  

ISLON SIVILIZATSIYASI MARKAZI 
 

 

G.T. Tulemetova, O‘. M. Hasanboyev 
 

Dinshunoslik 

darslik 

(5120600 - Dinshunoslik) 

 

 

 

 

 

TOSHKENT 2020 



2 
 

Dinshunoslik. Darslik; ikkinchi – to‘ldirilgan va qayta ko‘rilgan matn. – Toshkent 

-2020.-312 b. 

Мualliflar: falsafa fanlari nomzodi, dozent G.T. Tulemetova, O‘.M. Hasanboyev 

Mas’ul muharrir: Sh. Minovarov 

Taqrizchilar: tarix fanlari doktori, prof. M.M. Ishoqov 

tarix fanlari doktori, I.I. Bekmirzaev 

tarix fanlari doktori, N.X. Oblomurodov 

Mazkur darslik Oliy va o‘rta mahsus ta’lim vazirligining 2018 yil 25 

avgustdagi 744-sonli buyrug‘i bilan ma’qullangan “Dinshunoslik“ fani dasturi 

asosida tayo’rlandi va O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi 

Din ishlari bo‘yicha qo‘mitaning 19 mart 2020 yil sanasidagi № 2091 xulosasi 

asosida to‘g‘rilandi. 

Darslik 4 moduldan iborat. Birinchisi – dinshunoslikka kirish, qolgan uchta 

modul milliy va jahon dinlarni yanada chuqurroq o'rganishga xizmat qiladi, 

jamiyat ma’naviy hayotida dinning tutgan o‘rni, uning turli shakllari, ta’limoti, 

yo‘nalishi va oqimlari, vijdon erkinligi, diniy bag‘rikenglik tamoyillari, diniy 

dunyoqarash, O‘zbekistonda din va diniy tashkilotlar faoliyati, din niqobidagi 

radikal diniy oqimlar, shaxs tarbiyasida milliy va diniy qadriyatlar uyg‘unligi 

masalalarini qamrab olgan.  

Mazkur darslik 5120600 - Dinshunoslik mutaxassisligi barcha bakalavriat 

ta’lim yo’nalishlari uchun tavsiya etilgan, hamda dinning falsafiy, ijtimoiy va 

psixologik jihatlariga qiziquvchilar ommasiga mo‘ljallangan.  



3 
 

MUNDARIJA 

SO‘ZBOSHI  4 

Ish turlari reyting-modul tizimi bo‘yicha baholash 6 

I - MODUL. DINSHUNOSLIKKA KIRISH 

1.1. Dinshunoslik faniga kirish 

1.2. Dinning mohiyati, tuzilishi va funksiyalari 

 

8 

54 

II – MODUL.  

DINNING IBTIDOIY SHAKLLARI VA ETNIK-LOKAL DINLARI 

2.1. Dinning ibtidoiy shakllari 

2.1. Milliy dinlari 

 

 

78 

93 

III - MODUL. JAHON DINLARI 

3.1. Buddizm 

 

129 

3.2. Хristianlik 143 

3.3. Islom dini 

3.4. Islom ta’limoti 

161 

177 

IV- MODUL. JAMIYAT VA DIN 

4.1. Xalqimizning ma’naviy yuksalishida dinlarning o‘rni 

 

206 

4.2. O‘zbekistonda vijdon erkinligi 222 

4.3. Diniy mutaassiblik va ekstremizmga qarshi mafkuraviy kurash: 

O‘zbekiston tajribasi 

 

232 

Adabiyotlar va elektron-ta’lim resurslari 267 

Glossariy 279 

Ilovalar 

Shartli qisqartmalar 

306 

312 



4 
 

SO‘ZBOSHI 
Oliy ta’lim muassasalarida o‘quv jarayonini bosqichma-bosqich kredit-

modul tizimiga o‘tkazish zaruriyati “Dinshunoslik” darsligining ikkinchi nashri 

yaratilishiga sabab bo‘lganDinshunoslik fanini o‘rganishning dolzarbligi dinlar 

xususiyatlarini bilish, u bilan bog‘liq ma’naviy madaniyat va ijtimoiy hayot 

to‘g‘risida yaxlit tasavvur olish imkonini berishi bilan belgilanadi. O‘zbekiston 

Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev tomonidan 2017-yilning boshida 

“Dinshunoslik” fani bo‘yicha barcha ta’lim bosqichlari uchun yangi formatdagi 

o‘quv dasturlari va darsliklarni yaratishga hamda yoshlarning mafkuraviy 

immunitetini mustahkamlash ishlariga muhim e’tibor qaratildi. “Xalqaro terrorizm 

va ekstremizmning ildizini boshqa omillar bilan birga jaholat va murosasizlik 

tashkil etadi”, – deb ta’kidladi davlatimiz rahbari BMTning 72-sessiyasidagi 

nutqida va yoshlar huquqlari to‘g‘risidagi xalqaro konvensiyani ishlab chiqish 

hamda maxsus rezolyutsiyani qabul qilish tashabbusi bilan chiqdi. 2018-yil 12-

dekabrda BMT Bosh Assambleyasida “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik” 

rezolyutsiyasi qabul qilindi. Yoshlarning tafakkurini ma’rifat asosida shakllantirish 

va tarbiyalash eng muhim vazifa qilib belgilandi: “ko‘p asrlik milliy va diniy 

qadriyatlarimizni asrab-avaylash, dunyo ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa 

qo‘shgan ajdodlarimizning bebaho merosini o‘rganish, uning asosida yoshlarni 

komil inson etib tarbiyalash jamiyatda barqaror ijtimoiy-ma’naviy muhitni 

ta’minlashning muhim shartlaridan biri hisoblanadi”1. Yoshlarning mafkuraviy 

immunitetini mustahkamlash masalasi ularda mustaqil fikrlash ko‘nikmasini 

shakllantirish vazifasi bilan hamda internetning tahdidlaridan himoyalash bilan 

bog‘liq. 1990-yillardan boshlab din kibermakonni o‘zlashtirish jarayonida faol 

ishtirok etmoqda. Radikal diniy tashkilotlarning saytlari ko‘p incha dinlararo 

ziddiyatlarni kuchaytiruvchi virtual munozaralar platformasiga aylanib bormoqda. 

Dunyo dinlari haqidagi bilimlarga ega salohiyatli dinshunoslarni tayyorlash 

yoshlar ongini ekstremistik g‘oyalar bilan zaharlanishining oldini olishda muhim 

ahamiyat kasb etadi. Dunyo dinlari masalalari borasida ta’lim berish jamiyatda 

bag‘rikenglik muhitini yaratishning muayyan vositasi bo‘lib xizmat qiladi. Ushbu 



5 
 

vazifalar O‘zbekistonning 2017-2021-yillarga mo‘ljallangan Harakatlar 

strategiyasida o‘z aksini topgan2. 

O‘rta asrlar Sharqi islom dinini o‘rganish sohasida boy ilm to‘plagan, shu 

bilan birga diniy manbalarni qiyosiy tadqiq etish tajribasini orttirgan. Bu yuqori 

salohiyatli dinshunoslar tayyorlash uchun muhim ahamiyatga ega. Islomofobiya 

ortib borayotgan bir vaqtda islomning haqiqiy insonparvarlik mohiyatini, uning 

insonparvarlik asoslarini dunyo hamjamiyatiga yetkazish zaruriyati ham ortmoqda. 

Ma’rifatli din to‘g‘risidagi bilimlarni tarqatish zo‘ravon ekstremizm va diniy 

fanatizmga qarshi kurash vositasi bo‘lishi mumkin. Prezidentimiz 2019-yil 15-

iyunda Dushanbeda bo‘lib o‘tgan Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari boʽyicha 

Kengashning beshinchi sammitidagi nutqida dinlararo hamjihatlikni 

mustahkamlash, ma’rifat va madaniyatlarni o‘zaro boyitish masalalari tizimli 

muloqotni yo‘lga qo‘yishni taklif qildi. Xususan, Toshkentdagi O‘zbekiston islom 

sivilizatsiyasi markazi va Samarqanddagi Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot 

markazi buning uchun samarali platforma bo‘lib xizmat qilishi mumkinligini 

ta’kidladi3. Dindorlar uchun din ma’naviy ehtiyojlari va vijdon erkinligi 

huquqlarining qondirilishi omilidir. Biror dinga nisbatan betaraf kishi uchun din 

ma’naviy qadriyatlar va diniy san’atbilan tanishish imkoniyatini yaratadi. Diniy 

qadriyatlar, axloq va huquq normalariga mos marosimlarda ishtirok etish 

xalqimizning birdamligi, xayrli an’analarini his qilishga imkon beradi. 

Bir darslikda din sohasining hamma jihatlarini to‘liq qamrab olishning iloji 

yo‘qligi ma’lum, shunday bo‘lsa-da, mualliflar tomonidan dinshunoslik fanini 

sodda usulda to‘la yoritishga imkon qadar harakat qilindi. 

Ushbu darslik mualliflari o‘z materiallari va tavsiyalari bilan uni 

mukammallashtirishga yordam bergan barcha insonlarga minnatdorchilik izhor 

etadilar. 



6 
 

Ish turlari reyting-modul tizimi bo‘yicha baholash 
№ Nazorat shakllari Majburiy/rag‘batlantiruv. ishl. bal 

1 Ma'ruzaga oid nazorat  Majburiy 5 

2 Auditoriya testlari  Majburiy 5 

3 Auditoriyadan tashqari testlar (o‘quv 
saytida o‘z-o‘zini nazorat qilish) 

Majburiy 5 

4 Mavzu bo‘yicha nazorat ishi  Majburiy 5 

5 Modul' bo‘yicha nazorat ishi Majburiy 40 

6 Uy vazifalari: ijodiy topshiriqlar, 
savollarga javoblar 

Istakka ko‘ra, o‘qituvchi nazorati 
ostida 

5 

7 Esse yozish (1-2 bet) Istakka ko‘ra, o‘qituvchi nazorati 10 

8 5 daqiqalik mustaqil tayyorlangan 
taqdimot bilan chiqish 

Istakka ko‘ra, o‘qituvchi nazorati 
ostida 

30 

9 Talabalar to‘garaklari, ilmiy jamiyatlari 
va sh.k. ilmiy ijod 

Istakka ko‘ra, o‘qituvchi nazorati 
ostida 

40 

Reyting-modul tizimi bo‘yicha bilimlarni baholash mezonlari 

Ko‘rsatki-
chlar 

Joriy nazorat  Oraliq nazorat  Yakuniy nazor.  Jami  

2- JN  1- ON  1-YaN  

Og‘zaki, 
yozma, 
modul' 
dasturga 
topshiriq-
larni 
komp'yuterd
a bajarish 

Ma'ruzalar, referatlar, 
taqdimotlardagi 
chiqishlar, case study 
muhokamalari, kichik 
guruhlardagi 
munozaralar, tez fikrlash 
musobaqalari, adabiyotlar 
sharhi, manbalarga 
annotasiyalar tuzish 

Mustaqil ish, 
referat himoya, 
oralik nazorat 
testlari, tarqatma 
materiallar 
yuzasidan ish, 
oralik testlar, 
ijodiy 
topshiriqlar 

Yakuniy nazorat 
ishi 

 

Ballar 40 30 30 100 

86  - 100 71 – 85 55 – 70 55 dan kamroq 

A'lo yaxshi Qoniqarli  Qoniqarsiz 



7 
 

Bilimlarni baholash mezonlari 

Ko‘rsatkich-
lar  

Sinaldi  
a'lo 
А (91-100) 

Sinaldi  
yaxshi 
В(81-90) 
С (71-80) 

Sinaldi  
qoniqarli 
D(61-70) 
E (51-60) 

Sinovdan 
o‘tmadi  
Qoniqarsiz 
FX (31-50) 

Qayta 
topshiradi 
Qoniqarsiz 
F(0-30) 

Tushunchalar, 
kategoriya-larni 
egallagan-ligi  

Asosiy 
tushunchalar 
va toifalar 
o‘zlashti-
rilgan  

Tushunchalar 
o‘zlashti-
rilgan, biroq 
ba'zan noaniq 
   

Tushuncha va 
toifalar aniq 
o‘zlashti-
rilmagan  

Asosiy 
tushunchalar 
va toifalar 
o‘zlashti-
rilmagan  

Eng oddiy 
tushunchalar 
va toifalar 
o‘zlashti-
rilmagan 

 

Ilmiy faktik 
materialni 
bilishi 

Zarur ilmiy 
materialdan 
erkin 
foydalanadi  

Materialni 
bayon etishda 
noaniqliklar 
bor  

Mavzuda 
noaniqliklik, 
zarur faktlar 
tushirilgan 

Asosiy 
faktik 
materialni 
bilmaydi 

Eng oddiy 
faktik 
materialni 
bilmaydi 

 

Tahlil, 
umumlashtirish 
qobiliyati 

O‘quv material 
mustaqil ilmiy 
tahlil qilinadi  

Material 
mustaqil 
ilmiy tahlil 
qilinadi, 
ammo bor 
noaniqlik, 
noizchillik 

O‘quv 
materialini 
tahlil 
unsurlari 
bilan aytib 
bera oladi 

O‘quv 
materialni 
tahlilsiz 
aytib beradi 

O‘quv 
materialini 
tahlilsiz, 
xato aytib 
beradi 

 

Kursning o‘quv 
va qo‘shimcha 
adabiyotini 
bilishi 

Darslikni 
o‘zlashtirgan, 
asosiy 
adabiyotlarni 
biladi 

Darslik 
materialini va 
asosiy 
adabiyotlarni 
biladi 

O‘zlashtirgan, 
asosiy 
adabiyotlarni 
biladi 

Darslikni va 
asosiy 
adabiyot-
larni 
bilmaydi 

Darslikni, 
asosiy va 
qo‘shimcha 
adabiyotlarni 
bilmaydi 

 

Fan material-
larining to‘liq 
yoritilishi 

Fan materialini 
erkin 
o‘zlashtirgan, 
barcha 
savollarga 
javoblar 
asoslangan 

Fan 
materialini 
erkin 
o‘zlashtirgan, 
javoblarni 
asoslashda 
kamchiliklar 
bor 

Fan 
materialini 
o‘zlashtirgan, 
javoblarni 
asoslashda 
kamchiliklar 
bor 

Fan 
materiali-ni 
sust 
o‘zlashtir-
gan, 
asoslangan 
javoblar 
yo‘q 

Fan 
materialini 
o‘zlashtirma
gan, asoslan-
gan javoblar 
yo‘q 

 

Test vazifa 
larining 
baholanishi 

Javoblar-ning 
80% dan 
ko‘prog‘i 
to‘g‘ri  

Javoblar-ning 
80% gachasi 
to‘g‘ri 

Javoblar-ning 
60% gachasi 
to‘g‘ri 

Javoblar-
ning 50% 
gachasi 
to‘g‘ri 

Javoblar-
ning 50% 
dan 
kamrog‘i 
to‘g‘ri 

 



8 
 

I - MODUL. DINSHUNOSLIKKA KIRISH 
1.1. Dinshunoslik faniga kirish 

 

Mazmun. Dinshunoslik fanining predmeti, maqsadi va vazifalari. 

Dinshunoslikning ijtimoiy-gumanitar fanlar bilan aloqadorligi. Dinshunoslik 

fanini o‘rganishning jamiyat barqarorligini mustahkamlash, diniy bag‘rikenglikni 

tarbiyalash, vijdon erkinligini ta’minlashdagi ahamiyati. Dinshunoslikda 

shakllangan ilmiy maktablar va yondashuvlar: mifologik, sotsiologik, antropologik 

va boshqa maktablar. 

Dinshunoslik fanining 

predmeti  

Har qanday fan kabi dinshunoslikning ham 

predmeti bor, u ham bo‘lsa din va diniy e’tiqod,  

insonning Xudo va uning boshqa ilohiy kuchiga ishonishidir. Inson hayotining 

noyob hodisasi bo‘lmish din benihoya  ko‘p qirrali va murakkab hodisa bo‘lib, 

turmushning hamma sohalariga, avvalo, ma’naviy-axloqiy, ijtimoiy, iqtisodiy, 

madaniy va boshqa sohalariga singib ketadi. Shu sababli dinni insoniy 

munosabatlarning murakkab tizimidan ajratib bo‘lmaydi, uni alohida, mustaqil 

hodisa, deb hisoblash to‘g‘ri emas. Mana shu jihatlarning hammasi uni tadqiq 

qilish jarayonini murakkablashtirishi tabiiy. Din insoniyat tarixiy taraqqiyoti 

jarayoniga katta ta’sir o‘tkazib keldi va o‘tkazmoqda. U  ko‘p qirrali va teran 

hodisadir. 

Dinshunoslik haqidagi ma’lumotlarni moddiy va ma’naviy manbalardan 

olinadi: diniy-madaniy yodgorliklar (masalan, ibodatxonalar), muqaddas matnlar, 

diniy ta’limot va ko‘rsatmalar, an’analar, individual-psixologik va ijtimoiy 

guruhlarga oid diniy tafakkur, axloq, tajriba, diniy tashkilotlar va muassasalar. 

Ta’limyo‘nalishi bo‘lmish dinshunoslik dinni o‘qitish metodologiyasini o‘rganadi. 

Din va san’at. Dinshunoslik ilmi fanlararo xarakterga ega. Din san’atning 

barcha shakllari bilan uzviy bog‘langan: adabiyot, me’morchilik, musiqa va h.k. 

San’at inson ma’naviy hayotini boyitadi, ezgu tuyg‘u, niyatlarni uyg‘otadi, 

bag‘rikenglikni ta’minlaydi. Diniy mifologiya syujetlari buyuk shoirlar, 



9 
 

dramaturglar ijodiga va yana ko‘plab ijodkorlar asarlariga singib ketgan. Masalan, 

A.Navoiyning “Lison ut-tayr” dostoniga (XV asr), Endryu Lloydning “Iso Masih – 

super yulduz” rok-operasiga (XX asr), Esxilning “Kishanlangan Prometey”, 

Sofoklning “Shoh Edip”, Evripidning “Medeya” (milod. avv.V-IV) 

tragediyalariga. Afsonaviy asarlarda aks ettirilgan baxt va adolat izlash, muhabbat 

va xiyonat, gunoh va qurbon kabi abadiy mavzularda ko‘p gina san’at asarlari 

yaratildi, filmlar suratga olindi, teatr tomoshalari qo‘yildi. Haykaltaroshlar va 

me’morlar, ayniqsa, jozibador san’at asarlari yaratishdi. Qadimiy yunon 

haykaltaroshi va me’mori, qadimgi klassik davrning ulug‘ san’atkorlaridan 

Fidiyning miloddan avvalgi V asrda yaratgan Olimpdagi Zevs haykali (Afina 

Parfenos. Oltin va fil suyagi), Markaziy Osiyo hududida Kushonlar podshohligi 

davrida yaratilgan buddizm me’morchiligi, Sharq Renessans davrida islom 

obidalari diqqatga sazovordir. Afsuski, jahon mo‘jizalari qatoriga kiruvchi ko‘p 

gina yodgorliklar hozirgi kungacha saqlanib qolmagan. Omon qolgan 

ibodatxonalar, maqbaralar ziyoratgohga aylanib, xalq ma’naviy-madaniyatining 

naqadar yuqori bo‘lganligidan dalolat beradi. Samarqand, Buxoro, Xivadagi 

mahobatli yodgorliklar UNESCO tomonidan jahon madaniyatining mulki, deb 

e’lon qilingan. 

Yevropadagi ibodatxonalarga Uyg‘onish davrining atoqli rassomlari 

Leonardo da Vinchi (Madonna, 1483), Mikelanjelo (Odam Atoning yaratilishi, 

Sikstin kapellasi, Vatikan, Rim, 1508-1512) bezak berishgan. Hozirgi zamondagi 

atoqli haykaltaroshlar va rassomlar ijodida ham ilohiyotga oid mavzular uchraydi. 

Masalan, Salvador Dalining Iso Masihga bag‘ishlangan mashhur rasmi (Muqaddas 

Xuan de la Krus Xristosi, 1951). Buyuk ispan rassomi tomonidan chizilgan Iso 

Masixning suratida ilgari chizilgan suratlarga qaraganda go‘zallik va xursandchilik  

ko‘p roq. Iso Masihni aks ettirishning katolik an’anasida asosan, uning azob-

uqubatlari o‘z aksini topadi, masalan, M.Gryunevald tomonidan ishlangan 

Izengeym mehrobi rasmi. Islom estetikasi xattotlik, Sharq miniatyurasi, kitobat 

san’atida, ayniqsa, Qur’onni bezashda va epigrafikada naqqoshlik san’atida, 

darveshlar raqsida (samo), me’morchilikda, namoyon bo‘ldi. 12 jildlik “O‘zbekiston  



10 
 

arxitektura epigrafikasi” (2011-2016) tuzuvchilari Shohi Zinda, Amir Temur jome’ 

masjidi, Registon ansambli kabi dunyoga mashhur yodgorliklardagi, Xiva, Buxoro, 

Qo‘qon va boshqa shaharlarning arxitektura komplekslaridagi yozuvlarga katta 

e’tibor qaratdilar. Epigraflar tadqiq etilayotgan davrdagi kishilarning dunyoqarashi, 

ularning hayotiy qadriyatlari, hukmdorlarning maqsadi va xarakteri to‘g‘risidagi 

tasavvurlari haqida fikr yuritishga imkon beradi. Masalan, Oqsaroy devorlariga 

Amir Temurning “Adolat hukmdorlarning shioridir”, degan fikri tushirilgan. 

O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazi tashabbusi bilan 2019-yil 18-may – 

“Xalqaro muzeylar kuni”ga bag‘ishlab O‘zbekiston tarixida birinchi marotaba 

“O‘zbekiston islom madaniyati me’morchiligi – rassomlar ijodida” nomli 

ko‘rgazma o‘tkazildi. Respublikadagi taniqli rassomlar 100 dan ziyod asarlarida 

qadimiy va zamonaviy obidalardagi islom-madaniyati me’morchiligini tasviriy 

san’atning turli janrlari asosida yoritib bergan. Mamlakatimizda milliy madaniyatni 

yanada rivojlantirishda islom dini qadriyatlari mavqeyini tiklash va uni asrab-

avaylash muhim ahamiyatga ega. Shu bilan birga o‘zga an’ana va din vakillariga 

bag‘rikenglik bilan munosabatda bo‘lish insonning diniy sabr-toqati va madaniyati 

saviyasini, jamiyatning yuksak ma’naviyatini ko‘rsatuvchi belgidir. Bag‘rikenglik 

g‘oyasi jamiyatda totuvlik va inoqlik vaziyatini yaratishga ko‘maklashadi, ateistlar 

yoki bir zaminda yashab turgan har xil din namoyondalari bo‘lmish turli-tuman 

kishilarning ezgu maqsadlar sari olg‘a siljishini jadallashtiradi. 

O‘zbekiston dinshunosligining o‘ziga xos xususiyati – respublikamizda ham 

diniy, ham dunyoviy ta’lim sohalarini uyg‘unlikda rivojlantirishda amalga 

oshirilayotgan ishlar, ijtimoiy hayotimizda diniy bag‘rikenglik, millatlararo 

totuvlik tamoyillarini qaror toptirishda qilinayotgan islohotlardan iborat. 2014-

yilda “Dinshunoslik” bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standartida 

milliy va diniy qadriyatlar uyg‘unligiga erishish, dinshunoslik va dinlar tarixiga oid 

manbalarni mustaqil o‘rganish va ularga diniylik va dunyoviylik uyg‘unligida baho 

berish zarurati o‘z aksini topgan4. 2009-yilda A.Boynazarova “Islom falsafasida 

diniy  va dunyoviy ilmlar uyg‘unligi masalasi” nomli nomzodlik dissertatsiyasida 



11 
 

yuqoridagi belgilangan maslaklarga asoslanib “ilm” tushunchasini aniqlagan va 

unga o‘z mualliflik ta’rifini bergan. 

G‘arbiy Yevropa va Shimoliy Amerika dinshunoslarining fikriga ko‘ra din 

va fan tomonidan izohlanadigan u yoki bu hodisani baholashdagi tafovutlar avvalo, 

shundan iboratki, din va fan turlicha vazifalarni hal etishi tufayli dunyoga va 

insonga har xil nuqtayi nazardan qaraydi. Din bilan fanning asosiy farqi shundaki, 

din e’tiqodga, fan esa bilimga tayanadi. Din va fan qarama-qarshilikdan iborat 

bo‘lishiga qaramay, ayni vaqtda ular yaxlit birlikni tashkil qiladi. Fanning ham, 

dinning ham obyekti bo‘lgan inson ana shu yaxlitlikni birlashtiruvchi negizdir. 

Dinshunoslik o‘zining teologiya va ateizmdan farq qiluvchi kategorial apparati 

shakllangunga qadar, uning dinga dunyoviy baho beruvchi yondashuvi ishlab 

chiqilguncha uzoq va qiyin yo‘lni bosib o‘tdi. Uyg‘onish davrida bu yo‘nalishda 

birinchi qadam qo‘yildi. Ammo fanning dinni tadqiq qilishga oid huquqi 

Ma’rifatchilik davri yutuqlari bilan bog‘liq. Nemis dinshunosi G.Frik 

"Dinshunoslik –  ma’rifatchilikning farzandi" deb ta’kidlagan5. 

Dinshunoslikning ijtimoiy-gumanitar 

fanlar bilan aloqadorligi 

Dinshunoslikning kompleks ilmiy fan 

sifatida shakllanishi ildizlari qadimdan  

boshlangan bo‘lib, u qator olimlar – tarixchilar, faylasuflar, psixologlar, 

jamiyatshunoslar, tilshunoslarning hamkorlikdagi sa’y-harakatlari mahsulidir. 

Zamonaviy dinshunoslikning qaror topishida ijtimoiy-gumanitar soha olimlarining 

fanlararo tadqiqotlari muhim rol o‘ynadi. Odatda diniy muomala jamiyatdagi 

xalqaro, etnik, konfessiyalararo aloqalar bilan bog‘liq. Din sotsiopsixologiyasi 

uchun afsonalar, san’at, tarixiy yilnomalar boy material beradi. Ularda davlat va 

din hamda konfessiyalararo munosabatlar, diniy e’tiqod, hissiyot va amaliyot o‘z 

aksini topgan. 

Din vujudga kelgan vaqt to‘g‘risida  ko‘p lab qarama-qarshi fikrlar mavjud. 

Evolyutsion nazariya vakillari fikriga ko‘ra din fikrlovchi inson bilan birgalikda 

ibtidoiy jamoada paydo bo‘lgan, so‘ng dinning arxaik shakllari: animizm, 

sehrgarlik, totemizm, fetishizm murakkablashib bosqichma-bosqich fanga 



12 
 

aylangan. Falsafada dastavval, mifologik ong negizida diniy va falsafiy fikrlash 

usuli paydo bo‘lgan, so‘ng xudolar haqidagi tasavvurlar hamda ibodat shakllari, 

ruhoniylar va diniy tashkilotlar vujudga kelgan, degan fikr ustunlik qiladi. Xuddi 

shunday fikrlar  ko‘p incha dinshunoslikning paydo bo‘lishi vaqtiga nisbatan ham 

qo‘llaniladi.  ko‘p chilik olimlar uni XIX asrning ikkinchi yarmi bilan bog‘laydilar. 

Boshqalar esa insoniyat jamiyatida diniy tasavvurlar, ibodatga munosabat, har xil 

dinlarni qiyoslash, eski va yangi xudolarni bir-biriga solishtirish jarayoni hamma 

vaqt bo‘lgan, deb ta’kidlaydi. 

O‘rta Osiyoning buyuk mutafakkirlari Abu Rayhon Beruniy, Abu Ali ibn 

Sino, Abu Nasr Forobiy, Imom al-Buxoriy, Shahristoniy kabi olimlar dinshunoslik 

tarixiga juda katta hissa qo‘shdilar. Ularning asarlari qiyosiy dinshunoslikning 

rivojlanishiga sharoit yaratdi, din tarixi va dinshunoslik metodologiyasini boyitdi. 

Xususan, Beruniy X asrdayoq Veda matnlarini fanlararo yondashuv uslubida 

tadqiq etdi. Bunda u hozirgi kunda dolzarb bo‘lib turgan bag‘rikenglik tamoyilini 

qiyosiy tahlilda ishlatdi. U o‘zining “Hindiston” asarida hindlarning diniy aqidalari 

to‘g‘ri yoki xatoligini qayd etishni emas, o‘sha davrdagi Hindiston dinlari va 

ibodatlarini tasvirlashni maqsad qilib qo‘ydi. Hindlarning e’tiqodlari to‘g‘risidagi 

xronologik tanlab olingan va tasniflangan faktlarga sinchkovlik bilan aniqliklar 

kiritildi, qayta-qayta tekshirildi, bu esa dinlarning qiyosiy-tarixiy tahlil etilishiga 

imkon berdi. Movarounnahr olimlari tomonidan to‘plangan boy tarixiy, arxeologik, 

filologik materiallar va ularning metodologik bazasi dinshunoslikning alohida 

mustaqil fan sohasi sifatida vujudga kelishiga asos bo‘ldi. Dunyo olimlarining 

dinlarni o‘rganish sohasidagi tadqiqotlari tufayli XIX asrning ikkinchi yarmiga 

kelib turli xalqlar va sivilizatsiyalarning e’tiqodlari bilan bog‘liq  ko‘p gina 

masalalarga oydinlik kiritildi. Ularning asarlari ilm-fan oldiga jahondagi dinlarni 

kompleks darajada o‘rganish, insoniyatning tarixiy rivojlanishida, ma’naviy-

axloqiy va ijtimoiy-psixologik sohalarda ularning ahamiyati va o‘rnini har 

tomonlama chuqur baholash muammosini kndalang qilib qo‘ydi. Dinlar sohasidagi 

ana shu barcha ilmiy bilimlar dinshunoslik bilimlarini ixtisoslashtirishga va bir 



13 
 

qator bilimlarning shakllanishiga olib keldi. Shularning natijasida dinshunoslikning 

quyidagi yangi tarmoqlari vujudga keldi: 

✓ diniy tajriba, his-tuyg‘u, kechinmalar, dindorlarning diniy ongi, ularning 

hissiyot va irodalari yo‘nalishini o‘rganuvchi din psixologiyasi; 

✓ inson va madaniyatning rivojlanishi kontekstida dinni o‘rganuvchi din 

antropologiyasi. Shuningdek, diniy ramzlarni o‘rganuvchi ramziy antropologiya; 

✓ diniy institutsiyalar, jamoalar, guruhlar va shaxslararo o‘zaro 

munosabatlarni tahlil qiluvchi din sotsiologiyasi va ijtimoiy antropologiya; 

✓ diniy ong, diniy tajriba hodisalarini bayon etish, tartibga solish va tahlil 

etish maqsadiga xizmat qiluvchi din fenomenologiyasi; 

✓ dinlarning mohiyati va ahamiyatini izohlashga, din rivojlanishining 

umumiy qonuniyatlarini aniqlashga intiluvchi din falsafasi shakllandi. 

Bundan tashqari ba’zi gumanitar fanlar ham dinning ayrim jihatlarini 

o‘rganmoqda. Masalan, strukturaviy lingvistika fani diniy matnlarning ichki 

bog‘lanishini o‘rganadi. Narratologiya esa diniy tilning janr xususiyatlarini tadqiq 

qiladi. Kognitivistikani diniy tafakkur va bilish masalalari qiziqtiradi. 

Germenevtika sohasi qadimiyligi va to‘liq saqlanmaganligi bois ilk ma’nosi 

mavhum bo‘lgan diniy matnlarni talqin etish, shuningdek, talqin etishning 

tamoyillarini o‘rganish bilan, paleografiya qadimiy matnlarning yozilgan vaqtini 

aniqlash, ularning ma’nosini o‘rganish bilan shug‘ullanadi. Epigrafika arxitektura 

va boshqa yodgorliklardagi yozuvlarning asosiy g‘oyalarini tushunishga imkon 

beradi. Epigraflar tadqiq etilayotgan davrdagi kishilarning dunyoqarashi, ularning 

hayotiy qadriyatlari, hokimiyatning maqsadi va xarakteri to‘g‘risidagi tasavvurlari 

haqida fikr yuritishga imkon beradi. Doksografiya – qadimgi mutafakkirlarning 

fikrlari va tasavvurlarini keyingi mualliflar tomonidan bayon etilishi. O‘tmishdagi 

olimlarning  ko‘p lab asarlari yo‘qolib ketgani sababli ularning doksografiyasi bu 

olimlar uchun dunyoqarash haqidagi bilim manbayi sanaladi. 



14 
 

Yuqorida qayd etilganidek, Abu Rayhon Beruniy X asrdayoq hinduiylik diniy 

matnlarini qiyoslash amaliyotini bajargan edi. Qiyosiy dinshunoslikning nazariy 

asoslari esa ma’rifatchilik davrida shakllandi. O‘sha paytda Yevropa ilm-fani 

Sharq dinlarini tadqiq qilishda dastlabki qadamlarni qo‘ydi.  ko‘p lab Yevropa 

olimlari dunyodagi turli xalqlarning, jumladan, taraqqiyotning ilk pog‘onasidagi 

sivilizatsiyalarning diniy e’tiqodlariga bag‘ishlangan ishlarida sayohatchi va 

missionerlar ma’lumotlaridan foydalanganlar. 

Ana shu davrda dinlarning paydo bo‘lishi, faoliyati va rivojlanishini tadqiq 

etishda tarixiy yondashuv vujudga kela boshladi. Bu yondashuvning qaror 

topishida Kantdan Gegelgacha bo‘lgan nemis klassik falsafasi juda katta rol 

o‘ynadi. Ayni mazkur falsafa namoyandalari tomonidan dinni jamiyatning tarixiy 

rivojlanishidan ajratgan holda tahlil etib bo‘lmasligi to‘g‘risidagi fikr zo‘r berib 

ilgari surildi. Chunki din tarixi insoniyat tarixining jonli hayoti bilan chambarchas 

bog‘liq va undan ajralmasdir. 

XIX asr antropologlari va etnograflarining din sohasidagi tadqiqotlari 

Yevropa dinshunoslik tafakkurini rivojlantirish uchun alohida ahamiyatga ega 

bo‘ldi. Ingliz etnografi, ibtidoiy jamiyat madaniyatining tadqiqotchisi Eduard 

B.Teylorning (1832-1917) ishlari bu sohada muhim rol o‘ynadi. Uning ishlari va 

din haqidagi fan tamoyillariga asosiy tamal toshi qo‘yganlardan biri, golland 

ilohiyotshunosi, din tarixi va falsafasi doktori Kornelius Tilening (1830-1902) 

dinshunoslik tamoyillariga bag‘ishlangan ishi bu sohada muhim rol o‘ynadi6. 

XVIII asrda va XIX asrning birinchi yarmida ijtimoiy fanlarning yutuq va 

muvaffaqiyatlari gumanitar bilimning yangi tarmog‘i bo‘lmish dinshunoslikning 

qaror topishi uchun mustahkam negiz yaratdi. XIX asrning ikkinchi yarmi Yevropa 

xristian teologiyasining keskin qarshiligiga qaramay dinshunoslikning rasmiy tan 

olinishi davri bo‘ldi. Bu e’tirofda mashhur ingliz tilshunosi Maks Myuller katta rol 

o‘ynadi. Yevropada uni “dinshunoslikning otasi”, deb atashadi. “U, – deb yozgan 

edi fransuz dinshunosi L.Shantepi de la Sosse – ushbu fanning ahamiyatliligiga 

aksariyat mutaxassislarni birinchi bo‘lib ishontirdi”. M.Myullerning dinshunoslik 



15 
 

to‘g‘risidagi ishlari fan ahlining dinni tadqiq qilish imkoniyatiga ega bo‘lish, uni 

cherkovdan farqliroq talqin etish huquqi uchun  ko‘p asrlik kurashini yakunlab 

bergandek bo‘ldi7. 

G‘arbiy Yevropa va Shimoliy Amerika olimlari dinshunoslikni 

rivojlantirishga, dinshunoslikning ilmiy bilim tizimidagi o‘rnini asoslashga, uning 

tamoyillari va usullarini, tuzilishi va mazmunini, maqsad va vazifalarini qaror 

toptirishga muayyan hissa qo‘shdilar. Ular orasida tarixchi va faylasuflardan 

E.Renan, K.Tile, L.Feyerbax, E.Fromm; sotsiologlardan M.Weber , E.Dyurkgeym, 

psixologlardan U.Djems, K.Yung; etnograf va antropologlardan E.Teylor kabi ilm-

fan sohasining namoyondalari bor edi8. 

Dinshunoslik bilan din falsafasi o‘rta sida mustahkam aloqadorlik borligi o‘z-

o‘zidan ravshan va muqarrar, chunki fanda, shu jumladan, dinshunoslikda 

umumlashmalar qilish, sabab-oqibat aloqalarini aniqlash fanni falsafiy, nazariy 

darajaga ko‘taradi. Keyingi vaqtlarda din futurologiyasi alohida ajralib chiqa 

boshladi. Bu fan dinning rivojlanish istiqbollarini, din geografiyasini o‘rganib, turli  

dinlarning hududiy tashkil etilishi va ularning tarixiy rivojlanishi to‘g‘risidagi 

bilimlarni to‘plab, bir tizimga solish bilan shug‘ullanadi. Uning fan sifatida ajralib 

chiqishi nechog‘lik dolzarb hodisa, degan savol tug‘iladi. Chunki dinlarning 

rivojlanish istiqbollarini din falsafasi va sotsiologiyasi fanlari juda samarali aniqlab 

bermoqda, din tarixi esa odatda, turli dinlarning hududiy tashkil etilishi va uning 

tarixiy rivojlanishi to‘g‘risidagi bilimlarni jamlab, bir tizimga solish ishlarini 

bemalol davom ettirishi mumkin. 

Dinshunoslik fanining 

maqsadi va vazifalari 

Dinshunoslik fanining maqsadi – dunyo dinlari 

bo‘yicha chuqur nazariy va amaliy bilimlar berish. 

O‘qitishdan maqsad – talabalarda din, uning ma’naviy hayotimizdagi o‘rni haqida 

xolis, to‘g‘ri dunyoqarashni shakllantirish hamda yuksak ma’naviyatli kadrlarni 

tarbiyalashdan iborat. Dinshunos mutaxassislarni pedagogik, ilmiy-tadqiqot, 

ma’naviy-ma’rifiy, tashkiliy-boshqaruv qobiliyatlarini rivojlantirish 

dinshunoslikning kasbiy faoliyatiga oid birlamchi vazifasidir. Turli dinlarning 



16 
 

kelib chiqishi, tarixi, taraqqiyoti, ta’limoti, asosiy manbalari, hozirgi davrdagi 

holati, ma’lum xalq hayotida tutgan o‘rni haqida umumiy nazariy tushunchalar 

berish, talabalarda buzg‘unchi g‘oyalarga qarshi immunitetni shakllantirish, 

shuningdek, ajdodlar merosini o‘rganish asosida yosh avlodni vatanparvarlik 

ruhida tarbiyalashdan iborat. Dunyo xalqlari madaniyati va urf-odatlariga diniy 

ta’limotlarning ta’siri, turli dinlar, konfessiyalar doirasida shakllangan falsafiy 

qarashlar, Markaziy Osiyo xalqlari e’tiqod qilib kelgan dinlar va ularning 

xususiyatlarini aniqlash; dinshunoslik sohasiga oid adabiyotlarning bibliografik 

hamda tarixiy tahlilini amalga oshirishni o‘rgatish; jahonda yuz berayotgan 

zamonaviy ijtimoiy-siyosiy jarayonlarda diniy omilning o‘rnini aniqlash va to‘g‘ri 

xulosa chiqara olish qobiliyatini rivojlantirish; internet tarmog‘idagi axborotlarni 

maqsad- mohiyat jihatidan ajrata olish, qayta ishlashning asosiy usullari va 

vositalarini o‘rganish; dinning jamiyatdagi o‘rni va ahamiyatini, uning mazmun- 

mohiyatini tushuntirish, yoshlarning mafkuraviy immunitetini yuksaltirish hamda 

dinning asosiy yg‘nalishlari, ilmiy-tadqiqot tamoyillari, islom dini tarixi, falsafasi, 

ularning jamiyat hayotidagi o‘rni bilan bog‘liq masalalarni o‘zlashtirish9. 

Dinhsunoslik fanini 

o‘rganishning ahamiyati 

Dinshunoslikni o‘rganish diniy tasavvurlar, diniy     

ibodat va marosimlar, jahon dinlari va asosiy milliy 

dinlarning mazmuni va shakllarini tushunib olishga yordam beradi; ijtimoiy fanlar 

va boshqa yo‘nalishdagi talabalarning kasbiy tayyorgarligiga ko‘maklashadi. 

Dinshunoslik talabalarning dinni tahlil etish sohasidagi gumanitar bilimlarini 

oydinlashtiradi; ularning jahon dinlari to‘g‘risidagi axborotni tushunish, bayon 

etish va xolisona tahlil etishlariga, dinshunoslik bilimlaridan va fanlararo tadqiqot 

usullaridan amalda foydalanishlariga yordam beradi. Dinshunoslikni o‘rganish 

jarayoni dunyoqarash va diniy e’tiqodga oid muloqot, munozara va bahslashuv 

o‘tkazish, ommaviy nutq so‘zlash ko‘nikmalarini rivojlantiradi, mantiq va dalillash 

mahoratini o‘rgatadi; din xususida boshqacha fikrlovchi kishilarning fikrlarini 

anglashga ko‘maklashadi. Bularning hammasi diniy bag‘rikenglikni shakllantirish, 

mustahkamlash, jamiyatda hamjihatlik vaziyatini ta’minlash, turli diniy va 



17 
 

dunyoviy guruh vakillarining o‘zaro munosabatlarini uyg‘unlashtirish omillaridir. 

Dinshunoslik mutaassiblik, ekstremizm ko‘rinishlarining salbiy oqibatlarini anglab 

olishga yordam beradi; hozirgi zamon dinlaridagi o‘zgarish mayllarini payqab 

olishga; davlat va dinning o‘zaro aloqalarini, shaxs shakllanishidagi diniy- axloqiy 

konsepsiyalarni tushunishga imkon beradi. 

Hozirgi paytda dinshunoslikni ham jamiyatdagi dunyoviylik va din 

masalalari, ular o‘rta sidagi uyg‘unlik, konfessiyalararo muloqot, diniy 

bag‘rikenglik, ta’lim va tarbiya, gender masalalari qiziqtiradi. Din tarixchilari 

dinga oid munozaralar, muammolar tahlili asosida muayyan bir zamonda diniy 

madaniyat va ijtimoiy muhitni ta’riflaydilar. 

Dinshunoslikda shakllangan 

ilmiy maktablar, yondashuvlar 

va rivojlanish bosqichlari 

Dinshunoslik fani mustaqil soha sifatida 

ajralib chiqishi bilanoq tarix, 

antropologiya, sotsiologiya, psixologiya, 

etnografiya, mifologiya, usullarini o‘zlashtirdi, o‘zi ham gumanitar 

fenomenologiya, filologiya, falsafa va boshqa fanlar bilan birlashib, ularni yangi 

bilimlar bilan boyitdi. Natijada tarixiy,falsafiy, mifologik, sotsiologik, 

antropologik va boshqa maktablar, yo‘nalishlar va o‘ziga xos metodologiya paydo 

bo‘ldi10. 

Hozirgi zamon dinshunoslik metodologiyasida fanlararo yondashuvdan 

hamda nazariy, amaliy, tavsifiy, formal ilmiy usullardan keng foydalaniladi. Dinni 

o‘rganishning asosiy nazariy yo‘nalishi uni falsafiy tadqiq qilish hisoblanadi. 

Falsafa tabiat, insoniyat jamiyati va tafakkur taraqqiyotining eng umumiy 

qonunlari haqidagi fan bo‘lganligi tufayli, bu ta’kid umuman shubhasizdir. Dinni 

falsafiy jihatdan o‘rganish an’anasi antik davrdan boshlanadi. U keyinchalik, o‘rta 

asrlarda islom falsafasida davom ettirildi. Empirik tadqiqotlarning nazariy 

tadqiqotlar bilan o‘xshash va farqli jihatlari mavjud. Empirik usul ideallashtirilgan 

obyekt ustida kuzatish, o‘z-o‘zini kuzatish, tajriba o‘tkazish, eng avvalo, qiyoslash, 

o‘xshatish, tavsiflash, o‘lchash kabi aqliy amaliyotlarni qamrab oladi. 



18 
 

Filologik yondashuv dinni o‘rganish uchun tarkibiy lingvistika, 

psixolingvistika, sotsiolingvistika, adabiyotshunoslik, tarjima nazariyasi, mantiq 

kabi fanlarning boy xazinasidan foydalanadilar. Formal metodologiya esa din 

rivojlanishining tarixiy-mantiqiy jarayonlarini, tillarni mantiqiy tahlil qilishga 

yo‘naltirilgan (O.Kont, L.Vitgenshteyn). Manbashunoslik, paleografiya, 

narratologiya kabi filologiya fanlarida ham din o‘rganiladi: ya’ni, diniy atamalar, 

matnlar, janrlar, ularning vujudga kelishi, ularning o‘zgarishi va hokazolar. 

Paleografiya (grekcha palaiós – qadimiy va gráphō – yozaman) qadimiy 

qo‘lyozmalarni o‘qish, ular yozilgan vaqt va joyni aniqlash maqsadida o‘rganuvchi 

filologiyaga oid fan. Narratologiya (lotincha narrare – hikoya qilmoq) hikoya 

nazariyasini, hikoya va tarix orasidagi munosabatni, matn (diskurs)ni lingvistik 

tadqiqot obyekti sifatida o‘rganuvchi filologiyaga oid fan. 

Shunday qilib, dinga oid maxsus fanlar muayyan dinning tarixiy manbalarini 

o‘rganish, muqaddas manbalar tarjimasi, yo‘qolib ketgan tillardagi matnlarni 

o‘qish, muayyan mintaqaga oid dinlarni tavsiflash, konfessional atlas tuzish bilan 

bog‘liq vazifalarni amalga oshiradilar. 

Qiyosiy-tarixiy va tavsifiy usullar din tarixining asosiy usullari sanaladi. 

Dinlarni tarixiy tahlil qilishni retrospektiv asosda, ya’ni diniy e’tiqodlar vujudga 

kelishi va taraqqiyotining tarixiy xususiyatlarini muayyan tarixiy davr bilan bog‘liq 

ravishda amalga oshirish maqsadga muvofiq hisoblanadi. Bundan tashqari tarixiy 

tahlilni diniy qadriyatlar, diniy ong, diniy xatti-harakat, diniy tashkilotlarning 

tuzilishi, funksiyalari va tizimini nazariy tadqiq etish bilan to‘ldirish, ya’ni 

masalaga tizimli yondashish zarur. Diniy muhitni o‘rganish konkret-tarixiy, 

ijtimoiy-iqtisodiy, siyosiy, madaniy hodisalar bilan yaqin aloqada amalga 

oshiriladi. Masalan, tarixchi professor A.Xasanovning ishlarida Arabiston yarim 

orolida islom vujudga kelishidan oldingi diniy muhitni o‘rganish ushbu 

mintaqadagi ijtimoiy-iqtisodiy vaziyatni, bu yerdagi aholinin e’tiqodlarini bayon 

qilishni o‘z ichiga oladi; Muhammad payg‘ambarning targ‘ibotchilik faoliyatidan 



19 
 

keyin bu yerda yuz bergan o‘zgarishlarni, islom vujudga  kelishini tadqiq 

etilayotgan tarixiy davr ijtimoiy va madaniy hayotiga ta’sirini ko‘rsatadi. 

 Falsafiy yondashuv dinning vujudga kelishini insonning tabiiy va ijtimoiy 

hodisalarni bilishga ehtiyoji bilan tushuntiradi. Nemis faylasufi Gegel (1770-1831) 

dinga insonning Absolyut ruhga munosabati sifatida qaragan. Uning fikriga ko‘ra 

din ham, falsafa ham Absolyutga erishishga intiladi, ammo turlicha tarzda, din – 

obrazlar yordamida, falsafa esa – mantiqiy tushunchalar yordamida. Gegel dinni 

anglashda aql-idrokning hal qiluvchi ahamiyatini ta’kidlab: “Tafakkur dinga ziyon 

yetkazadi, din tafakkur bilan qancha kamroq bog‘lansa, shunchalik mustahkam 

bo‘ladi, degan fikr o‘taketgan yanglishishidir. Bu anglashilmovchilik oliy 

ma’naviy munosabatlarni mutlaqo tushunmaslikdan kelib chiqadi”, deb yozgan. 

Gegel ratsionalist bo‘lib, dinda uni avvalo ratsional soha qiziqtirar edi, shu sababli 

u dinning asosi aql, deb hisoblardi. Faqat aql din mohiyatining tub ildizlarini idrok 

etadi. Gegel nazaridagi Xudo – bu tafakkur va tushuncha orqali anglangan Mutlaq 

G‘oya, Absolyutdir11. Fikr va tushuncha bilan idrok etilishi sababli dinning hissiy 

jihati keyingi o‘ringa, ya’ni diniy tajribaning kechinmalari qatoriga o‘tib qoladi. 

Shunday qilib, dinning ratsional jihatini mutlaqlashtirish tufayli din faqat falsafa 

o‘rganadigan predmetga aylanib qoladi. Bu yondashuv boshqa gumanitar va 

ijtimoiy fanlarning dinni o‘rganish borasidagi imkoniyatlarini  ko‘p  jihatdan 

cheklab  qo‘yadi. 

Nemis klassik falsafasining vakili I.Kant dinda eng avvalo, aql tayanchini 

ko‘rdi, uning aqliy ibtidoga egaligini ta’kidlaydi. Kantdan farqli ravishda, nemis 

teologi va faylasufi F.D.E.Shleyermaxer diniy e’tiqodning emotsional tomoni 

bilan, uning psixologik aspekti bilan qiziqdi. 

Din falsafasini o‘rganishda uch asosiy yo‘nalish bir-biridan ajratiladi: 1) 

dunyoning umumiy falsafiy xaritasi kontekstida dinning mohiyatini ajratish va 

o‘rganish; 2) dinning u yoki bu pozitsiyasini falsafiy jihatdan tanqid qilish yoki, 

aksincha, asoslash; 3) diniy tilni mantiqiy tahlil qilish. 



20 
 

Din falsafasi taqqoslash, sintez va analiz, abstraktlashtirish, umumlashtirish 

singari aqliy amaliyotlarning boy xazinasidan unumli foydalanadi. Bilishning 

bunday operatsiyalaridan o‘xshatish usulida, kauzallik usulida, ya’ni sabab-oqibat 

munosabatlarini aniqlashga yo‘naltirilgan usulda, shuningdek, dinni o‘rganishning 

struktur-funksional usulida foydalaniladi. Dinni bilish falsafiy usulining kuchli 

tomoni uning beg‘arazligi va mantiqiyligidadir. Bu uni ilmiy usulga 

yaqinlashtiradi. Ammo turli falsafiy maktablar dinga turlicha, hatto, butunlay 

qarama-qarshi munosabatda bo‘ladilar. Gegel uchun “Falsafa – haqiqiy 

teologiyadir”.  

Materialistik falsafaga ko‘ra, “din – xalqning afyunidir”. 1950-yillarda 

AQShda saentologiya diniy-falsafiy ta’limotiga asos solgan R.Xabbard nazarida 

din falsafasi biologiya, psixologiya va din elementlarini birlashtiruvchi “ruhiy 

salomatlik” fanidir. Shunday qilib, faqatgina falsafiy usul yordamida din haqida 

obyektiv bilimga ega bo‘lish mumkin emas. 

Sotsiologik yondashuv guruhlarda dindorlikning aks etishi, siyosat va 

dinning, hokimiyat va dinning o‘zaro ta’sirini o‘rganadi. Nemis sotsiologi Maks 

Weber ning izlanishlarida diniy yo‘l- yo‘riq, hayot tarzi va xo‘jalik faoliyatining 

o‘zaro aloqasi o‘rganilgan12. M.Weber  (1864-1920) Yevropadagi yangi tipdagi 

shaxsning ratsionalizmi va professional axloqini protestantlikdagi tejamkorlik va 

dunyoviy boylikning  ko‘p aytirilishi “muqaddaslashtirilganligi” bilan bog‘ladi. 

Dinni o‘rganishdagi funksional yondashuv an’analari O.Kont (1798-1875) va 

G.Spenser (1820-1903) ishlariga borib taqaladi. Ular jamiyatdagi turli institutlarni 

o‘zining muhim ishini bajarayotgan jonli organizmga qiyoslashadi. Kont fikricha, 

antik davrdan o‘rta asrlar oxirigacha inson o‘z taraqqiyotining ilk bosqichida 

teologik tafakkurdan foydalandi. Bu davrni u uch davrga ajratadi: 1) fetishizm, 

inson bu davrda oliy kuchlar ham xuddi insondagiga o‘xshash hayotga ega deb 

ishonadi; 2) politeizm, bu davrda ko‘zga ko‘rinmas, nomoddiy jonzotlarga 

sig‘inadi; 3) monoteizm, teologik tafakkur tanazzulga uchrashining boshlanishi. 

Bunda inson aqli keyingi, metafizik rivojlanish bosqichiga o‘tadi, ya’ni u narsa va 



21 
 

hodisalarning sababini g‘ayritabiiylik bilan emas, mohiyat va sabablar bilan 

tushuntiradi. Bu davrdagi tanqidiy tahlil jamiyat haqidagi fanlar, ya’ni 

sotsiologiyani vujudga keltiradi. 

A.Radkliff-Braun (1881-1955) fikricha, jamiyat sotsial tarkibining barcha 

qismlari tirik organizmning yashash uchun o‘zini saqlagani kabi o‘zaro 

uyg‘unlikda amal qilishi kerak. Bunday sharoitda din ijtimoiy birdamlikni 

ta’minlaydi. Din sotsiologiyasida tarkibiy-funksional usuldan foydalanish dinning 

tuzilishini va unga tegishli tashkilotlarning faoliyatini va shu kabilarni tushunib 

olishga yordam beradi. 

Ijtimoiy-siyosiy yondashuv dinni o‘ziga xos “ijtimoiy buyurtma” sifatida 

tushunadi. Dinga ijtimoiy-siyosiy yondashuv XIX asr nemis sotsiologlari va ular 

izdoshlarining tadqiqotlarida namoyon bo‘lgan. Din ularni, eng avvalo, siyosiy 

kurash bilan bog‘liq ravishda qiziqtirgan. Ular dinga tanqidiy jihatdan, ijtimoiy 

buyurtma sifatida, shuningdek, jamiyatni boshqaruvchi elitaning mafkurasi sifatida 

ijtimoiy-iqtisodiy munosabatlar kontekstida qiziqishgan: “inson dinni yaratadi, din 

esa insonni yaratmaydi”. Markschilar xristianlik evolyutsiyasi misolida dinga 

ijtimoiy befarqlikni tug‘diruvchi, ijtimoiy taraqqiyotni to‘xtatuvchi omil sifatida 

qarashgan. Dastlabki xristianlik rim jamiyatidagi past tabaqalarni himoya 

qilganligi, ko‘p asrlardan keyin esa uning eng avvalo jamiyatdagi yuqori tabaqalar 

manfaati haqida qayg‘urganini ko‘rsatib, markschilar dinda, eng avvalo XIX asr – 

XX asr o‘rta laridagi xristianlikda ijtimoiy norozilik omilini ko‘rishdi. Ular dinga 

o‘z imkoniyatlarini namoyon etuvchi inson g‘oyasini qarshi qo‘yishdi. Jahonda 

ijtimoiylashgan iqtisodiyot tamoyillari, huquqiy davlat, tenglikka oid 

konstitutsiyaviy tamoyillar, diniy bag‘rikenglik g‘oyalari qaror topishi jarayonida 

markscha g‘oyalar o‘z ommaviyligini yo‘qota boshladi. Bunday yondashuvda 

dinning rivojlanishi davlat tarixi kontekstida ko‘rib chiqiladi, uning evolyutsiyasi 

moddiy ishlab chiqarish, ijtimoiy munosabatlar tizimiga bog‘liq bo‘ladi. Ba’zan 

diniy va davlat hokimiyati jamiyatda barqarorlikni saqlab turish uchun bir- birini 

qo‘llab-quvvatlab turishi faktini inkor qilib bo‘lmaydi. Biroq, ijtimoiy-siyosiy 



22 
 

yondashuvni mutlaqlashtirish dinning ma’naviy mohiyatini buzadi, uning axloqiy 

sofligini, beg‘arazligini va boshqa qadriyatlarini shubha ostiga qo‘yadi. Shuning 

uchun, dinning roli haqidagi markscha qarash tanqidga uchradi. M.Weber dinning 

jamiyatda ijobiy rol o‘ynashini himoya qilib chiqdi. Dinning konservativligini, 

uning ijtimoiy taraqqiyotga to‘sqinlik qilishini tan olgan holda u dinning ijtimoiy 

taraqqiyotga ko‘maklashishga qodirligini ham ko‘rsatdi. Weber o‘z fikrini barcha 

ijtimoiy institutlar, hokimiyat haqidagi tasavvurlar, xatti-harakat modellari, ularga 

odamlar bag‘ishlayotgan ma’no-mazmun bilan boshqarilishini ko‘rsatish orqali 

tasdiqlab berdi. Dinning eng asosiy vazifasi – inson faoliyatini mazmun bilan 

to‘dirishdir. Shuning uchun din har qanday insoniy faoliyatga, shu jumladan, uning 

dunyoviy faoliyatiga qudratli ta’sir qilish salohiyatiga ega. 

Din sotsiologiyasini dinning jamiyatda amal qilishi, turli diniy guruhlarning 

konfessiyalararo munosabatlari, jamiyat va din bilan bog‘liq keng ko‘lamli 

masalalar qiziqtiradi.  ko‘p lab amaliy masalalar ham din bilan bog‘liq. Masalan, 

dunyodagi diniy an’analarda turli jinslarning huquqlari turlichaligi, shuningdek, 

diniy kiyim-kechaklar, abort qilish huquqi, oilaviy ajrimlar va boshqa  ko‘p lab 

masalalar gender masalalari bilan bog‘liq. Fransuz sotsiologi va faylasufi 

E.Dyurkgeym dinga jamiyatni individlarga bog‘liq bo‘lmagan holda hosil qilib, uni 

o‘ziga bo‘ysundiruvchi ijtimoiy kuchlarni o‘ziga xos aks ettirish shakli sifatida 

qaraydi. E.Dyurkgeym dinni ijtimoiy kuchlarni aks ettirishning alohida shakli 

sifatida ko‘radi, u jamiyatni individga bog‘liq bo‘lmagan holda shakllantiradi va 

o‘ziga bo‘ysundiradi, shuningdek, uni o‘z qonunlariga ko‘ra tashkil etadiva 

kishilarni jipslashtiradi L.Feyerbax din “berahm qoidalar” hukmronlik qiluvchi 

jamiyatda ma’naviyatning yetishmasligini to‘ldirishini aytib, din kompensatorlik 

vazifasini bajarishini ta’kidlagan edi. Afsona ijtimoiy borliqni tushuntiruvchi diniy 

tasavvurlar zaminida paydo bo‘lgan janr hisoblanadi. E.Dyurkgeym fikricha, 

falsafa va boshqa fanlar dindan kelib chiqqan. 

Sotsiografik yondashuvda hozirgi zamon jamiyatidagi dinni ta’riflash uchun 

empirik usullardan foydalaniladi. Gabriel Le Bra (Le Bras), Bulyar (Boulard),  



23 
 

Xarvi Koksning “Dunyoviy shahar” ("The Secular City") asarining shuhrat 

qozonishi tufayli bu yo‘nalish keng tarqaldi. Hozirgi paytda diniy sotsiografik 

tadqiqotlarda kuzatish, hujjatlarni o‘rganish, intervyu, suhbatlashish, 

anketalashtirish va shu kabi usullardan keng foydalaniladi. 

Dinni manbashunoslikka oid o‘rganish  ko‘p jihatdan diniy manbalarni 

tadqiq qilish bilan bog‘liq. Masalan, M.Myuller va R. Devids tomonidan bu borada 

Vedalarga, buddizmga va xristianlikka oid matnlar qiyosiy o‘rganildi, qadimgi 

misrliklarning “O‘liklar kitobi”, akkadliklarning “Gilgamish haqida doston”, 

“Avesto” (E. Rtveladze) matnlari o‘qish va tarjima qilish, shuningdek, qadimgi 

german, kelt matnlari va qadimgi skandinavlarning xudolar va qahramonlar 

haqidagi sagalarini o‘rganish bo‘yicha ilmiy izlanishlar olib borildi. Muqaddas 

kitoblar  ko‘p lab dinlar uchun shart bo‘lgan tarkibiy qism sanaladi, ular dindorlar 

uchun ishonchni saqlab qolish, individual va ijtimoiy hayotni yaxshilash 

maqsadida ilohiy donishmandlikka murojaat qilishning asosi hisoblanadi. 

Qiyosiy dinshunoslikning paydo bo‘lishini 1823-1900-yillar yashagan ingliz 

sharqshunos-filologi, umumiy sharqshunoslik, hindshunoslik, mifologiya bo‘yicha 

mutaxassis M.Myullerning ishlari bilan bog‘lashadi. U Germaniyada tug‘ilgan va 

Angliyada, London Qirollik institutida ishlagan. Myuller dunyo dinlarini qiyosiy 

o‘rganish bo‘yicha o‘z ma’ruzalarida din tarixini analogiya bg‘yicha til va tafakkur 

tarixiga monand ko‘rib chiqqan. Keng ko‘lamli tarixiy materiallarga tayanib, u 

ularning genetik aloqadorligini aniqlagan. Bunda qiyoslash bir xil tuzilmaviy 

darajalar doirasida olib borilishi lozim13. 

Ingliz-amerika dinshunosi Ninian Smart (1927-2001) har bir dinda quyidagi 

6 ta darajani ajratgan: aqidaga oid, afsonaga oid, axloqqa oid, marosimga oid, 

ijtimoiy va nihoyat, diniy tajriba darajasiga oid. Uning fikricha islom, xristianlik va 

hinduiylikda qurbonlik keltirish marosimlarini diniy tajriba darajalarida qiyoslash 

maqsadga muvofiq. Bu dinlardagi xudolarni tushunish esa aqidaviy darajada 

amalga oshirilishi lozim. Smart borliqning muhim jabhasi kishilar nimagadir, 

uning haqiqat yoki yo‘qligidan qat’iy nazar ishonishida ekanligini ta’kidlaydi. 



24 
 

Shuning uchun ilmiy izlanishda dalillarni, ularning haqiqat yoki yo‘qligini 

ta’kidlamasdan, taqqoslash muhim. Chunki ularni baholash dindorlarning his-

tuyg‘ularini tahqirlashi va dinlararo ziddiyatlarga olib kelishi mumkin. 

Nemis dinshunos Genrix Frik “Qiyosiy dinshunoslik” asarida taqqoslashda 

analogiyaga, ya’ni dindagi o‘xshash vazifalar fenomenlariga va gomologiyaga, 

ya’ni shaklan o‘xshash, ammo mazmunan turlicha fenomenlarga ajratishni 

maslahat beradi14. U o‘z asarida Qur’on matnlarini buddizm, yahudiy va xristianlik 

matnlari bilan qiyoslash XXI asrda yangi usullar bilan boyitilganini aytadi. Dunyo 

adabiyoti va tarixidagi ushbu boy xazinaga qiziqish hech qachon kamaygan emas, 

shuning uchun hozirgi paytga kelib qayta ishlangan, raqamlashtirilgan, 

butlashtirilgan katta miqdordagi materiallar to‘plangan va ular keng kitobxonlar 

doirasi uchun ochiq. Bu gumanitar fan vakillariga diniy manbalarni o‘rganishda 

fanlararo yondashuvni qo‘llashga imkon berdi. 

Nemis dinshunosi Oliver Frayberger “Dinshunoslikda madaniyatshunoslik 

uslublarini qo‘llash” nomli darsligida jamiyat diniy va dunyoviy turmushining 

barcha sohalarida ajabtovur o‘xshashliklar borligini ko‘rsatib berdi15. U quyidagi 

misollar yordamida diniy marosimlar xalq udumlariga naqadar singib ketganini 

isbotlamoqchi bo‘ladi. Masalan, “o‘zingga ravo ko‘rmagan narsani birovga ham 

ravo ko‘rma” degan “oltin qoida”  I.Kant  etikasida ham, din aqidasida ham bayon 

etilgan. Bundan tashqari gullar qo‘yish, guldastalar tortiq qilish, baxt-saodat tilash 

diniy ibodatda ham, dunyoviy bayramlar – tug‘ilgan kun yoki nikoh to‘ylarida ham 

rasm bo‘lgan. Jahondagi  ko‘p gina dinlarning afsonalarida uchraydigan dunyoni 

suv bosishi mavzusi xalqlarning og‘zaki ijodida, tasviriy san’atda ham ifodalanib 

kelinmoqda. Katolik cherkovining rasmiy bayrami – barcha avliyolar kuni 

katoliklar qabristonlarga borib qabrlar ustiga gulchambarlar, guldastalar qg‘yish, 

shamlar yoqish, non-tuz bilan oilaviy ziyofatlar uyushtirish bilan o‘tkazadilar. 

G‘arbda yoshlar bu bayramni ba’zi holatlarda amerikacha Xelluin an’analariga 

o‘xshatib nishonlay boshladilar. Amerikalik va evropalik yoshlar orasida 31-



25 
 

oktabrdan 1-noyabrga o‘tar kechasi betlariga bo‘r surtib, kafanlarga burkanib, 

qovoqdan yasalgan yoritqichlarni terib qo‘yish odat tusiga kirib bormoqda. 

J. Frezerning ishlari qiyosiy-tarixiy usuldan samarali foydalanishga yorqin 

misol bo‘ladi. U Bibliyaning parchalari, afsonalar, etnografik tadqiqotlardan 

o‘zining dinshunoslikka oid farazlarini tasdiqlashda foydalandi. To‘g‘ri, uning 

tadqiqotlari, shuningdek, dinshunoslikka oid  ko‘p lab ilk asarlari 

xristianotsentrizm kasali bilan “og‘rigan” edi. Turli dinlarni – protestantlik, 

konfutsiylik, buddizm va boshqalarni taqqoslash asosida Maks Weber kapitalizm 

ilk bor faqat G‘arbda, bu yerda protestantlik tarqalgani uchun, uning “kapitalizm 

ruhiga” mos keluvchi “xo‘jalik etikasi” tufayli vujudga kelgan, deydi16. 

Psixologik yondashuv. Din psixologiyasi insonning diniy hissiyoti, ishonchi, 

ongi, tajribasi kabi tomonlarini, shuningdek, diniy jamoalar hayotining psixologik 

jabhalarini, diniy sig‘inish va marosimlar ijro etilishini o‘rganadi. XX asr boshida 

dindorlikni fiziologik darajada o‘rganishga, insonda “diniy instinkt” ning 

tug‘maligini ko‘rsatishga urinishlar bo‘ldi. Ammo ular o‘z isbotini topmagani 

tufayli, o‘tmishda qoldi. Din psixologiyasi  ko‘p lab ijtimoiy fanlar bilan 

bog‘langan va ayni paytda uni psixologiya va dinshunoslikdan ajratib turuvchi 

o‘ziga xosliklarga ega. Umumiy psixologiya tafakkur, iroda, emotsiya bilan 

bog‘liq inson psixikasida yuz beruvchi jarayonlarni o‘rganadi. Bunda psixologiya 

uchun ularning mazmuni muhim emas, u ulardan mavhumlashadi. Undan farqli 

ravishda din psixologiyasi inson fikrlarining mazmunini, sezgilarining yo‘nalishini, 

irodasining kuchi kabilarni o‘rganadi. Boshqa yana bir farq shundaki, umumiy 

psixologiya kishilar psixologiyasining umumiy qonuniyatlarini ularning 

mentalitetidan, yashagan davridan, yashash joyidan, ijtimoiy aloqalar xarakteridan 

mustaqil ravishda o‘rganadi. 

Amerikalik psixolog va faylasuf U.Djems (1842-1910) Gegelning falsafiy 

ratsionalizmini tanqid qildi. Ammo bunda uning o‘zi subyektning diniy tuyg‘ulari, 

kechinmalari bilan qo‘shilib ketgan diniy tajriba va amaliyotni mutlaqlashtirib 

yubordi. Djems dinning o‘zini “ayrim shaxs his-tuyg‘ulari, xatti-harakatlari va 



26 
 

tajribasining yig‘indisi” sifatida tushundi. Dindagi individual tajribaning rolini 

benihoya kengaytirish va mutlaqlashtirish orqali u aslida, dinni diniy tajribadan 

iborat qilib qo‘ydi. Darhaqiqat, jamiyatda diniy mutaassiblik, radikalizm va 

terrorizmning oldini olishda, konfessiyalararo bag‘rikenglik sharoitini yaratishda 

diniy tajribani va psixologik jihatini o‘rganish muhim ahamiyatga ega. Ammo 

diniy tuyg‘ular va subyektiv tamoyil unsurlarining turlicha qimmatga egaligi 

haqida gapirish bilan bir qatorda, ulardan birontasini asossiz, haddan tashqari 

oshirib ko‘rsatish yoki yerga urish dinning mohiyati va mazmuni manzarasini 

buzib talqin etishga olib boradi, shubhali yoki soxta xulosa va baholashlarni 

tug‘diradi, ilmiy tadqiqotning holisligiga xalal yetkazadi. Alalxusus, din 

predmetiga yondashuvdagi muntazamlik va xolislik insoniyat hayotidagi murakkab 

va  ko‘p qirrali hodisa bo‘lmish dinni dinshunoslik qoidalariga monand tadqiq 

etishning asosiy talablaridan biridir. 

Z.Freyd o‘z psixotahlillarida inson ruhining kuchli emotsiyalar yordamida 

gunohdan poklanish jarayoni – katarsis texnikasidan keng foydalangan va undan 

hozirgi zamonda psixoterapiya, dramaturgiya va shu kabi san’atturlarida 

foydalanilmoqda. Katarsis g‘oyalar, istaklar va fikrlarni bostirish yo‘li bilan tanglik 

va xavotirdan qutilishga yordam beradi. Bu texnika diniy mutaassiblik, radikalizm, 

ekstremizm va terrorchilikning oldini olishga ko‘maklashadi. 

Din sotsiopsixologiyasi turli dinlar tomonidan yaratilgan insonparvar, 

samarali psixoterapevtik texnikani tadqiq qiladi. Masalan, amalda barcha dinlar 

nimaningdir, masalan, islom va xristianlikda yashashning mazmunini, hinduiylik, 

buddizmda azoblanishning mazmunini tushunishda bu amaliyotdan foydalaniladi. 

Bunday texnikadan foydalanish tibbiyotda, amaliy psixologiyada, masalan, 

insonga tanlagan kasbidan, do‘stlari va boshqalardan hafsalasi pir bo‘lganda, unga 

ana shu vaziyatlarning ijobiy tomonlarini tushunishga yordam beradi. Yuz bergan 

holatning mazmunini tushunish ana shunday holatga tushgan kishilarga ruhiy 

tanglikdan tezroq chiqishga va yangi rejalar tuzishga, bemor odamga esa tezroq 

tuzalishga ko‘maklashadi. Din psixologiyasi xuddi fenomenologiya singari o‘z 



27 
 

nazariyasini ishlab chiqadi, diniy tajribani, afsona va belgilarni o‘rganadi hamda 

ularni tasniflaydi. Masalan, diniy tajriba turli yo‘llar bilan amalga oshiriluvchi 

nafas olish mashqlari tizimi, mantralar vedizm va hinduiylikdagi g‘ayritabiiy 

kuchga ega hisoblanuvchi muqaddas duolar, muqaddas obrazlarga meditatsiya, 

diniy ustozning gipnoz ta’siridagi harakatlari kabi mistik ekstazni o‘z ichiga oladi. 

Ilohlarga sig‘inish turli-tuman marosimlar, ibodatlar, raqslar, jazava 

darajasidagi nutq, turli shaxslar va obyektlarga hurmat ko‘rsatish, so‘zsiz 

meditatsiya yoki ibodat, muqaddas marosimlar, diniy musiqa va qo‘shiqlarni ijro 

etish kabi sig‘inish aktlari ko‘rinishida amalga oshiriladi. Shuningdek, u yoki bu 

ko‘rinishdagi ibodat vaziyatlariga o‘tish, ritual xatti-harakatlar, ekstatik ibodatlar 

kabi individual ibodatlar amalga oshiriladi. Ekstatik ibodat paytida dindor o‘zini 

xudo bilan to‘liq birlashib ketgandek his qiladi. Masalan, sufiy Al-Junayda “Biz 

birgamiz. Biz doimo birlikdamiz... Men Sening ulug‘ va mo‘jizakorligingni 

bilaman, Sen mening eng nozik tomirlarimda oqmoqdasan”, deb ibodat qilardi. 

Dj. Segond va boshqa bir qator psixologlar ibodatni “ong ostining yorib 

o‘tishi”, “emotsional oqim” ifatida tushunishadi. Dindorlarning fikriga ko‘ra 

ekstatik ibodat paytida ular “qalbning, ko‘ngilning ich-ichidan hayqirig‘ini” 

eshitishadi, “ruhiy iztirob, hayajon”ni his etishadi, “nurli ko‘z yoshlari” to‘kishadi, 

“terisida go‘yoki chumoli yurgandek bo‘lganini”, “yurakning go‘yoki to‘xtab 

qolganini” va  hokazolarni his eishadi17.. 

Dinning inson ongiga va ijtimoiy ongga ta’sirining psixologik jihatlarini 

birinchilardan bo‘lib faylasuf va psixolog, Garvard universiteti o‘qituvchisi 

U.Djems (1842-1910) o‘rgana boshlagan. U o‘z ishlarida diniy amaliyot 

shakllarining turli-tumanligini tadqiq etdi, diniy vahiy va ko‘rinishlarni g‘ayritabiiy 

muhitning inson ongiga ta’sirining mahsuli sifatida tushuntirishga harakat qildi. 

Uning “Diniy amaliyotning xilma-xilligi (The Varieties of Religious Experience)” 

asari (1902), unda keltirilgan misollar asosan xristianlikning protestantlik 

yo‘nalishida bo‘lib, din psixologiyasiga oid asar bo‘lib qoldi. U.Djemsni individual 



28 
 

psixologiya hamda turli diniy madaniyat va an’analar timsollarining o‘zaro 

munosabati masalasi qiziqtirgan. 

Din psixologiyasida katta muvaffaqiyatga psixoanalitik yo‘nalish vakillari 

Z.Freyd, K.Yung va E.Fromm erishdilar. Avstriyalik psixiatr va psixolog Z.Freyd 

dinning vujudga kelishi masalasiga javob topishga harakat qilgan. U psixotahlil 

tamoyillarini din sohasiga ham tatbiq qilgan. U “Totem va tabu” (1913) asarida o‘z 

nazariyasining markaziy tushunchalaridan biri bo‘lgan “Edip kompleksi”dan 

foydalangan. Bu yosh o‘g‘il bolaning onasi bilan birga bo‘lish maqsadida otasini 

yo‘qotishga intilgani uchun otasining oldida aybdor ekanligini ongsiz his etishidir. 

O‘g‘ilning onasiga intilishi onalik hissiyotlari uchun otasidan rashk va raqobat 

qilishga qo‘shilib ketadi. Freydning fikricha, Edip kompleksi insoniyat tarixi 

taraqqiyotining ilk bosqichlarida, kishilar unchalik katta bo‘lmagan va ota 

boshchiligida urug‘doshlik guruhlari bo‘lib yashagan davrlarda vujudga kelgan. 

Muayyan bir paytda o‘g‘il otani yo‘qotgan, ona beva bo‘lib qolgan va ana shu 

paytlarda insestning taqiqlanishi, ya’ni yaqin qarindoshlar o‘rtasida jinsiy 

munosabatlarning taqiqlanishi vujudga kelgan. Freyd tabu vujudga kelishini ana 

shunday izohlaydi. Ibtidoiy xalqlarda taqiq u yoki bu xatti-harakatga, so‘zga, 

predmetga nisbatan o‘rnatilgan. Tabuni buzish, xurofiy tasavvurlarga ko‘ra, 

g‘ayritabiiy kuchlar tomonidan jazolanadi. Freyd diniy e’tiqodni dindorlarning oliy 

kuchlardan himoya izlashdek sodda intilishi orqali tushuntiradi. Qadimgi insonning 

jon yoki boshqa shakllarda abadiylikka erishishga intilishi uning o‘limdan,  ko‘p 

incha, tashqi olamning dushman kuchlaridan qo‘rqishi uni yengilmas kuchlardan, 

xudolarning otalarcha himoyasini izlashga majbur qilgan. Dindorlarning 

ishonchiga ko‘ra ular yechib bo‘lmas muammolarning uddasidan chiqishga hamda 

real va soxta xavf-xatarlardan himoya qilishga qodir18. 

Freydning g‘oyalari haqiqatligini amalda isbotlashga intilish befoyda, chunki 

tajriba natijasini qat’iy bir ma’noda baholash mumkin emas. Nima bo‘lganda ham 

freydizm diniy amaliyot va diniy xatti-harakatga butunlay yangi nuqtayi nazardan 

qarashga imkon beradi. 



29 
 

Nemis-amerika faylasufi, sotsiologi va psixologi Erix Fromm Z.Freyd va 

K.G.Yungning din psixotahlil nazariyasini yanada rivojlantirdi. Din, deganda u 

“individga mo‘ljal olish tizimi va sig‘inish obyektini beruvchi u yoki bu guruh 

kishilarining har qanday qarash va harakatlar tizimi”ni tushungan. Uning fikricha 

har qanday idealga: xudolarga, dohiylarga, millatga, boylikka, nafosatga va shu 

kabilarga nisbatan ana shunday nihoyatda keng yondashuv diniylikka aylanadi. 

E.From avtoritar va insonparvar dinni bir-biridan farqlaydi. Dinning avtoritarligi 

tashqi qudratli hokimiyatga bo‘ysunish g‘oyasidan kelib chiqadi, dinning 

insonparvarligi esa dinning insonga qaratilganligidan paydo bo‘ladi. 

Dinni tushunishga falsafiy yondashuv ilmiy usulga eng yaqin sanaladi. U 

teologik yondashuvni inkor qilmaydi. Shu bilan bir qatorda, falsafa prinsipial 

jihatdan ateistik pozitsiyada turmaydi. Shuning uchun falsafa kamdan-kam 

hollarda dinga nisbatan obyektiv betaraf pozitsiyani egallaydi.  ko‘p incha u 

qarama-qarshiliklardan o‘zini chetga ololmaydi. Ba’zan u din bilan birlashib 

ketishini ta’kidlaydi (idealistik falsafa), ba’zan esa dinni noto‘g‘ri bilim, deb inkor 

qiladi (materialistik falsafa). Shuning uchun faqat falsafiy tadqiq qilish usuli 

bilangina din haqidagi obyektiv bilimga erishib bo‘lmaydi. 

Shveytsariyalik madaniyatshunos, tahliliy psixologiya asoschisi, “Ongsizlik 

psixologiyasi”  kitobining muallifi  K.G.Yung din va mifologiyaning ahamiyatini 

yuqori baholaydi. Yung ruhiy dunyo real mavjud, ammo uni aql bilan tushunib, 

aql-idrok asosida tushuntirib ham bo‘lmaydi, deb hisoblaydi. Yung fikriga ko‘ra 

individual ongsizlik bilan bir  qatorda “arxetiplar”ni  o‘z  ichiga  oluvchi  jamoaviy  

ongsizlik  ham mavjud. Yung arxetiplarda umuminsoniy ramziylikning, shu 

jumladan, afsona va tushlarning manbaini ko‘radi. Yung fikricha diniy tajriba – 

ushbu arxetipik obrazlarning ongsizlik sohasidan ong tomonga yorib o‘tishidir. 

Badiiy ijodning eng yaxshi namunalari jamoaviy ongsizlikning rassom, shoir va 

h.k.larning individual ongiga ta’siri tufayli vujudga keladi. Din sirlilik va 

ramziylikka ehtiyoj sezuvchi kishilarga yordam berishi mumkin. 



30 
 

Shunday qilib, “jamoaviy ongsizlik” Yungning  obrazli  ifodasiga ko‘ra,  

o‘ziga  xos “zamburug”, ya’ni  individlar  ma’naviy hayotining umuminsoniy asosi 

hisoblanadi. Arxetiplar, ya’ni azaliy psixik obrazlar, ilk obrazlar bo‘lib, ular 

avloddan avlodga uzatiladi hamda tushlarning umuminsoniy ramziyligida, 

afsonalar va shu kabilarda “kodlashtirilgan”. Masalan, amalda deyarli barcha 

madaniyatlar uchun, shu jumladan, din uchun ham onaning sof obrazi, uning 

beg‘araz muhabbati ana shunday universal  kod  hisoblanadi. Ingliz psixologi 

M.Arjayl  o‘zining “Diniy xatti-harakat” kitobida turli psixoanalitik 

nazariyalarning izchil tahlilini bergan. 

Zamonaviy din psixologiyasida diniy mutaassiblik va dindorlarning radikal 

xatti-harakatlarining oldini olish, ekstremizm, terrorchilik, prozelitizm, 

missionerlik kabi muammolar dolzarb sanaladi. 

O‘zbekistonda diniy mutaassiblikning tarixiy ildizlariga, uning hozirgi shakllariga 

va unga qarshi kurashish asoslariga alohida e’tibor qaratadi. 

Dinni o‘rganishga axloqiy yondashuv “yaxshilik”, “yomonlik” va boshqa axloqiy 

kategoriyalarning mezonlari va normalarini aniqlaydi. Din axloqiy sanksiyalarni 

amalga oshiradi: gunoh yoki ayblari uchun jazolaydi va qoralaydi yoki aksincha, 

yaxshi fazilatlari, himmati uchun taqdirlaydi, jannatdan joy berishga, nirvanaga 

erishishga va’da qiladi va hokazo. Nemis faylasufi I.Kant fikriga muvofiq din 

ilohiy buyruqlarini inson majburiyatlari sifatida anglanishi hisoblanadi. U axloqiy 

va rasmiy ibodatni bir-biridan farqlaydi. Birinchisiga ibodatning samimiy, ichki, 

hissiy tamoniga e’tibor qaratiladi. İkkinchuisiga esa – tashqi, rasmiy tomonga 

urg‘u beriladi. 

Islom falsafasiga oid manbaalar, hadislar, sufiylik adabiyoti o‘zining oliy 

darajadagi axloqiy va ma’naviy yo‘nalishga egaligi bilan ajralib turadi. 

Musulmonlar uchun Muhammad payg‘ambar, uning safdoshlari, obro‘li diniy 

mutaxassislar (teolog, ilohiyotshunoslar) va ba’zi sufiy shayxlarning hayoti ibrat 

olishga misol bo‘ladi. 



31 
 

S. Reynak din eng yuqori axloqiy kategoriya bo‘lmish vijdonga borib 

taqaluvchi axloqiy hissiyotlar yig‘indisi sifatida paydo bo‘lgan; aynan uning o‘zi 

inson xatti-harakatini axloqiy jihatdan boshqaradi, deb hisoblaydi. 

Amerika antropologi Klifford Girts din ma’naviy madaniyat ramzlarini 

o‘zida jo qilgan, deb hisoblaydi. M.Weber  kabi Girts ham insonni o‘zi yigirib 

to‘qiydigan ma’nolar to‘riga yo‘g‘rilib ketgan jonivorga qiyos qiladi. Shuningdek, 

u diniy marosim, afsona va boshqa madaniyat hodisalariga ramzlar tizimi sifatida 

qaraydi. Tadqiqotchining vazifasi har bir madaniyatda mavjud bo‘lgan asosiy 

ramz-so‘zlarni topish, tushunish va izohlashdan iborat. Klifford Girts dinga 

madaniyatning bir qismi sifatida qaraydi va faqat aniq dinni o‘rganish 

mumkin, deb hisoblaydi. U mavhum dinni kashf etish urinishini xuddi mavhum 

tillarda gapirishga behuda urinishga o‘xshatadi19. 

L.Feyerbaxning falsafasi dinning vujudga kelishi haqidagi antropologik va 

naturalistik yondashuvlarning yorqin namunasidir. Unga ko‘ra insonni boshqa 

mavjudotlardan ajratib turuvchi belgisi jon emas, balki aql, iroda va yurak 

(hissiyot)dir. Feyerbax fikricha, Xudoni bilish bu insonning o‘z-o‘zini bilishidir. 

G‘oyaviy jihatdan uning konsepsiyasi aynan inson yuragini ilohiylikning manbayi 

deb hisoblovchi sufiylik falsafasiga yaqin. Maxsus diniy amaliyot yo‘li bilan o‘zini 

anglash orqali sufiy haqiqatni (haqni) anglaydi. 

Din fenomenologiyasi maktabining asoschilaridan biri nemis faylasufi 

Edmund Gusserl (1859-1938) ta’limotiga ko‘ra fenomen so‘zi (grekchadan 

phainómenon - namoyon bo‘lish) bizga tajriba orqali, hissiy tajriba orqali 

o‘rganiladigan hodisani anglatadi. Fenomenga zid ravishda Kant falsafasidagi 

“narsa o‘zida,” tushunchasiga muvofiq mutlaq fikr – noumenni bilib bo‘lmaydi, 

Shunday qilib, falsafiy jihatdan fenomen biz tasavvurlarimiz va bilimimiz orqali 

anglab oladigan hodisa yoki predmetlar belgilarining yig‘indisidir. 

Fenomenologiya fenomenlarni o‘rganuvchi fan bo‘lib, u XX asrning asosiy 

falsafiy yo‘nalishlaridan biri hisoblanadi. Din fenomenologiyasi diniy tajribaning 

mohiyatiga oid tiplarni aniqlash maqsadida uning empirik mazmunidan 



32 
 

mavhumlashishni, chetlashishni maslahat beradi. Bunda psixologiya va 

fenomenologiya o‘rta sidagi farq shundaki, din psixologiyasi faktlarni fazo va 

vaqtda ko‘rib chiqsa, fenomenologiya ularni vaqtga oid bo‘lmagan tarzda ko‘radi. 

Nemis teologi, fenomenolog Rudolf Otto (1869-1937) E.Gusserl va 

D.Shleyermaxer g‘oyalarining davomchisi edi. U o‘zining “Ilohiylik” (1917) 

kitobida XX asrda Germaniyadagi gumanitar fanlarda mustahkamlanib olgan 

materializmdan farq qiluvchi dinning o‘z shaxsiy dunyoqarashiga ega bo‘lish 

huquqini himoya qiladi. Protestant bo‘lgan Otto konfessional xristianlikni tanqid 

qiladi, ammo u o‘zining ko‘p sonli sayohatlari paytida tanishgan  ko‘p lab dinlarni, 

xususan, dzen-buddizm va hinduiylikni yuqori baholaydi. 

XX asrning boshqa bir obro‘li din fenomenologi Gerard van der Leu (1890-

1950) edi. Leu o‘zining "Din fenomenologiyasi" (1933) asarida dinni 

tasniflashtirish tamoyillarini, sirli hodisalarning turlarini, avliyolik tiplarini, diniy 

tajriba kategoriyalari va shu kabilarni tavsiflab beradi. Diniy fenomenlarning ichki 

tuzilishini o‘rganishni maqsad qilgan Van der Leu tarixiy jihatni nazardan chetda 

qoldiradi, shuning uchun uning ishlari  ko‘p incha tanqid qilingan edi. Din 

fenomenologiyasi faktlarga baho bermay, ularni obyektiv bayon qilishga intiladi. 

Jamiyatning diniy madaniyati sohasidagi tadqiqotlar din antropologiyasi 

paydo bo‘lishiga olib keldi. U insonning diniy ishonchini, ijtimoiy-diniy 

munosabatlarni, ma’naviy madaniyat sohasi bo‘lgan dinning paydo bo‘lishi va 

taraqqiyoti kontekstida insonning diniy amaliyoti masalalarini o‘rganadi. Din 

antropologiyasi sohasida ko‘zga ko‘ringan tadqiqotchilardan biri ingliz etnologi 

E.Teylor sanaladi. 

Dinshunoslikni o‘qitish va tadqiq etish metodikasi ushbu fanga tegishli ilmiy 

va pedagogik vazifalarni bajarishga qaratilgan. Dinshunoslik o‘qitish metodikasi 

o‘quvchilarda pedagogik, tarbiyaviy, ilmiy-tadqiqotga oid ilk ko‘nikmalarni tarkib 

toptirishdek amaliy vazifalarni bajaradi. Shu bilan bir qatorda u dinlardagi axloqiy 

pand- nasihatlarni anglashga, diniy mutaassiblikka qarshi kurashda asqatuvchi 

tarbiyaviy vazifalarni bajarishga xizmat qiladi. 



33 
 

Din sotsiopsixologiyasida kuzatuv usuli muhim ahamiyatga ega. Dinning 

sotsiologik, psixologik, antropologik, fenomenologik jabhalarini tadqiq etish uning 

ichki tomonlarini: diniy-madaniy an’analar, hissiyotlar, kechinmalar, diniy tajriba, 

ma’naviy qadriyatlar, fenomenlar va h.k.larni chuqur o‘rganishini talab qiladi. 

Bunday tadqiqotlar din sotsiopsixologiyasi, din antropologiyasi va din 

fenomenologiyasida olib borilishi shart. Biroq dinga bunday chuqur “kirish”, uni 

bunday chuqur o‘rganish tadqiqotchini subyektivlikga olib kelishi mumkin. Xolis 

metodologik yondashuv tamoyiliga amal qilish uchun tadqiqotchi qanday 

muammolarga duch kelishi mumkin? Din sotsiologiyasidagi kuzatish amalda 

sotsiologiyaning barcha usullarini: so‘rovnoma, anketa o‘tkazish, ijtimoiy 

esperementni o‘z ichiga oladi. Sotsiologik kuzatishning muhim xususiyati 

shundaki, unda odamlar kuzatish obyekti bo‘ladi, ularning ijtimoiy faolligi 

turlicha, ularning individual ongi, psixikasi, maqsadlari, qadriyat mo‘ljallari, 

xarakteri, emotsiyalari, shu jumladan, ularning xatti-harakatiga ta’sir ko‘rsatishi 

mumkin bo‘lgan tomonlari: kuzatilib turishni xohlamasligi, yaxshi ko‘rinishga 

intilish va h.k.larning barchasi olinadigan informatsiyaning obyektivligini bir qadar 

pasaytiradi. 

Bu ayniqsa, sotsiolog va kuzatiluvchi shaxslarning maqsadlari turlicha 

bo‘lganda yaqqol ko‘zga tashlanadi, bunda kuzatish yoki kurashga aylanadi, yoki 

tadqiqotchining o‘z harakatlarini yashiruvchi hiylasi (manipulyatsiyasi)ga aylanib 

qoladi. Sotsiologik kuzatish usulining boshqa xususiyati shundan iboratki, 

tadqiqotchi ham insoniy sifatlarga ega: u kuzatiluvchi shaxs qayg‘ulariga hamdard 

bo‘ladi, kuzatiluvchilarga yordamlashish uchun turli hissiyot va kechinmalarni 

boshdan kechiradi, ba’zan esa, kuzatish natijalariga tuzatishlar kiritadi. Sotsiologik 

tadqiqotning obyektivligi undan shaxsga oid munosabatlarni olib tashlashda emas, 

balki ilmiy tadqiqot mezonlarini ular bilan almashtirib qo‘ymaslikda. 

Sotsiologik kuzatish usulining afzalliklari: bevosita qabul qilinish, konkret 

vaziyatlarni, faktlarni, ahvolni qayd qilish mumkinligi. Shuningdek, bunda real 

odamlar guruhining konkret xatti-harakatini hisobga olish mumkin. Kuzatish 



34 
 

usulining kamchiliklari eng avvalo ijtimoiy obyekt va subyektning faolligi 

mavjudligida, bu esa natijaning obyektiv emasligiga olib kelishi mumkin. Bundan 

tashqari kuzatish  ko‘p vaqtni, shuningdek, insoniy (sotsiologning yuqori 

kvalifikatsiyasi) va moliyaviy resurslarni talab qiladi: kuzatishga tayyorgarlikka 

oid, instruktaj berishga oid va boshqalar. Masalan, 100 soatlik kuzatish uchun 

yozishga 200 soat va kuzatish yakunlari hisobotini tayyorlash uchun 300 soat vaqt 

ketadi. 

Kuzatish uslubi aksariyat hollarda din antropologiyasi sohasida yuqori natija 

beradi. Antropologlar dindorlarning hayot tarzi, urf- odatlari, xulqi va an’analarini, 

davlat, jamiyat, huquqiy masalalar, boshqa konfessiyalar vakillari bilan o‘zaro 

munosabatlarini o‘rganadilar. Ilmiy sotsiologik kuzatuv o‘zining rejali asosda, 

tizimli ravishda o‘tkazilishi, kuzatish natijalarining majburiy tekshirilishi, turli 

shakllarga egaligi bilan ajralib turadi. 

Sotsiologik tadqiqotlar muayyan turlari turli maqsadlarga xizmat qiladi. 

Masalan, nazorat qilinmaydigan kuzatuvlar aksariyat  hollarda real hayotiy 

vaziyatlarni tasvirlashga qaratilgan bo‘ladi. Kuzatuvning bu shakli qat’iy rejasiz 

amalga oshirilib, tadqiqotchilik xususiyatiga ega. U faqat muammoni aniqlash va 

keyinchalik nazorat ostida olib borilayotgan kuzatuvlarni amalga oshirish imkonini 

beradi. Bunday hollarda kuzatuvchilarning soni ortadi, jarayon mufassal 

rejalashtiriladi va h.k. 

“Ichidan kuzatish”, ya’ni jamoaga qo‘shilish orqali kuzatish uslubi. Bunda 

kuzatuvchi kerakli jamoaga qo‘shilib oladi. Bu uslub tadqiqotchidan yuqori 

malaka va hatto qurbonlik talab etadi. Zero, u o‘rganilayotgan guruhning 

turmush tarzi va qadriyatlari asosida hayot kechirishiga to‘g‘ri keladi. Ba’zi 

vaziyatlarda tadqiqotchi obyektivlikni yo‘qotib, o‘zi va jamoa o‘rta sidagi chegarani 

yoddan chiqarishi mumkin. 

Amerikalik sotsiolog J.Andersen daydilarning hayot tarzini o‘rganish 

maqsadida olib borgan davomli kuzatishlari natijasida noyob ma’lumotlarni qayd 



35 
 

etishga muvaffaq bo‘lgan, ularga nisbatan xayrixohlik hissi sabab hatto ularning 

hayotidagi standart holatlarni yoqlashga uringan. 

E.Franke va V.Maske rasmiy ro‘yxatdan o‘tgan “Germaniya musulmon 

yoshlari” jamiyati orasida “ichidan kuzatish” uslubini qo‘llash orqali kerakli 

ma’lumotlarni olishga erishganlar20. Zero, mazkur uslub jamiyat a’zolari orasida 

bo‘lib, ularning fikr-mulohazalari, noverbal reaksiyalari, ijtimoiy rollari, xususan, 

kiyinish odati, ramzlari va an’analarini anglash imkonini bergan. “Sodda”, maishiy 

kuzatishdan farqli o‘laroq ilmiy kuzatishda asosiy e’tibor tizimlilik, ish 

harakatlarning aniq qayd etilishi, kuzatilayotgan shaxslarning shaxsiy va ijtimoiy 

xulqiga qaratiladi. Ma’lumotlarni bu tarzda to‘plash “Germaniya  musulmon 

yoshlari”ning kundalik turmush tarzini anglab yetish, ularning jamiyatdagi tutgan 

o‘rni, qadriyatlari va qiziqishlarining mazmun mohiyatini tushunish imkonini 

beradi. 

Jamoalarga qo‘shilish orqali olib boriladigan “ichidan kuzatish” uslubi 

o‘tkazilayotgan tadqiqotlarning turi yoki standart vaziyatlarning darajasiga ko‘ra 

o‘zaro farqlanuvchi strukturali va strukturasiz shaklda bo‘lishi mumkin. Tizimli 

kuzatuv muayyan farazlar asosida avvaldan belgilangan mezonlar monitoringi 

bo‘yicha amalga oshiriladi. Tizimli bo‘lmagan kuzatuvlar esa kuzatuvchining 

to‘satdan yuzaga kelgan qiziqishi tufayli sodir bo‘ladi. Bunday vaziyatlarning 

ustunligi shundaki, jarayonni boshqarish yengil kechadi, yangi g‘oyalarni amalga 

oshirish imkoniyati mavjud bo‘ladi. 

Kuzatish natijalarini qayd etishda rasman quyidagi savollarga javob berish 

talab etiladi: Kuzatuv natijalari qachon va qanday holatda saqlanishi lozim? 

Ulardagi asosiy masala nimada? Ba’zi hollarda diktofonning xotirasi yetmasligi 

mumkin. Shu bois, tadqiqot yakunlanib, uyga qaytish bilan natijalarni imkon qadar 

tezroq yozib qo‘yish tavsiya etiladi. Yoki eslab qolingan ma’lumotlar asosida 

bayonnoma tuzish lozim. Biroq shuni ta’kidlash joizki, sizga yordam berishga 

xayrixoh bo‘lgan diniy jamoa a’zolarini e’tiborga olmaganda, bunday vaziyatlarda 



36 
 

kuzatuv vaqtida yozuvlarni qayd etish tavsiya etilmaydi. Bu kuzatuvchilar orasida 

shubha uyg‘otadi. 

Din sotsiologiyasi va din psixologiyasida o‘z-o‘zini kuzatish uslubi keng 

qo‘llaniladi. Introspeksiya deb atalgan ushbu metodda ongning turli holatlaridagi 

kechinmalar shu holatni boshidan kechirayotgan sub’ekt tomonidan kuzatiladi. 

Bunday o‘z-o‘zini kuzatish orqali o‘zingizdagi psixik jarayonlar haqida ma’lum 

bilimlarni olish mumkin. Biroq olingan natija va xulosalar subyektiv xarakterga 

ega bo‘lishi mumkinligi sababli bu uslub bilan birga obyektiv tashqi kuzatishdan 

foydalanishga ko‘p roq e’tibor beriladi. 

Dala tadqiqotlari real hayotiy vaziyatlarni kuzatishga qaratilgan bo‘lsa, 

laboratoriyadagi kuzatuvlar maxsus yaratilgan vaziyatlar bo‘yicha tegishli 

xulosalar olish imkonini beradi. Birinchi uslub sotsiologik razvedkalarda tabiiy 

sharoitlarda qo‘llanilsa, ikkinchisi real hayotda natija olish imkonini bermaydigan, 

faqat eksperimental tadqiqotlarda muayyan xulosalarga erishish mumkin bo‘lgan 

holatlarda qo‘llaniladi. 

Ochiq kuzatish uslubida o‘rganilayotgan shaxs kuzatuvda ekanligini biladi. 

Bu esa natijalarning subyektiv xarakter kasb etishga olib kelishi mumkin. Shu bois, 

ishonchli natijalarga erishish uchun boshqa xolis nazoratchilarning takror kuzatuvi 

va kuzatilayotganlarning nazoratchiga moslashishi uchun ketadigan vaqtni ham 

e’tiborga olish talab etiladi. Mazkur kuzatuv asosan tadqiqotlarning razvedka 

bosqichida qo‘llaniladi. 

Yashirin kuzatuv (inkognito) uslubining jamoalarga qo‘shilish orqali  olib  

boriladigan “ichidan  kuzatish” uslubidan farqi shundaki, tadqiqotchi-sotsiolog 

kuzatuv olib borilayotgan guruhda bo‘lishiga qaramay hodisalarga ta’sir 

ko‘rsatmaydi, u o‘z qiyofasini oshkor etmagan holda faqat chetdan kuzatish bilan 

kifoyalanadi. Xorijlik sotsiologlar kuzatuvchining ushbu uslubini “fonusli ustun 

tagida qiyofasini yashirish” deb ataydilar. Shu bois, agar bir kishi biron bir 

masalaga beparvolik bilan munosabat bildirsa, unday insonga nisbatan “(unga 

baribir,) fonusgacha; chiroqqacha” iborasini qo‘llaydilar (o‘zbekchasiga aytganda: 



37 
 

“Suv bossa, to‘pig‘iga chiqmaydi”). Aksariyat hollarda insonlar kuzatuvchilarni 

tasodifiy yo‘lovchi, amaliyotchi, safardagi kishi, qahvahona xizmatchisi va boshqa 

shu kabi ijtimoiy rollarida uchratganlari sababli kuzatish natijalari nisbatan tabiiy 

xarakter kasb etadi. 

Din sotsiologiyasida eksperiment (lot. experimentum – tajriba, sinash) 

uslubida ham keng foydalaniladi. Ilmiy asosda qo‘yilgan bunday tajribada tadqiq 

etilayotgan hodisa ma’lum shart-sharoitda takror va maxsus kuzatiladi. 

Eksperimant o‘tkazuvchi shaxs kuzatuvchidan farqli o‘laroq, o‘rganilayotgan 

guruh yoki oilaga faol ta’sir ko‘rsatadi. Ushbu uslub yangi davr tabiatshunosligida 

vujudga kelgan bo‘lib, uni F.Bekon o‘z asarlarida ilk marta tasniflab, falsafiy 

jihatdan yoritib berdi. XX asrning 20-yillarida ijtimoiy eksperimentlarni o‘tkazish 

rivojlandi. Bu tajribalar ijtimoiy tashkilotlarning yangi shakllarini hayotga tatbiq 

etish va boshqaruvni optimallashtirishga turtki bo‘ldi. Shu bois, ijtimoiy 

eksperimentlar ma’rifiy ahamiyat kasb etishi bilan bir qatorda jamiyat 

boshqaruvini muvofiqlashtirishga ham xizmat qiladi. Ijtimoiy eksperiment obyekti 

sifatida ko‘riladigan bir guruh kishilar tajriba jarayonlari ishtirokchisiga 

aylanadilar va sinov jarayonida ularning qiziqishlarini inobatga olish talab etiladi. 

Tadqiqotchi esa o‘zi o‘rganayotgan vaziyatni kuzatib, unga ta’sir ko‘rsata oladi. 

Ijtimoiy eksperimentlarning mazmuni va bajariladigan ishlar tartibini belgilashda 

jamiyatda qabul qilingan huquqiy va axloqiy normalarga amal qilish talab etiladi. 

Hozirgi zamon ijtimoiy-gumanitar fanlari sohalarida xayoliy eksperiment 

keng qo‘llaniladi. Bunda ideallashtirilgan obyektlarda kishining fikrlash qobiliyati, 

xayoliy tajribalar tizimi tekshirib ko‘riladi. Masalan, qiyoslash bu bir obyektning 

rivojlanish bosqichlari yoki turli obyektlarning o‘xshash va farqli jihatlarini 

bilishga qaratilgan amaliyot bo‘lishi bilan birga, tafakkur va hayot mazmunini 

anglashga, uni tasniflash, tartibga solish va baholashga xizmat qiluvchi fikrlash 

jarayonidir. Qiyosiy uslubda obyektlardagi o‘zaro munosabatlarni ochib berish 

uchun ularni juft holda taqqoslashga e’tibor qaratiladi. Bu holda tajriba uchun 

muayyan shart-sharoit yoki qiyoslash uchun asos talab etiladi. Shu bilan birga 



38 
 

qiyosiy  tajriba “bir turdagi” predmetlar sinfi ustidan o‘tkazilsa, muayyan mazmun 

kasb etadi. Qiyoslash orqali aniqlanadigan jihatlarning eng oddiy ko‘rinishi bu 

ustunlik, tenglik va farqli tomonlaridir. 

Bayon usuli bilishning amaliy ko‘rinishi bo‘lib, muayyan bir fan sohasida 

erishilgan kuzatuv natijalarini tegishli belgilar yordamida tasvirlashga e’tibor 

qaratiladi. Nazariy bilish usullaridan formallashtirishda, ya’ni fikrlash, isbotlash, 

tasniflash mazmunini formallashgan shaklda, ya’ni belgi-ramzlar shaklida aks 

ettiriladi. Ushbu formallashgan til, belgi va ramzlar ta’rif, tushunchaning aniq 

mazmun kasb etishiga ko‘maklashib, uning boshqa ma’nolari ishlatilishiga yo‘l 

qo‘ymaydi. 

Aksiomatik metod aksiomalarga, ya’ni o‘z-o‘zidan ravshanligi, ayonligi 

sababli isbotsiz qabul qilinadigan fikrlarga asoslanib ilmiy nazariya qurish usulidir. 

Asos qilib olingan aksiomalar tizimi muayyan nazariy tizimda isbotsiz haqiqiy, deb 

qabul qilinadi. Boshqa nazariy bilimlar, xulosalar to‘la ravishda aksiomalar 

tizimidan deduktiv yo‘l bilan chiqariladi. Mazkur usul ilohiyotda keng qo‘llanilib, 

bunda ilohiy ta’limotlar, aqidalar asos qilib olinadi. Lui de Broylning fikriga ko‘ra 

aksiomatik uslub fanlarni tasniflash va o‘qitishda yaxshi natija beradi. Ammo 

yangi bilimlarni kashf etishda qo‘llab bo‘lmaydi. 

Deduksiya umumiy qoidalardan xususiyga borish usuli bo‘lib, 

umumiylikdan xususiylikka borish bo‘yicha mantiqiy xulosa chiqarish ma’nosini 

bildiradi. Deduksiya taxminlarning deduktiv aloqadorligiga asoslanadi. Uning 

asosida taxminiy xulosa chiqariladi. Bunda gipoteza (taxmin) eksperiment 

natijasida yoki tasdiqlanadi, yoki inkor etiladi. 

Induksiya esa ayrim fikrlardan umumiy xulosalar chiqarishda va mantiqiy 

tadqiqotlarda qo‘llaniladigan muhokama usulidir. Xususiylikni (masalan, hissiy 

diniy tajriba, konkret fakt) o‘rganilib, umumiylik (abstrakt umumlashgan 

xulosalar) bilib olinadi. Umumiylik predmet va hodisalar bilan uzviy aloqada 

bo‘ladi. Umumiylikning eng muhim tomonlaridan biri induktiv xulosa 

chiqarishdir. Induksiya bilimlarning tashkil topishida, qonuniyatlarni ochishda, 



39 
 

tushunchalarni namoyish etish jarayonida, gipotezani olg‘a surishda fan uchun 

muhim ahamiyatga ega (masalan, diniy hissiyotlar tajribasi, aniq dalillar va b.). 

Umumilmiy metodologik tamoyillar ichida tizimli yondashuv alohida o‘rin 

tutadi. Mazkur yondashuv asosida o‘rganilayotgan obyektlar yaxlit bir tizim 

sifatida olinadi. Bunda quyidagi shartlar amalga oshiriladi: 

- har bir tarkibiy qismning tizimdagi o‘rni va funksiyasi qarab bog‘liqlik darajasi 

aniqlanadi. Bunda yaxlit tizim xususiyati uning tarkibidagi elementlarning jamiga 

teng bo‘lmaydi; 

- tizim va uning tarkibiy qismlarining o‘zaro aloqasi, tarkibiy xususiyatlari 

aniqlanadi; 

- tizimning ierarxik xarakteri ochib beriladi; 

- tizim tadrijiy rivojlanayotgan yaxlit jarayon sifatida ko‘rib chiqiladi. 

Har qanday ijtimoiy tizim kabi diniy jamoa uchun o‘z-o‘zini tashkil etish 

xususiyati xos. Bunda tizimdagi elementlarning o‘zaro munosabati turli 

mexanizmlardagi kabi keskin xarakter kasb etmay, aksincha, tirik organizm, 

jamoalarga xos bo‘lgan serharakat, jo‘shqin, dinamik xarakterga ega. Tabiiy, 

ijtimoiy, ilmiy qonun qoidalarni izlashga qaratilgan o‘z-o‘zini tashkil etish 

umumilmiy nazariyasi sinergetika, deyiladi. Tarkibiy-funksional uslub tizimli 

yondashuvning o‘ziga xos ko‘rinishi bo‘lib, unda yaxlit tizimning tarkibiy qismlari 

va ularning o‘zaro munosabatlarini, vazifalarini aniqlashga e’tibor beriladi. 

Ehtimoliy-statistik uslubda tasodifiy hodisaning muayyan, istalgancha  ko‘p  

marta takrorlana olishi e’tiborga olinadi. Ular ehtimollik nazariyasi bilan bog‘liq 

bo‘lib, din sotsiologiyasi va psixologiyasida diniy nizolarning rivojlanishi yoki 

kuchayishini prognoz qilish, terrorchilik aktlari sodir etilishi yoki ekstremistlar 

faoliyati kuchayishi, kamayishi ehtimoli kabilarni aniqlashda qo‘l keladi. Muayyan 

sharoitlarda bu kabi hodisalar yuz berishi ehtimolligi darajasi o‘rganiladi. 

Miqdoriy jihatdan ular noldan (yuz bermaydi) birgacha (yuz beradi) bo‘ladi. 

Statistik qonunlarga asoslanib prognozlashtirish ehtimoliy xarakterga ega, 

ular  ko‘p lab omillarning ta’siri bilan belgilangan bo‘ladi. Maxsus metod, vosita va 



40 
 

operatsiyalarga – alohida tarixiy fakt va hodisalarning individual xususiyatlarini 

ideografik tasvirlash usuli; hujjatlarni tahlil qilishda matnlar va boshqa 

informatsiya tashuvchilar mazmunini sifatiy va miqdoriy kontent-tahlil qilish; 

intervyuni sotsiometrik tahlil, shuningdek, kompyuterda qayta ishlanuvchi kontent- 

tahlil; alohida avlodlarning jamoaviy biografiyasi xususiyatlarini va shaxslar 

hayotiy yo‘lini ifodalashda ularning shaxsiy hujjatlaridan (yozishmalar, 

kundaliklar, avtobiografiya va h.k.) foydalanishga asoslangan biografik usul; 

og‘zaki intervyu, yozma anketa o‘tkazish, loyihalash usuli kabi so‘rovnomalar din 

psixologiyasida keng qo‘llaniladi. Bu insonning shaxsiy xususiyatlarini uning 

faoliyati natijalari orqali bevosita o‘rganish usuli; test o‘tkazish esa shaxsiy 

xususiyatlarni, tafakkuri darajasini (IQ), professional ko‘nikmalarini, diqqatini 

o‘rganadi. Test bilan ishlashda axloqiy normalar va tamoyillarga rioya etilishi 

kerak, chunki testga yaxshi bilmasdan ishlov berish yoki oshkor etilmaydigan 

natijani ochish salbiy oqibatlarga olib keladi; o‘yin testlarini o‘ynash usuli qaror 

qabul qilishda (axloqiy tanlov, boshqarishga oid qaror) samaralidir. Psixodramada 

o‘yin ishtirokchisi individual vaziyatni “amalga oshiradi”, sotsiodramada esa – 

muayyan guruhiy vaziyat o‘ynaladi; case study esa konkret vaziyatni ko‘rsatuvchi 

o‘quv mashqi. Konkret masalalarni tahlil qilish - kimlarningdir tajribasi asosida 

nimanidir o‘rganishning eng yaxshi yo‘li hisoblanadi. O‘quv vaziyat - Case study 

usulida o‘quvchi unga taklif etilgan konkret vaziyatni (diniy jamoada, 

dunyoqarashga oid bahsda, tanlash vaziyatida va h.k.) tahlil qilishga o‘rganadi va 

ushbu vaziyatlarni yechishga oid variantlarni taklif qiladi. Case study muammoni 

ko‘rsatuvchi bir yoki bir necha tipik hodisalarni chuqur o‘rganishga yordam beradi. 

Bugungi zamonaviy dinshunoslik metodologiyasida quyidagi tendensiyalar 

aniqlandi: fanlararo yondashuvlarning kuchayishi; globallashuv sharoitida 

kechayotgan integratsiyalashuv jarayonlarni e’tiborga olgan holda dunyo dinlarini 

o‘rganish zaruratining anglab yetilishi; dinshunoslikda sinergetika uslublaridan 

foydalanilishi; dinshunoslikka oid atama va iboralarga aniqlik kiritish va ularni 

standartga keltirishga qaratilgan qiziqishlarning ortishi; dinlardagi vaqt o‘lchovi 

bilan bog‘liq qarashlarning nisbiyligi masalasiga oid fikrlarning rivojlanishi 



41 
 

(hinduiylik va buddizmdagi davriy vaqt o‘lchovi; hayot davomiyligi (Qiyomat 

qoim, Oxirat va b.); tabiiy va ijtimoiy fanlarga xos uslublarning yaqinlashtirilishi 

(sotsiometrik metodlar, matematik vositalardan diniy dalillarni yoritishda 

foydalanish), din sotsiologiyasi va psixologiyasida kichik diniy jamoalarni 

o‘rganishda, jamoa a’zolarining o‘zaro munosabatlarini tahlil qilishda turli 

uslublardan foydalanish holatlari; dinshunoslik sohasida, xususan, din 

fenomeologiyasida tadqiqot olib borishning noan’anaviy uslub va vositalarga 

tayanish holatlarining ortishi; diniy manbalar, muqaddas kitoblar, din peshvolari va 

payg‘ambarlar hayot faoliyatining narratologik tadqiq etilishi. 

Dinni o‘rganish bo‘yicha yuqorida keltirilgan umumilmiy yondashuvlardan 

tashqari qadimdan mavjud bo‘gan teologik va ateistik yondashuvlar ham mavjud.  

Teologik yondashuv bu asosan dinni notanqidiy tadqiq qilish yo‘lidir. Uning 

asosida isbot qilishni talab qilmaydigan diniy ishonch yotadi. Majoziy qilib 

aytganda, teologiya ishonch aksiomalari bilan, dinshunoslik esa tafakkur 

teoremalari bilan shug‘ullanadi. Diniy yondashuvning asosiy maqsadi dindagi 

asosiy aqidalarning haqiqatligini ko‘rsatishga intilish sanaladi. Bu bilan 

teologiyaning maxsus bo‘limi bo‘lgan apologetika shug‘ullanadi. Din falsafasi, 

diniy ta’limotlar, matnlar, timsollar va shu kabilar dinni teologik jihatdan 

o‘rganishga ta’sir ko‘rsatgan. Teologiya dinni subyektiv jihatdan o‘rganadi, u dinni 

nafaqat tahlil qiladi, balki diniy e’tiqodni ateistlar va boshqa diniy 

konfessiyalardan hamda ichki sekta va oqimlardan himoya qiladi. 

Ateistik yondashuv bu  ko‘p incha dinni tanqidiy tahlil qilish sanaladi, unda 

xudo tomonidan dunyoning yaratilganligi, yaratuvchining mavjudligi tanqid 

qilinadi, bilim ishonchga qarshi qo‘yiladi, abadiy hayot kechirish va osmoniy 

jannat, qayta tug‘ilish g‘oyasi, nirvana va shu kabilar inkor qilinadi. Shunday qilib, 

dinshunoslik va teologiya dindek umumiy o‘rganish obyektiga ega, ammo ular uni 

tushuntirishda va metodologiyada prinsipial qarama-qarshi yondashadilar. Shu 

munosabat bilan jamiyatdagi dunyoviylik va diniylik chegaralarini hurmat qilish 

masalasi hamon dolzarb masala hisoblanadi21. Bunday holda dinni o‘rganish va 



42 
 

o‘rgatishda uslubiy betaraflik, holislik tamoyilidan foydalanish samarali 

hisoblanadi. 

O‘zbekiston mustaqillikka erishgandan so‘ng ma’naviy, diniy va madaniy 

qadriyatlarni tiklash siyosati dinlarni, eng avvalo islomning turli jihatlarini tadqiq 

etishga turtki berdi. Hozirgi O‘zbekistonda milliy dinshunoslik maktabining 

shakllanishida uch asosiy bosqich va 2017- yilning boshidan shiddat bilan 

rivojlanayotgan to‘rtinchi bosqich kuzatilmoqda. Ushbu bosqichlarning har biri 

muhim tarixiy voqealar bilan bog‘liq22. 

I. 1992-1998-yy. Mamlakatimizning davlat mustaqilligiga erishishi 

(1991-y.) va shu bilan bog‘liq holda ijtimoiy-siyosiy hayotning barcha sohalarida 

yuz bergan tashkiliy o‘zgarishlardek tarixiy voqealar. Masalan, 1992-yili Din 

ishlari bo‘yicha Qo‘mitaning tashkil etilishi, diniy mazmundagi materiallarning 

dinshunoslik ekspertizasi tashkil etilishi,  O‘zbekistondagi  oliy  o‘quv  yurtlarida 

“Dinshunoslik” fanidan dars berishning boshlanishi, “Vijdon erkinligi va diniy 

tashkilotlar to‘g‘risida”gi qonunning qabul qilinishi va uning 1998-yildagi yangi 

tahriri. O‘zbekiston Respublikasi Oliy va o‘rta  maxsus ta’lim vazirligi tomonidan 

“Dinshunoslik” mutaxassisligi bo‘yicha ta’lim standarti ishlab chiqish faoliyatining 

muvofiqlashtirilishi.  

 Dinshunoslik vujudga kelishining birinchi bosqichida dinni tadqiq etish 

ishining katta qismi faylasuflar tomonidan amalga oshirildi, ya’ni o‘sha davrda 

himoya qilingan tadqiqot ishlarining 48 foizini qamrab oldi. Holbuki, o‘zbek tili va 

adabiyoti, rus tili va adabiyoti, Osiyo va Afrika xalqlari adabiyoti 

mutaxassislarining ishi 24 foizni, tarixchilarning ishlari – 20 foiz, huquqshunoslar 

ishi esa 8 foizni tashkil etdi. Qarang, I-Ilova 

Mamlakatimizdagi yirik oliy o‘quv yurtlarida dinshunoslik kafedralari 

ochildi. Ammo yuqori malakali kadrlarning kamligi va akademik doiralardagi 

ushbu fanining predmeti, maqsad va vazifalari xususidagi kelishmovchiliklar 

dinshunoslikni o‘rganish va dars berish sifatiga salbiy ta’sir ko‘rsatdi. Shunday 

bo‘lsa-da, shunday sharoitlarda ham din va hurfikrlik falsafasi, din sotsiologiyasi 

borasida qiziqarli tadqiqotlar paydo bo‘ldi: A.Abdusamedov, B.Bobojonov, 



43 
 

H.Karomatov, A.Xasanov, A. Muminov va boshqa olimlarning ilmiy ishlari shular 

qatoriga kiradi. 

Birinchi bosqichda islom qadriyatlarini o‘rganishning metodologik asoslari 

tamal toshini qo‘yish, ayniqsa, muhim edi. O‘zining falsafa bo‘yicha nomzodlik 

ishida P.Abdullaxonov birinchi bo‘lib O‘rta Osiyo xalqlari madaniyati tizimida 

islomni o‘rganishning metodologik aspektiga murojaat qildi (1992-y). Bu davrda 

amalga oshirilgan fanlararo tadqiqotlar ichida quyidagi ikki ish o‘zining yorqinligi 

bilan ajralib turadi: o‘zbek adabiyotida Qur’on motivlarining tarixiy-badiiy 

tahliliga bag‘ishlangan H.Karomatovning filologiya bo‘yicha doktorlik ishi ikki 

mutaxassislik chegarasida himoya qilingan: 10.01.03 – O‘zbek adabiyoti va 

10.01.06 – Osiyo va Afrika xalqlari adabiyoti (1993-y.). 90-yillarda islom 

qadriyatlarining tiklanishi, Ma’naviyat va ma’rifat markazining faoliyati islomning 

milliy o‘zini anglash, ma’naviyat, tarbiya va mamlakatimiz fuqarolik huquqi va 

Oila kodeksi bilan o‘zaro aloqalariga qiziqishni jonlantirdi. A.Yusupovning 

dissertatsiyasida ma’naviy qadriyatlar, diniy va dunyoviy ilmlar uyg‘unligi 

masalasi yoritilgan. 90-yillarning o‘rta laridan boshlab islom huquqi, islom 

iqtisodiyoti, shariat masalalariga qiziqish ko‘zga tashlanadi, shuningdek, 

sharqshunoslarning huquqshunoslik masalalarini o‘rganishi kuchaydi. Bu davrda 

din tarixi bo‘yicha sharqshunos-olimlarning tadqiqotlari o‘zining salmoqliligi, 

ilmiy asoslanganligi bilan ajralib turadi. A.Xasanovning doktorlik dissertatsiyasida 

Qadimgi Arabiston yoxud "Johiliya" tarixi va uni o‘rganish muammolarini, ilk 

islom vujudga kelishi jarayonini, arab qabilalarining turli dinlarga, xususan, 

yahudiylikka e’tiqod qiluvchi xalqlar bilan munosabatlari masalasini, umuman, 

o‘sha davrni o‘rganish muammolarini tadqiq etdi. Din sotsiologiyasi, qiyosiy 

dinshunoslik, tarixnavislik, dinshunoslik metodologiyasi oldida turgan bir qator 

savollarga javoblar ushbu mavzuni yanada kengroq o‘rganishga imkoniyat berdi. 

Masalan, Z.Shokirova tarix bo‘yicha dissertatsiyasini ilk islomdagi sulhparvarlik 

tamoyillarining tarixiy-qiyosiy tahlili masalalari bilan bog‘lagan. B.Bobojonov 

Naqshbandiya sufiy shayxlari siyosiy faoliyatiga bag‘ishlangan nomzodlik 

dissertatsiyasida XVI asr birinchi yarmida Movarounnahrda hokimiyat va dinning 



44 
 

o‘zaro munosabatlarini yoritgan. Ushbu mavzu tadqiqotchining  ko‘p lab 

shogirdlariga turtki berdi. Misol uchun, H.Yo‘ldoshxo‘jayevning ilmiy izlanishi 

Musoxon Dahbidiyning Naqshbandiya-Mujaddiya tariqati rivojida tutgan o‘rniga 

bag‘ishlangan (2008-y.) O‘zbekiston mustaqilligining ilk davrida dinshunoslar o‘z 

oldiga yangi vazifalarni qo‘yganlar va ularni yechish yo‘llarini belgilaganlar. 

Dinshunoslik yo‘nalishlari, ilmiy-tadqiqot tamoyillari, islom dini tarixi, falsafasi, 

ularning jamiyat hayoti va rivojidagi o‘rni bilan bog‘liq masalalarni hamda 

zamonaviy fanlarni chuqur o‘zlashtirgan, davlat va jamoat tashkilotlari, diniy 

muassasalar oldidagi nazariy va amaliy vazifalarni hal etishga qodir yuqori 

malakali mutaxassis – bakalavr va magistr kadrlar tayyorlash maqsadida 1999-yil 

7-aprelda O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining farmoniga ko‘ra O‘zbekiston 

Respublikasi Vazirlar Mahkamasi qoshida Toshkent islom universiteti tashkil 

etildi23. 

II. 1999-2006. Toshkent islom Universiteti tashkil etilishi 

dinshunoslikning rivojiga kuchli turtki berdi. Uzluksiz ta’lim tizimi va keng 

jamoatchilik uchun dinshunoslik, xususan, islom ta’limoti va falsafasi bo‘yicha 

ilmiy-ommabop asarlar, darsliklar, o‘quv dasturi va qo‘llanmalar yaratilishi 

boshlandi, xorijiy mamlakatlarning yetakchi ta’lim va ilmiy markazlari bilan 

hamkorlikni amalga oshirish tadbirlari olib borildi. Yuqoridagi vazifalar qisman 

2000-yilda tuzilgan “Dinshunoslik va jahon dinlarini qiyosiy o‘rganish bo‘yicha 

UNESCO” kafedrasi tomonidan hal etilgan. Ushbu kafedraning birinchi mudiri 

prof. A.Xasanov rahbarligi ostida dinshunoslikka oid fanlarning o‘quv dasturlari va 

ta’lim standartlari tuzildi va yangilandi, dinshunoslikka oid fanlar doirasi kengaydi, 

xalqaro forumlar tashkil etildi. Kafedraning keyingi mudiri D.Rahimjonovning 

faoliyati davomida TIU Islomshunoslik ilmiy-tadqiqot markazi, islomshunoslik 

kafedrasi, Islom instituti bilan samarali hamkorlik yo‘lga qo‘yildi. Islom  tarixi  

va manbashunosligi, islom falsafasi, islom huquqi, hadisshunoslik, diniy 

ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashishning ma’naviy-ma’rifiy asoslari kabi 

fanlarning o‘quv dasturlari va qo‘llanmalari tuzildi. 



45 
 

Bu bosqichda jahon dinlarini turli ijtimoiy-siyosiy va gumanitar fanlar 

sohalarida fanlararo o‘rganish tendensiyasi kuchaydi. Din sotsiologiyasi va 

psixologiyasi, dinshunoslik asoslari; dinshunoslik o‘qitish metodikasi, din 

antropologiyasi, arxitektura epigrafikasi, paleografiya bo‘yicha tadqiqotlar olib 

borildi va o‘quv adabiyotlari yaratildi. UNESCO kafedrasi har yili an’anaviy 

tarzda ikki marta Respublika ilmiy-amaliy konferensiyalarini o‘tkazadi: Ular 16 

noyabr – Xalqaro bag‘rikenglik kuniga hamda aprel oyida dinshunoslikning 

dolzarb muammolariga bag‘ishlangan. 

O‘zbekiston sharqshunoslarining ko‘p chiligini bu davrda islom 

manbashunosligi va tarixi, hadisshunoslik, islom huquqi mutaxassisligi, hanafiylik 

mazhabi va tasavvuf ilmiga oid manbalar va tadqiqotlar qiziqtirgan. Islom 

manbalarini tadqiq qilishdagi umumiy yo‘ndashuv, metodik usul va 

tamoyillanrning o‘xshashligi 2000-yillarda “Islom tarixi va manbashunosligi”  

hamda “Islom  huquqi” ilmiy  maktablarining shakllanganiga dalolat qiladi. 

III. 2007-2016. Bu davr mamlakatimiz hayotining barcha sohalarini 

modernizatsiyalashga qaratilgan tadbirlar bilan bog‘liq. Jamiyat hayotining barcha 

sohalarini zamonaviylashtirish va erkinlashtirish jarayoni dinshunoslik sohasining 

rivojlanishida ham qisman o‘z aksini topdi. 2016-yilning oxirida bu sohada 

ixtisoslashgan kadrlar va dinshunoslik bo‘yicha o‘quv materiallarining 

etishmovchiligi bilan bog‘liq muammoni yechishga qaratilgan tadbirlar boshlandi. 

Bu davrda dinshunoslik sohasidagi tadqiqotlar miqdori unchalik  ko‘p aymagan 

bo‘lsa-da, dunyo dinlarini, shu jumladan, islomni o‘rganish sifati  sezilarli 

kuchaygani ko‘rindi. Birinchidan, “Dinshunoslik va jahon dinlarini qiyosiy 

o‘rganish bo‘yicha UNESCO” kafedrasining “ko‘p konfessionallik sharoitida 

tolerantlikning  nazariy masalalari va amaliy vazifalari”ga oid tadqiqotlar davom 

ettirildi. Bu mavzu UNESCO kafedrasining birinchi mudiri A.Xasanov tashabbusi 

bilan boshlangan edi va Z.Husniddinov (“O‘zbekistonda diniy bag‘rikenglikni 

mustahkamlash omillari va muammolari”), E.Ibragimov (“O‘zbekistonda xristian 

konfessiyalari faoliyati va ularning diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida 

tutgan o‘rni”), M.Xoshimov (“UNESCO faoliyatida diniy bag‘rikenglik 



46 
 

tamoyillari” (O‘zbekiston Respublikasi misolida); M.Vohidovaning (“Tolerantlik – 

yoshlarning ijtimoiy-axloqiy yuksaltirish omili”) dissertatsiyalarida davom ettirildi. 

Dinning falsafiy muammolari va sotsiopsixologik aspektlari bo‘yicha yirik 

tadqiqotlar amalga oshirildi. 2011-yili A.Komilov o‘z dissertatsiyasida 

O‘zbekistonda 20 yilda diniy soha rivojining natijalarini, uning o‘ziga xosliklarini 

ko‘rsatdi. 2012-yilda A.Karimov o‘z nomzodlik dissertatsiyasida diniy 

fanatizmning tarixiy ildizlariga, uning hozirgi shakllariga va unga qarshi kurashish 

asoslariga e’tibor qaratdi. Bu tadqiqotlarning barchasini dinning o‘rni va rolini 

tushuntirishga yagona yondashuv, uni kompleks va obyektiv o‘rganish birlashtirib   

turadi. 2015-2016-yillarda “Dinshunoslik” fani bo‘yicha barcha ta’lim bosqichlari 

uchun yangi formatdagi o‘quv adabiyotlari yaratilgan: “Dinshunoslik asoslari”24, 

“Jahon dinlari manbalari”25, “Dinshunoslik o‘qitish metodikasi”26 chop etildi. 

Ushbu ilmiy yutuqlar O‘zbekistonda dinshunoslik maktabi yuzaga kelganidan 

dalolat beradi. 

 IV. 2017-yildan boshlangan bosqichda O‘zbekiston Respublikasi 

Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning Farmoyishiga ko‘ra dinshunoslik sohasini 

takomillashtirishga qaratilgan keng ko‘lamdagi chora-tadbirlar amalga  oshirildi.  

Ta’limning barcha bosqichlari uchun “Dinshunoslik” fani bo‘yicha yangi 

formatdagi darsliklar va o‘quv dasturlari yaratish; ta’lim muassasalarini  

“Dinshunoslik” o‘qituvchilari bilan ta’minlash; dinshunoslik o‘qituvchilarining 

malakasini oshirish va qayta tayyorlash kurslarini tashkil etish, shuningdek, ular 

uchun davriy seminarlar o‘tkazish; yoshlarda mafkuraviy immunitetni qaror 

toptirish tadbirlari boshlandi. O‘zbekistonda xalqaro standartlarni hisobga olgan 

holda, oliy o‘quv yurtidan keyingi ta’limga qo‘yiladigan takomillashtirilgan davlat 

talablari, falsafa doktori (PhD) va fan doktori ilmiy darajalarini olish uchun 

dissertatsiya ishlari mazmuni va sifatiga qo‘yiladigan talablar ishlab chiqishga 

qaratilgan chora-tadbirlarni amalga oshirilishi boshlandi; xorijiy davlatlarda 

berilgan ilmiy darajalar haqidagi hujjatlarni tan olish va nostrifikatsiya qilish 

(ekvivalentligini qayd etish)ning amaldagi tartibi takomillashtirildi, O‘zbekiston 

Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzurida Fan va texnologiyalar agentligi tashkil 



47 
 

etildi27. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining davlat stipendiyalari sohiblari 

bo‘lgan talabalar Davlat oliy ta’lim muassasasini bitirgach, ikki yil davomida 

magistraturaga grant asosida (bakalavr-stipendiatlar) va tayanch doktoranturaga 

(magistr-stipendiatlar) kirish imtihonlari natijalariga ko‘ra qabul qilinadi. 

Bakalavr-stipendiatlar o‘qishni tamomlagandan so‘ng ikki yil mobaynida 

magistraturada o‘qishni davom ettirish maqsadida xorijga yuborilish huquqini 

saqlab qoladilar28.  

 2017-yilda O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzurida 

O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazining tashkil etilishi, Markaz 

tarkibida Markaziy Osiyodagi eng katta kutubxona va arxiv, qadimiy qo‘lyozma 

va toshbosma kitoblar, tarixiy dalil va hujjatlar, qo‘lyozmalar fondlarining 

shakllantirilishi islomshunoslik va qiyosiy matnshunoslik sohasidagi ilmiy 

tadqiqotlarning ko‘p ayishida muhim omil bo‘ldi. Dinshunoslik sohasini 

takomillashtirishga qaratilgan ushbu chora-tadbirlarning amalga oshirilishi 

dinshunoslik sohasida ilmiy tadqiqotlarning  ko‘p ayishiga sabab bo‘ldi. Xususan, 

2017-2018-yillar mobaynida dinshunoslik va islomshunoslik ixtisosligi bo‘yicha 

28 ta dissertatsiya yoqlandi. Bu bosqichda jahon dinlarini turli ijtimoiy- siyosiy 

va gumanitar fanlar sohalarida, ayniqsa, filologlar, pedagoglar, faylasuflar 

tomonidan fanlararo o‘zaro bog‘lagan holda o‘rganish tendensiyasi yanada 

kuchaydi. Ushbu tadqiqotlarning asosiy maqsadi – din bilan bog‘liq noyob 

merosni, uning insonparvarlik mohiyatini ilmiy asosda o‘rganish, xalqimiz va 

jahon jamoatchiligiga yetkazish, jaholatga qarshi ma’rifat bilan kurashish, yosh 

avlodni diniy bag‘rikenglik g‘oyalari ruhida tarbiyalashdan iborat. Masalan, 

dinshunos U.R. Kushaev doktorlik dissertatsiyasida jahon dinlarida bag‘rikenglik 

g‘oyalarining uyg‘unligini tahlil qilgan (2017-y.). Pedagog G.V. Izbullayeva ilmiy 

ishidagi Jaloliddin Rumiyning ma’naviy merosidan o‘rin olgan shaxs ma’naviy-

axloqiy tarbiyasini shakllantirish va ta’lim jarayonida yuksak ma’naviy-axloqiy 

tafakkurini rivojlantirishga doir ilmiy tavsiyalarni bergan, “Imon-e’tiqod”, 

“Bag‘rikenglik”, “Mustahkam iroda”, “Vijdon”, “Go‘zal axloq” tushunchalarini 

talqin etgan (2018-y.). Psixolog A.G.Ayrapetova “Yoshlarda noto‘g‘ri diniy 



48 
 

tushunchalarni shakllantiruvchi shaxs xususiyatlari” nomli dissertatsiyasida diniy 

mutaassiblik va ekstremistik g‘oyalarga berilgan shaxsning psixologik portretini 

keltirgan. Uning fikricha noto‘g‘ri tushunchalarga ega yoshlarga quyidagi xislatlar 

xos: diniy savodxonlikning pastligi, o‘ta royishlik, bezovtalik, namoyishkoronalik 

va boshqalar (2017-y.). Pedagog A.A.Ismanova o‘rta  maxsus kasb-hunar ta’limi 

tizimi misolida ekstremizm va terrorizmga qarshi pedagogik profilaktika tizimini 

takomillashtirish bo‘yicha o‘z tavsiyalarini berdi (2017-y.). 

Milliy madaniyatimiz ma’naviy merosini targ‘ib qilish siyosati diniy 

manbalarni xorijiy tillarga tarjima qilish nazariyasi, amaliyoti va tarixi bo‘yicha 

tadqiqotlarning  ko‘p ayishiga turtki berdi. Bu borada bir qator ilmiy tadqiqotlar 

amalga oshirildi. Masalan, O.V.Mahmudovning dissertatsiyasida XII–XIII asrlar 

Yevropada Markaziy Osiyo olimlari: al-Forobiy, al-Farg‘oniy, Ibn Sino va boshqa 

mutafakkirlarning asarlarini tarjima qilish va o‘rganish Toledo maktabida yo‘lga 

qo‘yilgan “arab→kastil→lotin”, “arab→ivrit→lotin”, “arab→lotin”, 

“kastil→lotin” tarjima uslubining metodik xususiyatlarini ochib bergan. Toledo 

maktabida tarjima qilingan asarlar ahamiyatini yoritish asnosida Yevropa 

mamlakatlarida Renessans jarayonining yuzaga kelishida Markaziy Osiyo olimlari 

ilmiy merosining tutgan o‘rni ochib berilgan. 

Keyingi davrda diniy manbashunoslik yo‘nalishida ham fanlararo o‘zaro 

bog‘lagan holda tadqiqotlarni amalga oshirish doirasi ancha kengaydi.   

Sh.M.Sultonova “Til nazariyasi. Amaliy va kompyuter lingvistikasi” ixtisosligi 

bo‘yicha muqaddas matnlarda zamon kategoriyasining lingvomadaniy 

xususiyatlarni tadqiq etgan (2018 y.). G.U.To‘ychieva doktorlik dissertatsiyasida 

“Mumtoz sharq adabiyoti va manbashunosligi” ixtisosligi bo‘yicha islom davri 

she’riyatida aruz tizimi va uning evolyutsion taraqqiyotini tadqiq etgan (2018-y.). 

Tasavvuf ta’limotini o‘rganish borasida ham yangi muhim manbalar, bir qancha 

tasavvuf shayxlarining faoliyati o‘rganildi. Masalan, Sh.Yu.Shakirova “Bobojon  

Sanoiyning  adabiy-irfoniy  merosi” nomli dissertatsiyasida Xorazm tasavvuf 

maktabi namoyandasi bo‘lgan Bobojon Sanoiyning adabiy merosi va tasavvufiy 

qarashlarini tadqiq etgan, uning “Kanz  ul-maorif”  va “Hadiqai  azhor” 



49 
 

asarlarining yangi manba sifatidagi o‘ziga xosliklarini yoritib bergan. 

K.R.Rahimov o‘z tadqiqotida  Mustamliy  Buxoriyning  “Sharh  at-Ta’arruf” asari  

hamda uning XI–XV asrlar Movarounnahr va Xuroson tasavvuf manbalariga 

ta’sirini o‘rgangan. M.A.Mamatovning “Tasavvuf ta’limotining tarixiy- falsafiy 

mohiyati” nomli dissertatsiyasida turli tasavvufiy qarashlar kompleks tarzda 

o‘rganilgan, tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy mohiyati, uning islom 

madaniyati va sivilizatsiyasi taraqqiyotida tutgan o‘rni, undagi yuksak ma’naviy va 

diniy-axloqiy fazilatlarni shakllantirishga qaratilgan g‘oyalarning mohiyati ochib 

berilgan. Islomshunos va pedagoglarning fikricha tasavvuf ta’limotidagi ijobiy 

tajribalardan bugungi kunda ham samarali foydalanish mumkin. 

Xulosa qilib aytish mumkinki, xozirgi kunda O‘zbekistonda shakllangan 

dinshunoslik, islom manbaashunosligi, fiqh ilmi maktablarining dinni o‘rganishda 

o‘rni beqiyos. Shunda bo‘lsa-da, ular oldida hukumat qarorlarida belgilangan 

dinshunoslik soxasini takomillashtirish bo‘yicha jiddiy vazifalar tug‘ildi. 

Mamlakatda dinni o‘rganishda yangi bosqich boshlandi. Ushbu bosqich maqsad va 

vazifalarni oldingi ijobiy tajribasini hisobga olib, kamchiliklari tuzatilgan holda 

tuzilgan. Dinshunoslar va ijtimoiy-gumanitar olimlarning fanlararo tadqiqotlari, 

nazariy bilimlar va amaliy tavsiyalari O‘zbekistonning ilmiy salohiyatini yanada 

kuchaytirmoqda.  

Mamlakatimiz rahbariyati va jamiyatimiz tomonidan dinni chuqur o‘rganish 

va o‘rgatishga alohida e’tibor qaratilayotgani muhim ahamiyat kasb etmoqda. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning tashabbuslari bilan 

Imom Termiziy xalqaro ilmiy- tadqiqot markazi, Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-

tadqiqot markazi, O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi, O‘zbekiston 

xalqaro Islom akademiyasi, “Mir Arab” oliy madrasasi tashkil etildi. 

2018-yili aprelidan diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirishga 

qaratilgan chora-tadbirlar boshlandi. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar 

Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita tuzilmasida Diniy-ijtimoiy 

jarayonlarni o‘rganish axborot-tahlil markazi tashkil etildi. Ushbu markaz Din 

ishlari bo‘yicha qo‘mitaning diniy mavzularga oid adabiyotlar, internet va 



50 
 

ommaviy axborot vositalari materiallarini chuqur tahlil qilish, diniy-ijtimoiy 

muhitning barqarorligiga salbiy ta’sir ko‘rsatuvchi omillarni barvaqt aniqlash va 

bartaraf etish yuzasidan tavsiyalar ishlab chiquvchi axborot-tahliliy tuzilmasi 

hisoblanadi. 

Diniy ishlari bo‘yicha qo‘mita tomonidan jamoat va diniy tashkilotlar 

xodimlarining Respublikada konfessiyalararo hamkorlik va bag‘rikenglik targ‘iboti 

bo‘yicha amalga oshirilayotgan ishlarni ommalashtirish uchun xorijiy safarlari 

tashkil etiladi. O‘zbekistonning diplomatik vakolatxonalariga mamlakatimizda 

ekstremizm va terrorizmning oldini olish, dinlararo totuvlik va bag‘rikenglikni 

mustahkamlash borasida amalga oshirilayotgan ishlar haqidagi materiallarni, 

jumladan, audiovizual materiallarni xorijiy OAVlarida yoritish uchun taqdim etib 

boriladi. Xalqaro ekspertlarni jalb qilgan  holda “Halol”  standarti  va  boshqa 

dinlarga taalluqli standartlar bo‘yicha mahsulot ishlab chiqaruvchi korxonalar 

xodimlarini o‘qitish, tayyorlash bo‘yicha o‘quv kurslari va amaliy seminarlar 

tashkil etiladi. Davlat, jamoat va diniy tashkilotlar veb-saytlari, ijtimoiy 

tarmoqlarda vijdon erkinligini ta’minlash, bag‘rikenglik muhitini mustahkamlash 

borasida qilinayotgan ijobiy ishlar keng targ‘ib etiladi. 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari 

bo‘yicha qo‘mitaning din ishlari sohasida yagona davlat siyosatining amalga 

oshirilishini ta’minlashga mas’ul vakolatli davlat boshqaruvi organi hisoblanadi. 

Uning asosiy vazifalari quyidagilar: O‘zbekiston Respublikasining dunyoviy davlat 

tamoyilini amaliy ro‘yobga chiqarish, fuqarolarning vijdon erkinligi kafolatlarini 

himoya qilish; diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini tarqatish, turli 

konfessiyalar o‘rtasida adovatni yuzaga keltirishga qaratilgan xatti-harakatlarga 

yo‘l qo‘ymaslik choralarini ko‘rish va b.29 

O‘zbekistondagi islom sivilisatsiyasi markazi faoliyatining asosiy vazifalari: 

jahon ilm-fani tarixida o‘chmas iz qoldirgan Muhammad Xorazmiy, Ahmad 

Farg‘oniy, Abu Nasr Forobiy, Abu Rayhon Beruniy, Abu Ali Ibn Sino, Mahmud 

Zamahshariy, Mirzo Ulug‘bek, Ali Qushchi kabi olim va mutafakkirlar merosining 



51 
 

tarixiy va zamonaviy sivilizatsiya taraqqiyotidagi o‘rni va ahamiyatini, Alisher 

Navoiy, Zahiriddin Muhammad Bobur, Kamoliddin Behzod, Mahmud Muzahhib 

singari mumtoz adabiyot va san’at namoyandalari ijodining insonparvarlik 

mohiyatini chuqur ochib berish; Markazda, mahalliy va chet ellik mutaxassislarni 

keng jalb etgan holda, ilmiy tadqiqot ishlarini yo‘lga qo‘yish va ularning 

natijalaridan yurtimiz hamda jahon jamoatchiligini xabardor qilib borish; bugungi 

kunda tobora katta ahamiyat kasb etayotgan dinlararo va sivilizatsiyalararo 

muloqotni samarali yo‘lga qo‘yish maqsadida O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi 

markazining jahondagi nufuzi xalqaro ilmiy muassasa va tuzilmalar, jumladan, 

UNESCO, ISESCO kabi xalqaro tashkilotlar bilan yaqin hamkorlik aloqalarini 

o‘rnatish30. 

O‘zbekiston musulmonlari idorasi va O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar 

Mahkamasi huzuridagi O‘zbekiston xalqaro islom akademiyasi Din ishlari 

bo‘yicha qo‘mita muassisligidagi Qur’on ilmlari, hadis, islom huquqi, aqida, 

tasavvuf, islom iqtisodiyoti va moliyasi, xalqaro munosabatlar, xorijiy tillar (arab, 

fors, ingliz, rus, urdu, turk va b.) va boshqa xalqaro miqyosda ehtiyoj mavjud 

bo‘lgan sohalar bo‘yicha malakali kadrlarni tayyorlashga, o‘rta maxsus, oliy 

ta’lim, oliy ta’limdan keyingi ta’lim, malaka oshirish bosqichlarida uzluksiz 

ta’limning yaxlit tizimini tashkil etishga va ilmiy merosni chuqur tadqiq qilish va 

asrab-avaylashga, diniy va dunyoviy bilim berishga ixtisoslashgan yetakchi ta’lim 

va ilmiy-tadqiqot muassasasi hisoblanadi; Respublikadagi barcha islom ta’lim 

muassasalari faoliyatini o‘quv-me’yoriy va o‘quv-uslubiy jihatdan ta’minlash 

hamda muvofiqlashtirishni amalga oshiradi31.  

 

Asosiy xulosalar 

Zamonaviy dinshunoslikning qaror topishida bir qator ijtimoiy- gumanitar 

olimlarning fanlararo tadqiqotlari va dinshunoslikning quyidagi yangi tarmoqlari 

muhim rol o‘ynadi: din tarixi va matnshunosligi, din psixologiyasi, din 

sotsiologiyasi, din antropologiyasi, din fenomenologiyasi, din falsafasi. Dinning 



52 
 

ayrim tarkibiy jihatlarini amaliy lingvistika, narratologiya, kognitivistika, 

germenevtika, paleografiya, epigrafika kabi ba’zi gumanitar fanlar ham 

o‘rganmoqda. 

Dinshunoslik fanining predmeti – din va diniy e’tiqod, insonni Xudoga va 

boshqa ilohiy qudratlarga ishonishidir. Din – inson hayotining noyob hodisasi, u 

turmushning ma’naviy-axloqiy, ijtimoiy, iqtisodiy, madaniy va boshqa sohalariga 

singib ketadi. 

Dinshunoslik fanining maqsadi: dunyo dinlari bo‘yicha chuqur nazariy va 

amaliy bilimlar berish, din, uning ma’naviy hayotimizdagi o‘rni haqida xolis, 

to‘g‘ri dunyoqarashni shakllantirish hamda yuksak ma’naviyatli kadrlarni 

tarbiyalashdir. 

Dinshunoslik fanining vazifalari: dinshunos mutaxassislarning pedagogik, 

ilmiy-tadqiqot, ma’naviy-ma’rifiy, tashkiliy-boshqaruv qobiliyatlarini 

rivojlantirish; yoshlarda buzg‘unchi g‘oyalarga qarshi madaniy immunitetni 

shakllantirish; ajdodlar merosini o‘rganish, yosh avlodni vatanparvarlik, diniy 

bag‘rikenglik ruhida tarbiyalashdan iborat. 

Dinshunoslikda tarixiy, falsafiy, mifologik, psixologik, sotsiologik, 

antropologik va boshqa bir qancha maktablar shakllangan. O‘zbekiston milliy 

dinshunoslik maktabining shakllanishi uch asosiy bosqichni o‘tdi va 2017-yilning 

boshidan shiddat bilan rivojlanayotgan to‘rtinchi bosqich davom etmoqda. 

2000-yillarda O‘zbekistonda Dinshunoslik, Islom manbashunosligi, Islom huquqi 

ilmiy maktablari shakllangan. 

Mamlakatimiz rahbariyati va jamiyatimiz tomonidan dinni chuqur o‘rganish 

va o‘rgatishga alohida e’tibor qaratilayotgani muhim ahamiyat kasb etmoqda. 

Ushbu vazifani O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning 

tashabbuslari bilan tashkil etilgan Imom Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, 

Imom Buxoriy xalqaro ilmiy- tadqiqot markazi, O‘zbekistondagi Islom 

sivilizatsiyasi markazi, O‘zbekiston xalqaro Islom akademiyasi, “Mir Arab” oliy 

madrasasi va boshqa dunyoviy va diniy muassasalar bajarmoqda. 



53 
 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari 

bo‘yicha qo‘mitaning din ishlari sohasida yagona davlat siyosatining amalga 

oshirilishini ta’minlashga mas’ul vakolatli davlat boshqaruvi organi hisoblanadi. 

Uning asosiy vazifalari quyidagilar: O‘zbekiston Respublikasining dunyoviy davlat 

tamoyilini amaliy ro‘yobga chiqarish, fuqarolarning vijdon erkinligi kafolatlarini 

himoya qilish; diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini tarqatish, turli 

konfessiyalar o‘rtasida adovatni yuzaga keltirishga qaratilgan xatti-harakatlarga 

yo‘l qo‘ymaslik choralarini ko‘rish va b. 



54 
 

1.2. Dinning mohiyati, tuzilishi va funksiyalari 

Mazmun. Dinning mohiyati. Dinga berilgan ta’riflar. Din – ijtimoiy ong 

shakli, muayyan turmush va tafakkur tarzi, ma’naviy qadriyat sifatida. Dinning 

jamiyat va shaxs ma’naviyati yuksalishidagi ahamiyati. Dinning tizimi. Dinning 

ijtimoiy funksiyalari: dunyoqarashni shakllantirish, yosh avlodni tarbiyalash, 

tartibga solish, birlashtirish, tasalli berish, aloqa o‘rnatish va h.k. Dinlar tasnifi. 

 

Dinga berilgan ta’riflar Dinning ta’riflari juda ko‘p, ular uning 

mazmun- mohiyatini u yoki bu nuqtayi  

nazardan ifodalaydilar.Din arab.-mulk, hukm, hisob, jazo, itoat qilish, ibodat, 

parhez, yo‘l tutish, odat qilish, e’tiqod qilish va b.ma’nolarni bildiradi. Qur’onda 

“din” turli ma’nolarda 100 dan ortiq o‘rinda keltirilgan32. Din so‘zi juda keng 

ma’noda ishlatiladi. Hozirgi zamon Yevropa dinshunoslari X.Rodriges va 

J.Xarding33, K.Xok34 “Dinshunoslikka kirish” asarida ana shu holatni qayd etadi. U 

XIX-XX asrlarda amerikalik psixolog Djems Genri Leubaning35 o‘tgan asr boshida 

dinga bergan ellikdan ortiq ta’rifini eslatib, o‘zining muqobil ta’rifini bayon etadi. 

K.Xokning fikricha, dinga yangi ta’riflar berilishi kelajakda ham to‘xtamasa kerak. 

Bu hol dinning  ko‘p qirraliligi va uni anglashga yondashuvlarning  ko‘p ligi bilan 

izohlanadi. E.Elbakyan ham hozirgi paytda dinning 250dan ortiq ta’rifi borligini 

ta’kidlaydi36. 

Dinga uzil-kesil ta’rif berishga intilish bahsli bo‘lib, ularning nisbiyligi, 

cheklanganligi muqarrardir. Hozirgi vaqtda dinshunoslar doirasida  ko‘p incha 

quyidagi ta’rifdan foydalaniladi: din – Xudoga, ilohiy va boshqa shakldagi 

kuchlarga ishonishga asoslangan e’tiqodlar, tasavvurlar, an’analar va ularga 

muvofiq bo‘lgan xatti- harakatlar va ibodatlar yig‘indisidir. Din – odamlarning 

ishonch-e’tiqodi bilan belgilanuvchi dunyoqarashi, dunyoni anglashi, ruhiyati va 

xatti- harakatidir. 

Din – ijtimoiy shakli, muayyan 

turmush, tafakkur tarzi va 

Din jahon ijtimoiy va ma’naviy hayotida 

g‘oyat muhim ahamiyatga ega. Dinlarining 



55 
 

ma’naviy qadriyat sifatida xususiyatlarini bilmay va  

tushunmay turib, milliy, jahon va hatto kasbiy madaniyat sohasi to‘g‘risida yaxlit 

tasavvur hosil qilib bo‘lmaydi. Ular din bilan ko‘z ilg‘amas nozik iplar orqali 

bog‘langan. Masalan, musulmon diniy huquqi asoslarini bilmay turib, xayriya 

an’analarini va tadbirkorlikni rag‘batlantirish shakllarini, “islomiy” bank-kredit 

tizimining ijtimoiy tamoyillarini to‘g‘ri tushunish va baholash amri mahol37. 

Xristianlikni o‘rganish hozirgi zamon Yevropa tadbirkorlik axloqini tushunishga 

yordam beradi, chunki diniy axloqshunoslikka aynan protestantlik etikasi asos qilib 

olingan38. Boshqacha qilib aytganda, protestantlik va islomning mohiyatini bilish 

yevropalik va osiyolik biznes hamkorlarning fe’l-atvorini yaxshiroq tushunish va 

prognozlash imkonini beradi. Diniy aqida ahkomlarini bilish diniy shiorlar niqobi 

ostidagi zo‘ravonlik va adovat siyosatini targ‘ib qilayotgan ekstremizm yo‘liga 

to‘siq qo‘ya oladi. Davlatning ijtimoiy siyosatini shakllantirishda diniy omilni 

e’tiborga olish bag‘rikenglik va totuvlik muhitini qo‘llab-quvvatlashga imkon 

berishini tajriba ko‘rsatib turibdi39. 

 Madaniyatning muhim qismlaridan biri bo‘lmish din qadimiy va zamonaviy 

ma’naviy madaniyatni tushunishga yordam beradi. Diniy badiiy tasvirlar, odob-

axloq, huquq butun madaniyatni qamrab oladi, inson va jamiyat ma’naviy 

fazilatlarini oshiradi. Diniy mavzu va syujetlarda yashirilgan ma’lumotlarni 

tushunib anglashga yordam beradi va shu bois milliy va jahon madaniyatiga 

erishishiga imkon beradi. 

Mamlakatimizda milliy madaniyatni qayta tiklash jarayoni islom 

qadriyatlarining tiklanishi bilan chambarchas bog‘liq.  Shu bilan birga, boshqa urf-

odatlar va dinlarning vakillariga hurmat va adabli munosabat diniy bag‘rikenglik 

va yuksak ma‘naviy madaniyatning belgisidir. Bag‘rikenglik g‘oyasi jamiyatda 

tinchlik va hamjihatlik muhitini yaratishga yordam beradi, turli e’tiqotda bo‘lgan 

odamlarning birgalikdagi maqsadlarga erishishni tezlashtiradi.  

Qadim zamonlardan beri dinlar ko‘plab ma’naviy va axloqiy qadriyatlarni 

o‘zida qamrab olgan. Turli xalqlarning turmush tarzining o'ziga xosligi muvofiq 

turli dinlarning xususiyatlari va vijdon erkinligi xolatida aks etadi. Shu bilan birga, 



56 
 

dunyoning asosiy dinlari bir xil insonparvar g‘oyalarga tayanadi – odamlarni qadr-

qimmati, mehribonligi, tinchlik, mehr-muruvvat, odamlarni halollikka undalaydi. 

Shu ma’noda, dinning fundamental asoslari o‘zgarmas bo‘lib, uing asrlar davomida 

turli xil mafkuraviy tizimlar bilan raqobatda saqlanib qolishiga yordam beradi, 

insonning axloqiy jihatdan takomillanishiga muhim hissa qo‘shadi. Shu bilan 

birga, din vaqt davomida muqarrar ravishda o'zgaruvchidir. Bundan tashqari 

tarqalgan sari jahon dinga mahalliy diniy madaniyatlar va boshqa omillar ta’sir 

ko‘rsatadi, uni o‘zgartiradi. Din dunyodagi o‘zgarishlardan chetda qolish, ularga 

moslashmaslik, modernizatsiyalashmaslik iloji yo‘q, aks holda u o'z tarafdorlarini 

yo‘qotib, yangilarni jalb qila olmaydi. Keskin, tarkibiy o‘zgarishlar dinni isloh 

qilishga olib keladi. Masalan, O‘rta asrlarda Evropaning islohotchi harakatlari 

natijasida protestantizm paydo bo‘ldi. Diniy ishonch fundamintinini jiddiy 

o‘zgarishlardan himoya qilish uchun dinlarda fundamentalizmga moyillik mavjud, 

ya’ni diniy aqida, an’analar, urf-odatlar va shu kabilarni saqlab qolish, yangilikka 

qarshi intilish. Shunday qilib, dinlarda modernizatsiya bilan bir qatorda 

fundamentalizm moyilligi mavjud.  

Dinning tizimi Har qanday dinning tuzilmasida bir qancha umumiy 

komponentlar, diniy his-tuyg‘ular mavjud bo‘lib, ulardan  

eng muhimlari diniy e’tiqod, muhabbat, qo‘rquv; diniy ong, diniy tasavvur; diniy 

tajriba, diniy faoliyat, ibodat; diniy munosabatlar; diniy tashkilotlardir. 

Ramziylik, estetiklik diniy ongga xos xususiyatlardir. Diniy ong diniy 

san’atda: musavvirlik, arxitektura, raqs, adabiyot kabilarning o‘ziga xos ramziy 

ifodasi hamda bayonida rasmiylashadi va namoyon bo‘ladi. Diniy aqidalarning fan 

mulohazalaridan farqi shuki, diniy e’tiqodni isbotlash va tekshirish talab 

qilinmaydi. Diniy e’tiqod intuitsiya, ma’naviy tajriba va madaniy an’analar 

kuchiga tayanadi. 

Diniy his-tuyg‘ular – dindorlarning muqaddas narsalarga, shaxslarga, 

maxluqlarga, xatti-harakatga emotsional munosabati, xullas, o‘z diniy tasavvurlari 

va tajribalari bilan bog‘liq hamma narsadan ta’sirlanishlaridir. Insonning qo‘rquv, 



57 
 

muhabbat, zavqlanish, rohatlanish, suyunish, umid kabi turli-tuman his va 

hayajonlari uning diniy tasavvurlari bilan qo‘shilib ketishi va tegishli yo‘nalish 

kasb etishi mumkin. Masalan, “taqvodorlik”ni  tashkil etuvchi  tarkibiy  qismlarga 

o‘ziga xos qo‘rqinchni kiritishadi. Yovuz ruhlar oldidagi qo‘rqinchdan farqli 

ravishda, golland ilohiyotshunosi, din tarixi va falsafasi doktori Kornelius Tile 

(1830-1902) xudodan  qo‘rqish – “cheksiz va behad ulug‘vorlik”ka o‘ziga xos 

hurmat sifatida qaraydi, bu qo‘rquv insonda o‘zining notovonligi va gunohkorligi 

hissini uyg‘otishini va ayni paytda uning kechirilishiga ishonch, umid tuyg‘usi 

bilan bu qo‘rquv yumshatilishini ta’kidlaydi. Bunda muhabbat tuyg‘usi Xudo bilan 

ma’naviy birlashishga intilishni anglatadi40. 

Diniy ong – tushunchalar, g‘oyalar, tamoyillar, mulohazalar, dalil- isbotlar, 

konsepsiyalar, diniy aqidalar majmuasidir. Aqida – diniy ta’limot nizomlarining 

oliy diniy institut tomonidan mutlaq haqiqat sifatida tan olinishidir. Aqoid diniy 

qonun-qoidalar yig‘indisidir. Diniy qonun-qoidalar: a) Xudo (xudolar), dunyo, 

tabiat, jamiyat, inson to‘g‘risidagi birmuncha tartibga solingan ta’limotni; b) diniy 

marosimlarni o‘z ichiga oladi. Diniy ta’limot dindorlikning konseptual darajasidir. 

U muqaddas kitoblarga asoslanadi va ayni vaqtda ularni tafsir etish qoidalarini 

ishlab chiqadi. Diniy tajriba meditatsiya, diniy jazava (ekstaz), bashorat, Xudoni 

mushohada etish va shu kabilarda ifodalanadi. Diniy madaniyat san’at, axloq va 

diniy san’at– me’morchilik, musavvirlik, haykaltaroshlik, musiqa kabilar, 

shuningdek, turli ibodat buyumlarini qamrab oladi. 

Diniy ong diniy faoliyatda ifodalanadi. Alohida kishilar, guruhlar, 

tashkilotlarning diniy va nodiniy faoliyati bir-biridan farqlanadi. Nodiniy faoliyat 

iqtisodiyot, ishlab chiqarish sohalarida, siyosiy, badiiy, ilmiy va boshqa sohalarda 

amalga oshiriladi. Ba’zan diniy faoliyat obyektiv mazmuni va natijalariga ko‘ra 

dunyoviy jihatlarga ham ega bo‘ladi. Misol uchun, Qurbon va Ramazon 

hayitlarining O‘zbekistonda nishonlanishi jamiyatning ma’naviy ruhiyatini, 

qadriyatini ko‘taradi, barkamol avlod tarbiyasida yordam beradi. 

Diniy ibodat – dinning bosh ruknlaridan bo‘lib, diniy rasm- rusumlarda, 

ruhoniylar va dindorlarning g‘ayritabiiy kuchlarga iltijo qilishlarida o‘z ifodasini 



58 
 

topadi. Uning mazmuni tegishli diniy tasavvurlar, g‘oyalar, aqidalar, eng avvalo, 

muqaddas matnlar bilan belgilanadi. Ibodat paytida mazkur matnlarni o‘qish 

dindorlar uchun “oliy” reallikka murojaat qilish, unga xizmat qilish hisoblanadi. 

San’atda, masalan, teatrda badiiy matnni ijro etish naqadar aniq va mahoratli 

bo‘lmasin, harakatning shartliligi sezilib turadi. Teatr tomoshabini sahnada o‘yin 

bo‘layotganini bilib turadi. Diniy ibodatda esa uning haqiqiyligiga ishonch doimo 

his etiladi, o‘tmishda shu voqealar haqiqatda sodir bo‘lganiga, shu voqealar yana 

takrorlanishi mumkinligiga, afsona personajlari rostdan ham shunday ishlarni 

qilganligiga, Oliy Zotga iltijolar vojib bo‘lishiga, u bilan diydor ko‘rishish 

mumkinligi va hokazolarga astoydil ishonch bo‘ladi. 

Turli dinlarda real narsalarga yoki mavjudotlarga, Oliy Zotga ibodat qilinadi. 

Ayrim dinlar rivojlanishining ilk davrlarida ibodat xillari turlicha bo‘lgan: 

jonivorlar, ov ashyolari tasviri atrofida raqs tushilgan, ruhlarga iltijo qilingan. 

Keyinchalik xudoga ibodat qilish, va’z aytish, sig‘inish rivojlangan, diniy bayram 

va marosimlar paydo bo‘lgan, ziyoratchilik boshlangan. 

Diniy guruh yoki alohida shaxs ibodat subyekti bo‘lishi mumkin. Bu 

faoliyatda qatnashishga diniy omillar – Oliy Zotga sig‘inish va u bilan bog‘liq 

bo‘lish ishtiyoqi undaydi. Ayrim kishilarning go‘zal ibodatxonani ziyorat qilishi, 

ma’naviy boy kishilar bilan muloqotga kirishishi va shu kabi diniy bo‘lmagan 

sabablar bilan ibodatda qatnashish hollari ham uchraydi. Diniy guruh – imom, 

dyakon, rohib, brahman, shomon va shu kabi ibodatni bevosita amalga oshiruvchi 

ruhoniylardan hamda ibodat qatnashchilaridan iborat bo‘lgan. Ibodatga alohida 

tayyorlangan va bilimdon dindorlar boshchilik qiladi.  

Ibodat vositalari – ibodatxona, diniy san’at, shuningdek, turli ibodat 

buyumlari. Ibodatxona odatda, shahar markazida joylashgan baland imorat bo‘lib, 

inson nazarini go‘yo ko‘kka qaratib turadi. Azon aytish, qo‘ng‘iroq chalish kabilar 

dindorlarni ibodatga chorlaydi. Ibodatxona devorlari va asbob-anjomlari, odatda, 

oliy malakali ustalar tomonidan bezatiladi, binoda yangragan musiqa sadolari yoki 

ijro etiladigan raqslar zavq- shavqli bo‘lib, dindorlarning diniy his-tuyg‘ularini 

oshiradi. 



59 
 

Ibodat natijasida dindor diniy ehtiyojlarni qondirish, diniy tuyg‘uni 

jonlantirish, burchni bajarganlik uchun mamnuniyat; diniy obrazlar, ramzlar, 

rivoyatlar yordamida diniy-ma’naviy ehtiyojini qanoatlantirish imkoniyatiga ega 

bo‘ladi, shuningdek, dindorlar bir-biri bilan jonli muloqot qiladilar va diniy 

guruhga jipslashadilar; ibodatxona go‘zalligi va undagi san’atnamunalaridan 

estetik zavq, ma’naviy boylik oladilar. 

Diniy tashkilotlar turli diniy jamoalarning faoliyatini tartibga soladi, bir 

dindagi kishilarni birlashtiradi. Diniy tashkilotning tuzilmasi an’ana va urf-odatga, 

nizomga, muqaddas matnlar va shu kabilarga mos bo‘ladi. Diniy tashkilotning 

birlamchi tarkibiy qismi – diniy jamoadir. 

Dinning ijtimoiy  

funksiyalari 

Din jamiyatda bir qancha funktsiyalarni bajaradi va 

muayyan rol o‘ynaydi. “funksiya” va “rol” so‘zlari  

o‘zaro bog‘langan, ammo turlicha ma’noni bildiradi. Funksiya – dinning 

jamiyatdagi harakat usuli, rol esa u bajargan vazifaning jami natijasi va oqibatidir. 

Dinning asosiy funktsiyalari: dunyoqarashni shakllantirish, aloqa o‘rnatish 

(kommunikativ), regulyativ (diniy axloq me’yorlar, qoidalari orqali muomalani 

tartibga solish, tarbiyalash), tasalli berish kompensatorlik, ovutish), madaniyat 

tarqatish, biriktirish (integrativ), legitimistik (qonunlashtirish), apologetika 

(himoya qilish) kabilardir. 

Dunyoqarashni shakllantirish funksiyasi kishilar ongida inson, jamiyat, 

tabiatga muayyan tarzda qarashni shakllantirishdan iborat. Din mohiyati dunyoni 

anglash, dunyoni mushohada qilish, dunyoni sezish va idrok qilishni o‘z ichiga 

oladi. Din his-hayajonga oid jihatlar, ya’ni imonni his etish yoki rad qilish 

kabilarni ham o‘z ichiga oladi. Dunyoqarash eng yuqori mezonlarni, mutlaq 

haqiqatlarni ko‘zlaydiki, ular yordamida olam, jamiyat, inson va uning yashash 

maqsadlari idrok etiladi. Hayotiga ma’no baxsh etilishi tufayli dindor kundalik 

turmush tashvishlaridan forig‘ bo‘ladi, masalan, tashvishlaridan kechib, o‘zini 

rohat-farog‘atda his etadi (buddizmdagi nirvana); ruhini gunohlardan qutqarishga 

erishadi (xristianlik); Allohni anglab, uning marhamatiga sazovor bo‘ladi (islom). 

Diniy qadriyatlar hamda dunyo ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa 



60 
 

qo‘shgan diniy-ma’naviy meros asosida yoshlarni komil inson etib tarbiyalash va 

jamiyatda barqaror ijtimoiy- ma’naviy muhitni ta’minlash – dinning tarbiyaviy 

funksiyasi hisoblanadi. 

Din insonlararo muloqotni ta’minlab, kommunikativ funksiyani bajaradi. 

Shu tariqa o‘zaro aloqani amalga oshiradi. Muloqot nodiniy sohalarda ham, diniy 

faoliyatda ham tarkib topadi. U axborot, tajribani baham ko‘rish, o‘zaro aloqa 

o‘rnatish, insonning fikri-zikrini fahmlash jarayonlarini o‘z ichiga oladi. Dinning 

regulyatorlik funksiyasi shundan iboratki, u muayyan g‘oyalar, qadriyatlar, yo‘l-

yo‘riqlar, andozalar, urf- odatlar, an’analar, tartib-qoidalar yordamida shaxslar, 

guruhlar, jamoalarning faoliyati va munosabatlari, ongi va fe’l-atvorini boshqarib 

boradi. 

Diniy huquq va axloq me’yorlari majmuasi qoidalari orqali din dindorlararo 

muomalani tartibga soladi, tarbiyalaydi. Dinning bu regulativ (normativ) 

funksiyasi alohida ahamiyatga ega. Shuningdek, namunalar, oliy maqsadlar, taqlid 

qilinadigan misollar; nazorat, rag‘batlantirish, jazolash qoidalarining ham 

ahamiyati katta. Diniy falsafa insonning o‘z xatti-harakatlarida amal qiladigan oliy 

me’yorlar, tamoyillarni bayon etadi.  

Madaniyatning tarkibiy qismi bo‘lmish din madaniyat tarqatish funksiyasini 

ham o‘taydi, ya’ni orttirilgan madaniy merosni avloddan-avlodga o‘tkazishda 

uning tarkibiy qismi bo‘lmish yozuvni, san’atni, diniy madaniyat qadriyatlarini 

saqlab qolish va rivojlantirishni ta’minlaydi.  

Legitimistik funksiyasi biror dinning qonuniy ekanligini e’tirof etadi, 

tasdiqlaydi, ba’zi dinlar, diniy tashkilot va munosabatlarning ijtimoiy me’yorlarini 

qonunlashtirishni bildiradi. Masalan,  ko‘p lab dunyoviy davlatlarda Qurbon hayiti 

umummilliy bayram sifatida nishonlanadi. E.Dyurkgeym fikricha, muayyan din 

o‘ziga e’tiqod qiluvchilarni shu ta’limot doirasida birlashtirishga intiladi, ya’ni 

integrativ va ijtimoiy barqarorlik funksiyasini bajaradi. Bundan tashqari din diniy 

e’tiqodni ateistlardan, o‘zga dinlar, diniy oqimlardan himoya (apologetika) qiladi. 

Dinshunoslikda dinlarning  ko‘p gina tasniflari mavjud, 

chunki ularga turli mezonlar asos qilib olingan, ayniqsa 

Dinlar tasnifi 



61 
 

oxirgi 200 yil mobaynida. Tarixchilar dinni tavsiflashda evolyutsion yondashuvga 

tayanishadi. Bunda dinlar paydo bo‘lishi va amal qilish vaqtiga ko‘ra 

guruhlashtiriladi: 

• dinning ilk shakllari: animizm, animatizm, sehrgarlik, fetishizm, 

totemizm va boshqalar; 

• urug‘chilik vujudga kelishi bilan bog‘liq urug‘-qabilaga oid diniy 

e’tiqod: ajdodlarga sig‘inish, shomonizm, tangrichilik va boshqalar; 

• Misr, Mesopotamiya, Gretsiya va Rim, Hindistondagi (vedizm, 

braxmanizm) qadimgi slavyanlar kabi qadimiy sivilizatsiyalarning ilk milliy 

dinlari; 

• keyingi davrdagi milliy dinlar: zardushtiylik, manixeychilik, 

mazdakiylik, yahudiylik, hinduiylik, jaynizm, sintoizm va shu kabilar; 

• jahon dinlari: buddizm, xristianlik, islom; 

• noan’anaviy dinlar va diniy harakatlar: a) neoxristianlikka oid So‘nggi 

kunlar Muqaddas Iso Masih cherkovi (mormonlar), Saentologiya cherkovi, 

“Birlashgan cherkovlar” assotsiatsiyasi va boshqalar; b) oriyentalistik (Sharqqa 

oid) diniy harakat va ibodatxonalar; 

• Krishnani anglash Xalqaro jamiyati, Osho, Shri Chinmoya markazlari, 

Butun jahon sof dini va shu kabilar; 

• sintetik dinlar: Oq ittifoq – Yusmalos, Butunjahon Bahoiylik e’tiqodi va 

sh.k.; 

• bir necha dinlarning tarkibiy qismlarini o‘zida birlashtiruvchi sinkretik 

dinlar: masalan, XX asrning 80-yillarida Nigeriyada (Lagos) vujudga kelgan 

xrislom. Unda Qur’on va Bibliyaning matnlari muqaddas deb tan olinadi, 

ibodatxonada namoz o‘qiladi va ibodatxonani bir necha bor aylanib Iso Masihga 

qaratilgan duolar o‘qiladi; 

• ma’naviy kuchga ega bo‘lish yoki uni kuchaytirishga yo‘naltirilgan Sharq 

meditatsiyasi bilan bog‘langan antroposofiya, teosofiya nomli hamda astrologiya, 

okkultizm, satanizm bilan bog‘liq ezoterik birlashmalar; 



62 
 

• yangi majusiylik: ko‘hna majusiylik ibodat va marosimlarini tiklash va 

yangilarini vujudga keltirish; 

• saentologik  harakatlar:  dianetika,  deb  ataluvchi  “aqliy  salomatlik 

fani” yordamida insonning ma’naviy va jismoniy sog‘ayishiga asoslanuvchi 

nazariya. 1950-yilda AQShdagi saentologiyaga asos solgan Xabbard g‘oyasiga 

ko‘ra, inson xatti-harakatining jismoniy va psixologik jabhalari hamda Borliqning 

hayotiy energetikasi o‘zaro bog‘liq va ular uyg‘unlik holatiga keltirilishi mumkin. 

Dinlarning ideal tasnifini yaratish sohasidagi ishlar haligacha oxiriga 

yetmagan. Buning sababi shuki, din madaniyatning  ko‘p qirrali, murakkab,  ko‘p  

funktsiyali va g‘oyat xilma-xil sohasidir. Har bir din namoyandalari tarixiy, 

madaniy va ijtimoiy holatga qarab, ruhiy ta’sir vositalari asosida turli 

qarashlarni ilgari suradilar. Dinlarni tasniflash tamoyillaridan ba’zilariga to‘xtalib 

o‘tamiz41. 

So‘nggi bir yarim asr mobaynida dunyo dinlari to‘g‘risidagi bilimlar oshgani, 

shuningdek, mohiyatini o‘rganishga qaratilgan tadqiqotlar ularni tasniflash uchun  

ko‘p gina asoslar yaratib berdi. Muayyan davr va mintaqa dinlari shakllarining 

xilma-xilligi, buning ustiga, ular tarixiy jarayonda o‘zgarib turganligi dinlarni 

tasniflashda qiyinchilik tug‘diradi. Din sotsiologiyasi, psixologiyasi, falsafasi, etika 

va estetikasi, mifologiyasi va shu kabi sohalararo masalalarni tasniflashga to‘g‘ri 

keladi. Qisqa qilib aytganda, ko‘p  sonli diniy materiallarni tasniflashga yordam 

beradigan va ayni vaqtda yanglishishga yo‘l qo‘ymaydigan tamoyillarni topishga 

qaratilgan murakkab vazifa dinshunoslar tomonidan hali to‘liq hal etilmagan 

Maks Myuller fikricha, tasniflash har qanday haqiqiy fanning asosidir, mabodo 

diniy e’tiqodlar tasniflanolmasa, demak dinlarni ilmiy o‘rganishning imkoni yo‘q, 

degan xulosa chiqarishga to‘g‘ri keladi. 

Ilohiyotda dindorlar qabul qilgan me’yoriy tamoyillardan foydalaniladi. Shu 

tasnifga ko‘ra dinlar haqiqiy va qalbaki dinlarga bo‘linadi. Ilmiy nuqtayi nazardan 

bu tasnif diqqatga sazovor bo‘lmasa ham, har holda obro‘li dindorlar dinni himoya 

qilish uchun boshqa konfessiyalarga yoki bir din ichidagi ayrim sektalarga qarshi 

kurashish uchun shu tasnifdan foydalanadilar. Masalan, protestant islohotchisi 



63 
 

Martin Lyuter faqat protestantlikni haqiqiy din, katolik va boshqa dinlarni qalbaki 

deb aytgan. 

Ayrim diniy tasniflarda, masalan, o‘zgarib borayotgan jarayonda dinlarni 

tasvirlashda me’yoriy tasnif tamoyiliga sezilmas darajada dinshunoslikda ham 

amal qilinadi. Bunda din rivojlanishining birmuncha keyingi davri din 

antropologiyasida ibtidoiy shakllarga nisbatan sezilarli rivojlangan, deb 

ta’kidlanadi. Bunday tasnif dinlarni subyektiv baholashga olib kelishi mumkin 

yoki ayrim dinlarning manbalari ibtidoiy xurofotlar va irimlardan iborat, deb 

barcha dinlarni tanqid qilish imkonini beradi. Ana shu sabablarga ko‘ra 

dinshunoslikda me’yoriy tasniflash odat tusiga kiritilmagan. 

Tasniflashning jug‘rofiy tamoyili diniy jamoalarning hududiy joylashuviga 

asoslanadi. Bunday tasnif insoniyatning diniy tarixini tasvirlash uchun qulaydir. 

Hozirgi globallashib borayotgan dunyoda jug‘rofiy-siyosiy, iqtisodiy, migratsiya 

va boshqa omillar diniy jamoalarning joylashuv manzarasini o‘zgartirib 

yubormoqda. Mana shu aytib o‘tilgan tasniflashga ko‘ra, dinlarni quyidagicha 

ko‘rsatib o‘tish mumkin: 

- Hozirgi zamon O‘rta  Sharq dinlari: yahudiylik, xristianlik, islom, turli 

mahalliy kichik dinlar, shuningdek, Qadimiy Misr va Mesopotamiya dinlari; 

- Uzoq Sharq va Xitoy dinlari: konfutsiylik, daosizm, buddizm, sintoizm; 

- Hindiston dinlari: ilk buddizm, hinduiylik, jaynizm, sikxizm; 

- Afrika dinlari; 

- Shimoliy va Janubiy Amerika dinlari; 

- Tinch okeani orollari, Avstraliya va Yangi Zelandiya xalqlarining 

okean dinlari; 

- Qadimiy Yunoniston va Qadimiy Rim dinlari hamda ularning ellin 

variantlari. 

Geografik tasniflashning zaif tomoni shuki, unda bir qancha omillar 

e’tiborga olinmaydi. Masalan, islom o‘z tarixining ilk davrlaridanoq Arabiston 

yarim oroli doirasi bilan cheklangan emas, buddizm va xristianlik esa vaqt o‘tishi 

bilan o‘zi vujudga kelgan mintaqalarda emas, uning tashqarisida  ko‘p roq yoyildi. 



64 
 

Bundan tashqari bir mintaqaning o‘zida mutlaqo har xil dinlar mavjud bo‘lishi 

mumkin42. 

Tasniflashning etnografik va lingvistik tamoyillari din tili bilan 

dindorlarning etnik mansubligi o‘rta sidagi yaqin aloqani e’tiborga oladi. 

Maks Myullerning fikricha bu aloqa insoniyat madaniyatining ilk bosqichlarida, 

Yevropa va Osiyoda uchta yirik irq: turon, somiy va oriy irqlari mavjud bo‘lgan 

davrlarda kuzatilgan. Turon, somiy va oriy til oilalari ularga mos kelar edi. 

M.Myuller ularning til va din birligini qayta tiklashga urinib ko‘rdi43. Oriy tillari 

borasida olim muayyan natijalarga erishdi, xudolarning nomlaridagi o‘xshashlikni, 

mifologiyaning umumiyligini aniqladi. Turon tillari sohasida unchalik natija 

bo‘lmadi. Umuman, uning ishlari qiyosiy tadqiqotlarni, ayniqsa, somiy va oriy til 

guruhlaridagi qiyoslashlarni avj oldirishga olib keldi. 

Hozirgi vaqtda fan yangi faktlar bilan boyidi, shu sababli M.Myullerning 

tasnifi endi to‘liq bo‘lmay qoldi. Myuller nazariyasida bir irq yoki til doirasida 

madaniyati turli saviyada bo‘lgan xalqlar bor. Buning ustiga tarix davomida bu 

aloqa uzilib qolishi mumkin. Masalan, Yevropada oriy irqiga mansub xalqlar 

somiy irqi xalqlarining dini bo‘lgan xristianlikni qabul qilgan. Myullerning dinni 

tasniflashining kamchiligi sifatida E.Elbakyan va V.Storchak quyidagilarni 

ta’kidlashadi: 1) dinni tasniflash bilan tillarni tasniflash o‘rta sida qat’iy 

aloqadorlik mavjud; 2) M.Myullerning tillarni tasniflashining eskirganligi va uning 

hozirgi zamon lingvistlari tomonidan tanqid qilinganligi sababi – amaldagi til 

oilalari mavjudligini e’tiborga olmaganligi, haddan ortiq soddalashtirilganligi, 

umumiyligidadir44. Nemis  filologi  Vard “Dinlarning  tasnifi” asarida  birmuncha  

batafsil tasnif berdi va dinlarni o‘rganishni osonlashtirish uchun: okean, afrikalik; 

amerikalik; somiy, hind-oriy va yevropalik irqlariga asos bo‘lgan somiy va oriy 

irqlarini o‘z ichiga oluvchi mongoloid irqlarini alohida ajratdi. 

Gegelning “Falsafaga oid ma’ruzalar”ida ishlab chiqilgan dinning falsafiy 

tasnifi keskin tanqid qilindi. Ayni vaqtda G‘arbiy Yevropa dinshunosligi zamon 

ruhiga binoan diniy falsafa va ilohiyot bilan aloqadan hali ham xalos bo‘lgani   

yo‘q. Gegel tasnifida “mutlaq ma’naviyat” dini hisoblangan xristianlik oliy 



65 
 

pog‘onada turibdi. Uning fikricha keyingi pastroq o‘rinlarni ma’naviy-individual 

dinlar egallagan, ya’ni “balandparvoz dini” deb ta’riflangan yahudiylik;  qadimiy 

yunonlarning “go‘zallik dini”; qadimiy rimliklar – “maqbullik dini”. Ulardan 

keyingi o‘rinda Qadimiy misrliklar dini, qadimiy forslar va qadimiy suriyaliklar 

dinlari turgan. Gegel tasnifida Xitoy va Hindistonning “tabiat dinlari”,  shu   

jumladan, buddizm ham oxirgi pog‘onada turadi. Biroq ko‘p sonli va nufuzli islom 

dini tilga olinmagan. Shu sababli ham uning tasnifi keskin tanqid ostiga olindi. 

Ingliz etnologi E.Teylor – morfologik tasnif asoschisi. Uning “Ibtidoiy 

madaniyat” asari dinshunoslik sohasidagi eng nufuzli kitoblardan biridir. 

Teylorning fikricha, diniy e’tiqodni inson tajribasi (o‘lim, tush, bashorat, trans, 

ya’ni diniy jazava vaqtida dindor asabining juda qo‘zg‘alishi yoki hushdan ketishi) 

yuzaga keltiradi. So‘ng ibtidoiy mantiq bu tajribani umumlashtiradi va tanadan 

farqlanuvchi abadiy ruh mavjudligiga ishonch hosil bo‘ladi. Ana shunga asoslanib, 

Teylor dinlarga oid o‘z tasnifini ilgari suradi. Ajdodlar kultini u marhumlarning 

ruhi mavjudligiga ishonch bilan izohlaydi. Fetishizm – afsonaviy yoki g‘ayritabiiy 

kuchga ega bo‘lgan predmetga topinishdir. Butlarga topinish ruh yoki ilohga 

topinish timsolidir. Totemizm – odamlarning ayrim guruhlari bilan muayyan ruhlar 

o‘rta sida bog‘lanish borligiga ishonchdir. Teylor politeizmni monoteizmga 

aylanishi mumkin bo‘lgan yanada yuqoriroq bosqich, deb hisoblaydi. 

K.Tile din taraqqiyotining bosqichlariga diniy ongning oydinlashuvi, 

tozalanishi va yuksalishi, nisbatan tuban shakllardan yuqori shakllarga ko‘tarilishi 

sifatida qaraydi. U dinlarni tabiiy va axloqiy dinlarga bo‘ladi. Tabiiy dinlarga 

qabila yoki xalqning tabiiy rivoji natijasida vujudga kelgan dinlarini kiritadi. Tile 

tabiiy dinlarni jo‘n (animistik dinlar) va oliy (spiritizm, fetishizm, antropik va 

yarimaxloqiy dinlar) turlarga ajratadi. Dinning antropik, deb atalishiga sabab: 

ularda xudolar (xudo) ideal, aql bovar qilmaydigan sifatlarga ega odamlar, deb 

tasavvur qilinadi. Xudolarning xatti-harakati XIX asrdagi xristianlikning oliy 

standartlariga mos kelmaydigan dinlarni K.Tile yarim axloqiy dinlar, deb nomladi. 

Axloqiy dinlar o‘z navbatida, noministik (axloqiy qonunlarga asoslanuvchi: 



66 
 

zardushtiylik, braxmanizm, daosizm va boshqa milliy dinlar) va universalistik 

(jahon) dinlariga bo‘linadi45. 

AQSh va Hindistonda yashagan ruminiyalik din tarixchisi M.Eliade dinlarni 

an’anaviy, jumladan, Osiyo, Yevropa va Amerika qadimiy tamaddunlarining 

ibtidoiy kultlari va arxaik dinlariga hamda tarixiy yahudiylik, xristianlik, islom  

diniga bo‘ladi. M.Eliade “Abadiy qaytish afsonasi” asarida an’anaviy dinlar tarixni 

ibtidoga abadiy qaytish deb tushunadi, degan fikrni keltirgan. Bir tekis jarayon 

bo‘lmish tarixiy dinlarda esa ibtido va oxirat mavjud. 

Fenomenologik tasniflashlar. Yuqorida aytib o‘tilgan barcha tasniflash 

tamoyillari o‘xshashlik belgisi bo‘yicha birlashadi. Oxirgi o‘n yilliklarda dinlarni 

guruhlab tasniflashga qiziqish kamaydi va din fenomenologiyasiga, diniy tajribani 

tasniflashga qiziqish ortdi. Edmund Gusserl (1859-1938) fenomenologiyaning 

asoschisi hisoblanadi. Uning izdoshi – daniyalik olim Gerard van der Leu “Din  

fenomenologiyasi” asarida diniy tajriba mazmunini tasniflab, quyidagilarni 

ajratadi: din obyekti – diniy his-tuyg‘ular va harakatlar yo‘naltirilgan narsa; din 

subyekti – ruh, ya’ni inson, ruhoniy va diniy jamoada mavjud umumiylik; sub’ekt 

va obyektning o‘zaro ta’siri; tinchlik, tinchlikka erishish yo‘li va maqsadlari; din 

shakllari. Van der Leu diniy hislarning ifodalanishi turlarini o‘rgangan. U aniq 

tarixiy dinlarni quyidagicha tasniflagan: tanholik va hokimlik dinlari – Qadimgi 

Xitoy dinlari va XVIII asr deizmi; kurash dini – zardushtiylik; kuch va shakl dini – 

Qadimgi Yunoniston dinlari; cheksizlik va zohidlik dini – Hindistonning 

buddizmdan boshqa dinlari; rahm-shafqatlilik dini – buddizm; iroda va 

bo‘ysunuvchanlik dini – yahudiylik; muhabbat dini – xristianlik; ulug‘vorlik va 

itoatkorlik dini – islom. Bundan tashqari Van der Leu aniq tarixiy shaklga ega 

bo‘lmagan, lekin har qanday dinda biron shaklda namoyon bo‘ladigan dinlarni 

ajratgan. Masalan, osoyishtalik dini mistik tajribasi bor har qanday dinda mistik 

shaklda namoyon bo‘ladi. Van der Leuning dinlar tasnifidagi zaif jihat shuki, 

undan ibtidoiy dinlar o‘rin olmagan. Dinni ilmiy tadqiq etish uning umumiy 

tavsifini ham, alohida dinlarning o‘ziga xos xususiyatlarini ham o‘rganishni taqazo 

etadi. Hozirgi paytda besh mingdan ortiq dinning amal qilishini e’tiborga olsak, 



67 
 

turli-tuman dinlarning o‘ziga xosligini e’tiborga oluvchi yagona tasnifni ishlab 

chiqish juda qiyin. 

Psixologlar ham fenomenologlar kabi diniy tajribani o‘rganib, uni 

tasniflashga intilishgan. E.Anderxill (1875-1941) mistik tajribani tasniflashga 

uringan. Uning tasnifi yahudiylik, xristianlik va islomdan olingan misollarga 

tayanar edi. Shu kabi psixologik izlanishlar oxirgi paytda sharqiy mistiklikni ham 

qamrab olmoqda. 

Amerikalik sotsiolog Robert Bell dinning ibtidoiy, tarixiy, ilk zamonaviy va 

zamonaviy bosqichlarining umumiy xususiyatlari asosda tasnif yaratdi. Bu – a) 

ramzlar tizimi; b) diniy harakatlar; v) diniy tashkilotlar; g) ijtimoiy oqibatlar. Bell 

tasnifi 2 ta qoidaga asoslanadi: 1) quyi bosqichdan yuqori bosqichga qarab 

rivojlanib borishda ramzlar murakkablashadi; 2) shu bilan bir qatorda shaxsning 

jamiyatdan erkinligi darajasi ortadi. 

Yuqoridagi fikrlardan ko‘rinib turibdiki, dinlarning birorta bekami- ko‘st 

tasnifi mavjud emas. Ularning hammasi umumiy ahvolni u yoki bu darajada 

yanglishish ko‘rsatadi, ammo ularning har biri dinning u yoki bu tomonlarini 

yoritadi. Bir vaqtning o‘zida bir necha tasnifdan foydalanish maqsadga muvofiqdir. 

Ularning har birida kamchiliklar bor bo‘lsa-da, ular birgalikda din haqidagi 

bilimlarni to‘plash va tizimlashtirishga yordam beradi. 

Dinlarni tasniflashning asosiy talabi obyektivlik va tarixiylikdir. Tasnif diniy 

hayotning mohiyati va tipik qirralarini ham, noyob xususiyatlarini ham alohida aks 

ettirishi lozim. Dinlar vaqtda qotib qolgan emas, rivojlanib borayotgan tizimlar 

sifatida ko‘riladi. 

 

Asosiy xulosalar 

- Hozirgi paytda dinshunoslikda dinning 250 dan ortiq ta’rifi mavjud, unga yangi 

ta’riflar berilishi kelajakda ham davom etadi. Dinshunoslar doirasida  ko‘p incha 

quyidagi ta’rifdan foydalaniladi: din – Xudoga (xudolarga), ilohiy va boshqa 

shakldagi kuchlarga ishonishga asoslangan e’tiqodlar, tasavvurlar, an’analar va 

ularga muvofiq bo‘lgan xatti-harakatlar va ibodatlar yig‘indisidir. Din – 



68 
 

odamlarning ishonch- e’tiqodi bilan belgilanuvchi dunyoqarashi, dunyoni anglashi, 

ruhiyati va xatti-harakatidir. Din – ijtimoiy ong shakli, muayyan turmush va 

tafakkur tarzi, ma’naviy qadriyatdir. 

- Din jamiyat va shaxs ma’naviyati yuksalishida va komil insonni tarbiyalashda 

muhim ahamiyatga ega. 

- Dinning muhim tarkibiy qismlari quyidagilar: 1) diniy hissiyot: mo‘minlik, 

qo‘rquv, bo‘ysunuvchilik va h.k.; 2) diniy ong: “narigi” dunyo, sirli kuchlar,   

g‘ayritabiiy jonzotlar va shu kabilar mavjudligiga ishonish va diniy madaniyat: 

san’at, axloq va b.; 3) diniy ibodat; 4) dindorlarning diniy amaliyotini tartibga 

soluvchi diniy tashkilotlar. 

- Dinning asosiy funksiyalari – dunyoqarashni shakllantirish, regulyativ (normativ, 

diniy me’yorlari orqali tartibga solish), kommunikativ (aloqa o‘rnatish), 

kompensatorlik (o‘rnini to‘ldirish, tasalli berish, ovutish), madaniyat tarqatish, 

integrativ (birlashtirish), legitimistik (qonunlashtirish), apologetika (himoya qilish) 

kabilardir. 

- Dinshunoslikda dinlarning ko‘p gina tasniflari mavjud, lekin ideal tasnif 

haligacha yaratilmagan, chunki zamonaviy sivilizatsiyaning muhim qismi bo‘lmish 

din – g‘oyat ko‘p qirrali, murakkab sohasidir. 

- Hozirgi zamon dinshunoslik metodologiyasida fanlararo yondashuvdan hamda 

nazariy, amaliy (empirik), tavsifiy (diskriptiv), formal ilmiy usullardan keng 

foydalaniladi. Ular dinni o‘rganishning tarixiy, falsafiy, sotsiologik, psixologik, 

lingvistik, fenomenologik, antropologik kabi asosiy yondashuvlarini aniqlab 

beradi. Bu yondashuvlar din tarixi, din falsafasi, din sotsiologiyasi va 

psixologiyasi, din fenomenologiyasi, din antropologiyasi kabi dinga oid maxsus 

fanlarning paydo bo‘lishiga olib keldi. 

- Dinshunoslik usuli metodologik betaraflik tamoyiliga tayanadi. Bu yondashuv 

tadqiqotchiga dinni o‘rganishda maksimal darajada obyektiv bo‘lishga imkon 

beradi. 

– Dinlarda modernizatsiya va fundamentalizmga moyillik barqaror namoyon 

bo‘lmoqda. 



69 
 

 

Nazorat uchun savollar 

1. Dinshunoslik fanining predmeti va vazifalari nima? 

2. Dinshunoslikda shakllangan maktablar (mifologik, sotsiologik, 

psixologik, falsafiy) nima bilan farqlanadi? 

3. Mafkuraviy immunitet tushunchalarini qanday tushunasiz? 

4. Din va jamiyat ma’naviy madaniyatining asosiy shakllari: mifologiya, 

san’at, ilm-fan, falsafaning o‘zaro ta’siri qanday? 

5. Din falsafasi va diniy falsafa nima bilan farqlanadi? 

6. Mamlakatimiz rahbari tashabbusi bilan 2018-yilda diniy-ma’rifiy soha 

faoliyatini tubdan takomillashtirishga qaratilgan qanday chora- tadbirlar boshlandi? 

7. Dinshunoslik fani tuzilmasi tarkibi nimalardan iborat? 

8. Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini qanday tushunasiz? 

9. Din jamiyatda qanday vazifalarni bajaradi? 

10. Islom ta’limotida komil insonning asosiy axloqiy sifatlari nimadan 

iborat? 

11. Dinni o‘rganishda qanday asosiy yondashuvlar mavjud? 

12. Dinning qanday fenomenologik ta’limotlarini bilasiz? 

13. Diniy psixologiyaning umumiy psixologiyadan farqi nimada? 

14. Qadimgi diniy matnlarni o‘rganishda qanday lingvistik usullar samarali 

hisoblanadi? 

15. Qiyosiy usulning mohiyati nimada? Dinshunoslikda uni samarali 

qo‘llashning qanday shartlari mavjud? 

16. K.P.Tile o‘z ta’limotida tabiiy va axloqiy dinlarni qanday ta’riflagan? 

17. Dinlarni tasniflashning asosiy talabi qanday? 

18. Dinshunoslar doirasida  ko‘p incha dinning qaysi ta’rifi ishlatiladi? 

19. Dinning qanday antropologik nazariyalarini bilasiz? 



70 
 

20. O‘zbekiston milliy dinshunoslik maktabi shakllanishining qanday asosiy 

bosqichlarini bilasiz? 

 

Birinchi modul bo‘yicha adabiyotlar ro‘yxati 

 

1. 2017-2021-yillarda O‘zbekiston Respublikasini rivojlantirishning beshta 

ustuvor yg‘nalishi bo‘yicha Harakatlar strategiyasi. - O‘zbekiston Respublikasi 

Prezidentining farmoni. -2017 y., 7 fevral. 

2. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning 2019-yil 

15-iyunda Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha kengashning 

Bishkekda o‘tgan beshinchi sammitidagi nutqi. 2019-yil, 15-iyun. 

3. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 16- apreldagi “Diniy 

ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi 

farmoni. “Xalq so‘zi”, 2018-yil 17-aprel. 

4. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-

son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha 

qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiqlash haqida qarori. -  

https://lex.uz/docs/4604155?otherlang=1 

5. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004. 208-b. 

6. Bozorov D., Isakjanov R., Tashanov A., Xujayev M. Sharq va G‘arb 

ilmiy-falsafiy tafakkurining o‘zaro ta’siri tarixiga nazar. –T.: “Adabiyot uchquni”, 

2018. 

7. Ibragimov E. va b. Jahon dinlari tarixi: o‘quv-uslubiy qo‘llanma. – T.: 

“Toshkent islom universiteti” nashriyot-matbaa birlashmasi, 2007 – 48-b. 

8. Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘qitish metodikasi. 

O‘quv qo‘llanma. – T.: 2017, – 360-b. 

9. Ochildiyev A. va boshqalar. Dinshunoslik asoslari o‘quv qo‘llanma).  -

Toshkent: “Toshkent  islom universiteti”  nashriyot  matbaa birlashmasi, 2013 

10. Xasanov A. va boshqalar. Islom tarixi. Darslik.-T.: TIU, 2008. 



71 
 

11. Hasanboyev O‘. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy 

tashkilotlar, oqimlar, mafkuraviy kurashning dolzarb yo‘nalishlari.– T.: TIU, 2014. 

– 552-b. 

12. O‘zbekiston ulamolari. Yo‘ldoshxo‘jayev H., Qayumova I.; mas‘ul muh. 

U.Alimov, B.Bobojonov; O‘zbekiston musulmonlari idorasi. - Toshkent: 

―Movarounnahr‖, 2015 496-b. 

13. Ибрагимов Э., Каландарова Д. Источники мировых религий. 

Учебное пособие. – Т.: ИПО ―Тошкент ислом университи‖. – 2015 – 136с. 

14. Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д: "Феникс", 1996. -672 с. 

15. Сторчак В.М., Элбакян Е.С. Социология религии. Учебное пособие. 

– Москва: АТИСО. - 2012. 348 с.-ISBN 978-5-93441-349-2 

16. Элбакян Е.С. История религий. ИДАТ и СО. –М., 2014. C. 342. 

17. Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding. 

-Routledge&Francis Group, London and New York, 2008. 

18. A Handbook of the Sociology of Religion / Ed. By Michele Dillon. 

Cambridge, England: Cambridge University Press, 2003 

19. Klaus Hock. Einfuehrung in die Religionswissenschaft. ISBN 978-3-534-

24664-94. Auflage, Darmstadt, 2011. 205 S. 

20. Stefan Kurth, Karsten Lehmann (Hrsg.). Religionen erforschen. 

Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. Lehrbuch. ISBN 

978-3-531-17019-0. - Heidelberg 2011. - 220 S. 

 



72 
 

I modul manbalariga havola 

 
                                                           

1 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.Mirzieyoyevning 2017-yil 19-

sentabrdagi BMT Bosh assambleyasining 72-sessiyasidagi nutqi. - 

http://www.press-service.uz/uz/lists/view/1063. Shuningdek: O‘zbekiston 

Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan 

takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.– 2018-y.,16-aprel. 

 
2 2017–2021 yillarda O‘zbekiston Respublikasining  Ribojlantirishning beshta 

ustuvor yo‘nalishi bo‘yicha Harakatlar strategiyasi. – O‘zbekiston Respublikasi 

Prezidentining farmoni. – 2017- y., 7-fevral. 

 

 
3 O‘zbekiston uzluksiz ta’limining davlat ta’lim standartlari. “Dinshunoslik” 

bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standarti. – 2014-y. b. 48, 10, 47-b. 
4 O‘zbekiston uzluksiz ta’limining davlat ta’lim standartlari. -“Dinshunoslik” 

bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standarti.– 2014-y. b. 48, 10, 47-b. 
5 Ибрагимов Э. Некоторые аспекты подхода к предмету религиоведения 

западноевропейских и североамериканских ученых. // Меж. конф. ТИУ: 

"Межконфессиональный диалог и религиозная толерантность – гарантия 

социальной стабильности".- 12.11.2014. – 21- 22-b.  
6 Tiele, Cornelis Petrus. Grundzuege der Religionswissenschaft.-Tuebingen und 

Leipzig, Mohr, 1904.-S.70 
7 Классики мирового религиоведения.- М.: Канон, 1996. – 162 с. Shuningdek, 

М.Мюллер. Введение в науку о религии: Четыре лекции, прочитанные в 

Лондонском Королевском институте в феврале¬, марте 1870 г. / Пер. с англ., 

предисловие и комментарии Е. С. Элбакян. Под общ. ред. А. Н. Красникова. 

— М.:Книжный дом “Университет”: Высшая школа, 2002. – С. 21.  



73 
 

                                                                                                                                                                                           

8 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.- 

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.- Рр. 2, 19, 40, 55-56, 

164, 171. 
9 O‘zbekiston uzluksiz ta’limining davlat ta’lim standartlari.- “Dinshunoslik” 

bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standarti.-2014y. - 9-10. 
10 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008. – tarixiy yondashuv 134-

136-bb.; qiyosiy 136-137-bb.; falsafiy 19-34-bb.; teologik 53-59-bb.; antropologik, 

ijtimoiy, siyosiy va iqtisodiy yondashuv 66-73; fenomenologik 77-82-bb.; 

psixologik yondashuv 83- 103-бб. Shuningdek: Самыгин С.И., Нечипуренко 

В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: социология и психология религии. 

Ростов н/Д: “Феникс», 1996. C. 20-69. 
11 Гегель. Философия религии в двух томах. Том 1. – М.: Мысль,1976. – 

С.223. Shuningdek, Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Hegels Theologische 

Jugendschriften. - Nach den Handschriften der Kgl. Bibliothek in Berlin (Classic 

Reprint). – Verlag: Forgotten Books, 2017.- S.422. 
12 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.- Pp.66-73 
13 М.Мюллер. Введение в науку о религии: Четыре лекции, прочитанные в 

Лондонском Королевском институте в феврале, марте 1870 г. / Пер. с англ., 

предисловие и комментарии Е. С. Элбакян. Под общ. ред. А. Н. Красникова. 

– М.:―Университет. Высшая школа‖.- 2002. – C.21 
14 Frick Heinrich. Vergleichende Religionswissenschaft. - Walter de Gruyter, 1928. 

– 135 S. 
15 Freiberger Oliver. Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz der 

Religionswissenschaft// Stefan Kurth, Karsten Lehmann (Hrsg.). Religionen 

erforschen. Kulturwissenschaftliche Methoden  in der Religionswissenschaft. 

Lehrbuch. -Heidelberg 2011. S.199-209. 

https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/


74 
 

                                                                                                                                                                                           

16 Протестантская этика и дух капитализма. 1905 (Вебер Макс.). - 

Избранные произведения: Пер. с нем.. — М.: Прогресс, 1990. -С. 44-271. 
17 Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д: "Феникс", 1996. -С.395. 
18 Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д: "Феникс", 1996. -С. 43. 
19 Гирц К. Интерпретация культур. Гл.4. Религия как культурная система. - 

М.: РОССПЭН.-2004. Шунингдек: Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., 

Полонская И.Н. Религиоведение: социология и психология религии. Ростов 

н/Д: "Феникс", 1996. - С.29-30. 
20 Edith Franke & Verena Maske, Teilnehmende Beobachtung als Verfahren der 

Religionsforschung. Der Verein ―Muslimische Jugend in Deutschland e. V.‖ 

S.101-131// Kurth St., Lehmann K. (Hrsg.). Religionen erforschen. 

Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. Lehrbuch. 

Heidelberg.- 2011. 
21 Тулеметова Г., Каландарова Д., Хукумова Л. Применение принципов 

толерантности к сфере светского и религиозного образования в Узбекистане// 

Междунар. конф. ТИУ "Межконфессиональный диалог и религиозная 

толерантность ¬ гарантия социальной стабильности", 12.11. 2014. - С.168-

172. 
22 Э.Ибрагимов, Г.Тулеметова, Р.Исокжонов. – Динамика развития 

религиоведения в Узбекистане (на материале анализа диссертационных 

исследований по религиоведению с 1992 по 2017 гг. и правительственных 

решений).// – “Диншунослик фанининг методологияси, ёндашуви ва 

услубиятини такомиллаштиришнинг долзарб масалалари” мавзуидаги IX 

Республика илмий-амалий конференцияси. - Тошкент, “Тошкент ислом 

университети” нашриѐт матбаа бирлашмаси, 2017 й. Б. 10-14. 
23 Ўзбекистон Республикаси Биринчи Президенти Ислом Каримовнинг    

―Тошкент ислом университетини ташкил этиш тўғрисидаги фармони. - 



75 
 

                                                                                                                                                                                           

Ўзбекистон Республикаси Олий Мажлисининг Ахборотномаси, 1999 й., 4-

сон, 91-модда. 
24 Г.Тулеметова, Э.Ибрагимов. “Основы религиоведения”.- Т.: ИПО 

“Тошкент ислом университи”. - 2015. - 232 с. 
25 Э.Ибрагимов, Д.Каландарова “Источники мировых религий”. Учебное 

пособие. - Т.: ИПО “Тошкент ислом университи”. - 2015. – 136 c. 
26 Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik o‘qitish metodikasi. O’quv 

qo‘llanma. Т.: 2017. 360 b. 
27 O‘zbekiston Respublikasi hukumatining ayrim qarorlariga o‘zgartirish va 

qo‘shmchalar kiritish to‘g‘risida (O‘zbekiston Respublirasi Prezidentining “Oliy 

o’quv yurtidan keying ta’lim tizimini yanada takomillashtirish to‘g‘risida»gi 

O‘zbekiston Respublirasi Vazirlar Mahkamasining qarori. 
28 O‘zbekiston Respublikasi Fan va texnologiyalar agentligi 

http://uzscience.uz/uz/committee_00.html  
29 O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 2019 yil 23 noyabrdagi 946-

son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha 

qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiqlash haqida qarori. 

https://lex.uz/docs/4604155?otherlang=1 
30 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining “O‘Zbekıston Respublıkası Vazırlar 

Mahkaması huzurıda O‘zbekıstondagı islom sıvılızatsıyası markazını tashkıl etısh 

chora-tadbırları to‘g‘rısıda”gi 2017 yil 23 iyundagi PQ-3080-son qarori.- 

https://lex.uz/docs/3600059?otherlang=1 
31 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 16-apreldagi PF-5416-son 

Farmoni. - https://lex.uz/docs/-3686277 
32 Islomshunoslik qomusiy lug‘at / Mas’ul muharrir Z.M.Islomov. - Т. I.- T.: 

“Movarounnahr”, 2013. 13-b. 
33 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.- Б.2-12. 

http://uzscience.uz/uz/committee_00.html
http://uzscience.uz/uz/committee_00.html
https://lex.uz/docs/3600059?otherlang=1
https://lex.uz/docs/-3686277


76 
 

                                                                                                                                                                                           

34 Klaus Hock. Einfuehrung in die Religionswissenschaft. 4 Auflage, Darmstadt, 

2011.S.10. 
35 Leuba.The Psychological Origin and the Nature of Religion.- London, 1921.- 

Pp.1-10  
36 Элбакян Е. История религий.- ИДАТиСО, М., 2014.-С.5 
37 Tulemetova G., Karabaeva D. Social principle of islamic banking and financial 

system. // International scientific-practical conference of Tashkent Financial 

Institute, on the theme: “The role of the banking and financial institutions in 

accelerating the modernization, technical and technological renovation of the 

economy” – Tashkent, 2014. - P.39-42 
38 Протестантская этика и дух капитализма. 1905 (Вебер Макс). – Танланган 

асарлар: немисчадан тарж. — М.: Прогресс, 1990. - 44- 271-б. 
39 Юсупов О. Узбекистан – страна толерантности // "Конфесссиялараро 

мулоқот ва диний бағрикенглик жамият барқарорлиги гарови". ТИУ халқаро 

конф. мат. тўпл. Т., 12.11.2014. 6-9 б. Шунингдек: Айдарбек Тулепов. 

ИШИД фитнаси. Т.: “Movarounnahr,” 2015. Б.16 -17 
40 Tiele, Cornelis Petrus. Grundzuege der Religionswissenschaft.- Tuebingen und 

Leipzig, Mohr, 1904.- 70 S. 
41 Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д: “Феникс», 1996. C.107-108. 
42 Новейший словарь религиоведения/авт.-сост. О.К.Садовников, Г.В. 

Згурский; под ред. С.Н.Смоленского.-Ростов н/Д.: "Феникс", 2010.-С.11-13. 
43 Мюллер М.Ф. Введение в науку о религии / Пер. с англ. Элбакян Е.С. - М., 

2002. C. 76. 
44 Сторчак В.М., Элбакян Е.С. Социология религии (учебное пособие). - 

Академия труда и социальных отношений. - Москва, 2012. – С.114 
45 Tiele, Cornelis Petrus. Grundzuege der Religionswissenschaft. - Tuebingen und 

Leipzig, Mohr, 1904.-70 S. 

 



77  

 

II MODUL. DINNING IBTIDOIY SHAKLLARI VA ETNIK- LOKAL 

DINLAR 

2.1. Dinning ibtidoiy shakllari 

Mazmun. Insoniyatning dastlabki madaniyat o‘choqlari va diniy 

tasavvurlarining xilma-xilligi. Ilk tabu, totemizm, animizm, shomonizm, fetishizm, 

sehrgarlik.  

 

Insonning dastlabki diniy tasavvur va amaliyoti qadimgi 

madaniyat o‘choqlari Qadimgi Misr, Bobil, Ossuriya, 

Hindiston, Xitoy, Markaziy Osiyo, Yunoniston, indeys 

xalqi, maya va atsteklar aholisi orasida avj nuqtasiga yetgan. Ba’zi zamonaviy 

Afrika, Avstraliya, Polineziya Shimoliy Amerika tubjoy xalqi diniy tasavvurlari 

dastlabki deb hisoblanadi. 

Dinning ibtidoiy (arxaik) shakllariga an’anaviy ravishda tabiatga sig‘inish, 

ajdodlarga sig‘inish, animizm, shomonizm, tangrichilik, sehrgarlik, totemizm, 

fetishizm kiradi. Ular bir-biriga aralashib ketgan bo‘lib, sof holda deyarli 

uchramaydi. E.B.Teylor  “Ibtidoiy  madaniyat” nomli ilmiy asarining  ko‘p qismini 

afsonalarni o‘rganish, tavsiflash va tizimlashtirishga hamda afsonaga oid ongga 

bag‘ishlagan edi. U mifologik ong, shuningdek, inson fikrining boshqa shakllari 

asosida real tajriba yotishini ta’kidlaydi. Ong ularni o‘zlashtirib, boshqalarga 

uzatadi. Shunday qilib, afsonalarni o‘rganish tasavvur qilish qonunlarini tadqiq 

etishga aylanadi. Afsonalar rivojida allegoriya (majoz, qochirim) doimo muhim rol 

o‘ynagan. Dinning arxaik shakllari mifologik (yunoncha mithos – naql, rivoyat), 

ya’ni afsonaviy tasavvur natijasi hisoblanadi. 

Dinshunoslik iborasi sifatida bu so‘z “ertak, uydirma, cho‘pchak” so‘zlariga 

sinonim emas. Mifologik tafakkur voqelikni anglash usulining tavsifi sanaladi. 

Unga ibtidoiy ishonchni empirik bilim elementlari bilan qo‘shish, ularni arxaik 

san’atda aks ettirish xos. Masalan, ov boshlanishi oldidan o‘ziga xos marosimlar va 

Dastlabki diniy 
tasavvurlar 



78  

sehrli odatlar bajarilgan. Bu haqda ma’lumotlar qoyaga o‘yib solingan qadimgi 

suratlarda saqlanib qolgan. Chunki qadimgi odamning afsonaga oid tafakkuri 

umumlashtirilgan obrazlar, tiplar bilan emas, konkret narsalarni hissiy qabul qilish 

bilan bog‘liq bo‘lgan, shuning uchun u obraz va predmet orasidagi farqni 

ko‘rmagan. Masalan, uning uchun totem g‘ayritabiiy kuchlarning barcha 

xususiyatlari va imkoniyatlariga ega bo‘lgan. 

Predmetlar va ularning xususiyatlarini mavhumlashtirish qobiliyatining 

yo‘qligi arxaik madaniyat kishilari tilida aks etgan. Ularda jinsga oid 

tushunchalarni bildiruvchi so‘zlar kam bo‘lgan. Masalan, “suyuqlik” so‘zini   

olaylik, ayni paytda konkret suyuqlik bo‘lgan suvning xususiyat va holatlarini aks 

ettiruvchi  ko‘p lab so‘zlar mavjud (marosimda yuvinish uchun, iste’mol qilish 

uchun, qurbonlikda ichish uchun zarur bo‘lgan suvni ifodalovchi  ko‘p lab so‘zlar 

bo‘lgan). Mifologik tafakkur hozirgi madaniyatda ham mavjud, u ayni bitta narsa, 

tushunchaning turli nomlanishida yoki turli predmet va hodisalarning bitta  so‘zda  

ifodalanishida ko‘rinadi. “Farishta” so‘zi  bilan  nafaqat g‘ayritabiiy mavjudotlarni, 

balki sevimli insonni, chaqaloqni, ideal insonni, tansoqchini (saqlovchi-farishta) 

ham atashadi. 

Hozirgi zamon dinshunosligi afsonaga xudolarni o‘ziga xos ifodalash yoki 

real insoniy tajribada uchramaydigan noodatiy voqealarda ishtirok etuvchi 

qahramonlar, fantastik maxluqlarni ilohiylashtirish sifatida qaraydi. Teylor tabiatga 

oid, shuningdek, turli hodisalarning sababini tushuntiruvchi falsafiy afsonalarni, 

geologik afsonalarni, odamlarning kelib chiqishi haqidagi etnologik afsonalarni, 

pakana yoki devqomat va h.k. to‘g‘risidagi mubolag‘a-afsonalarni, tarixiy 

shaxslarga oid, narsalarning nomi kelib chiqishiga oid etimologik afsonalarni, 

xalqlar va viloyatlar nomi haqidagi eponimik afsonalarni, oxir zamon, dunyo va 

odamlarning taqdiri to‘g‘risidagi esxatologik afsonalar va boshqalarni alohida 

ajratib ko‘rsatadi. Teylor kundalik tajriba faktlari afsonaga aylanishining birinchi 

va asosiy sababi butun tabiatning jonliligida, deb hisoblagan. Shunday qilib, 

ibtidoiy mifologiyada diniy jamoaning barcha qadriyatlari o‘z aksini topgan. Shu 

nuqtayi nazardan u sotsiologik va psixologik tadqiqotlar uchun muhim obyekt 



79  

hisoblanadi. Chunki ibtidoiy odamning tasavvuri va e’tiqodlari majmuasi, ularning 

real hayotdagi qiyinchiliklari, muammolari va yutuqlari og‘zaki ijodda aks etgan. 

Bu narsa odamlarning ongida qolib, turli afsonalarning yaratilishiga sabab bo‘lgan 

va avloddan-avlodga o‘tib borgan. Masalan, dunyoning yaratilishi haqidagi 

afsonalarda xaos va tartib, hokimiyat va anarxiya ijtimoy rivojlanish nuqtayi 

nazaridan keltiriladi. Ayrimlarida oliy ilohlarning o‘zaro tortishuvlari bayon etilsa, 

boshqalarida “oltin asr” jamiyatining ijtimoiy rivojlanishi keltirilgan. Umuman 

olganda, ibtidoiy mifologiyani tahlil qilish inson tarixining qadimgi bosqichini 

qayta tiklash uchun muhim manba hisoblanadi. Xususan, bu tahlil ibtidoiy 

jamoalar taraqqiyotida diniy tasavvurlar rolini aniqlashga imkon yaratadi. 

Afsonalarda diniy jamoaning asosiy qadriyatlari aks ettirilgan. Bu fakt 

afsonani din sotsiologiyasi va psixologiyasining qiziqarli obyektiga aylantiradi. 

Dunyoning yaratilishi haqidagi afsonalar betartiblik va tartibot, hokimiyat va 

anarxiya haqida hikoya qiladi, ularni ijtimoiy taraqqiyot kelajagi nuqtayi nazaridan 

baholaydi. Masalan, xudolar va pahlavonlar kurashi haqidagi qadimiy afsonalarda 

hokimiyat uchun kurash va urushlar davrida tartibotning buzilishi, qo‘zg‘alon 

ko‘targan pahlavonlarni mahv qilgan Zevsni o‘z bag‘rida ulg‘aytirgan Geya – 

Yerning azob chekishi haqida hikoya qilinadi. Ijtimoiy totuvlik va barqarorlikning 

amal qilish davri esa barcha afsonalarda “oltin asr” bilan bog‘lab aks ettiriladi. 

Esxatologik afsonalar dunyo va odamning so‘nggi taqdiridan hikoya qiladi. 

Buddizm afsonalari va yahudiylik, xristianlik va islomning esxatologiyasi o‘rta 

sidagi asosiy farq shundaki, buddizmda dunyoning absolyut nihoyasi mavjud emas. 

Demak, shunga mos ravishda abadiy jannat yoki do‘zax ham yo‘q. Buddizm 

afsonalarida odamlar bir tana qobig‘idan boshqasiga o‘tish zanjiriga, tug‘ilish va 

o‘limning to‘xtovsiz almashuvi – sansaraga tortilgan. Buddizmga ko‘ra har qanday 

yangi tug‘ilish – bu to‘g‘ri kechirilgan hayot uchun ijtimoiy mavqening 

ko‘tarilishi, yoki aksincha, o‘simlik yoki hayvonga aylanish mavqening 

pasaytirilishidir; ayni aylanishda bitta hodisa yoki holatlar cheksiz qaytarilishi 

mumkin. 



80  

Buddizm mifologiyasida dxarmaning nihoyasi (dxarma – individual ong 

oqimini hosil qiluvchi mayda, bo‘linmas ruhiy zarralar) haqidagi ta’limot mavjud. 

Txeravadining cherkov qoidalariga aylanmagan afsonalarida “dxarma  

intihosi”ning  boshlanishi  tasvirlanadi: odamlar cheksiz boshqa narsaga aylanish 

xususiyatini yo‘qotishadi, keyin kanonik, ya’ni cherkov qoidalariga aylangan 

kitoblar yo‘qoladi; shundan keyin dunyo buzilishning yangi bosqichiga kiradi. 

Ammo bu xristianlik va islom esxatologiyasidan farqli ravishda Oxir zamon emas, 

balki Borliq taraqqiyoti yangi doirasining boshlanishi bo‘ladi. 

Garchi Teylor va Frezer bu borada boshqacha nuqtayi nazarga ega bo‘lsalar 

ham, tarixchi va dinshunos olimlar ham tabiatga sig‘inish diniy ongning dastlabki 

shakli, deb hisoblaganlar. Antropologlarning tafakkur mantig‘iga ko‘ra, qadimiy 

odamlar “tabiat” kabi abstrakt tushunchalarni idrok eta olmasalar-da, ular 

tabiatning aniq bir asoslangan kuchlariga – quyosh, osmon, olov, jonivorlar (va 

h.k.)ga sig‘inishgan. Ularning jonli yoki sehrli kuchga egaligi haqidagi qarashlar 

keyinroq paydo bo‘ldi. Shu bilan birga kosmogonik syujetlar ibtidoiy 

mifologiyada katta o‘rin egallagan, ya’ni yer va osmon, quyosh va oy, o‘simlik va 

hayvonot, nihoyat, odamning yaratilishi to‘g‘risidagi rivoyatlar, afsonalarda diniy 

tasavvurlarning ta’siri yaqqol ifodalangan. Turk hoqonligi davrida esa, VIII asr 

birinchi yarmining oxirlarigacha Osmon (Tangri)ga yoki Ko‘k osmon 

(Ko‘ktangri)ga e’tiqod qilingan. 

Ingliz etnologi E.B.Teylorning “Ibtidoiy  madaniyat” nomli asari ibtidoiy 

mifologiyaning vujudga kelishi, diniy ong rivojlanishining o‘ziga xos 

xususiyatlari, namoyon bo‘lishi, ibtidoiy mifologiyani tasniflash va 

tizimlashtirishga bag‘ishlagan bo‘lib, ibtidoiy diniy tasavvurlarni o‘rganishdagi 

muhim manbalardan biri hisoblanadi. Teylorning fikricha, mifologik ongning 

zamirida ham real diniy tajriba turadi. Shu nuqtayi nazardan, ibtidoiy mifologiyani 

tadqiq qilish orqali diniy tasavvurlar yuzaga chiqadi. Afsonalarni o‘rganish 

tasavvur qilish qonunlarining tadqiqoti bo‘lib qolmoqda. Ibtidoiy mifologiya 

rivojida muntazam majoziy ma’no muhim ahamiyat kasb etgan. Teylor ibtidoiy 



81  

mifologiyaning bolalik davri ongining o‘ziga xos jihatlarini qiyosiy o‘rganib, 

ibtidoiy odamni yosh bolaga o‘xshatadi. Uning fikricha xuddi bolalar turli ertaklar 

orqali o‘z atrofidagi dunyoni tushuntirib berishlari kabi ibtidoiy odam tafakkurida 

ham ibtidoiy mifologiya shakllangan. Ontogenezda inson ulg‘ayib, fikrlari 

reallashib borgani kabi insoniyat rivojlanib borishi bilan ibtidoiy mifologiyadan 

yiroqlashib borgan. Zamonaviy dinshunoslik ibtidoiy mifologiyani xudolarni yoki 

insoniyat tajribasida real uchratib bo‘lmaydigan holatlar va voqeliklarga qo‘shib, 

kiritib ilohlarga qiyoslab qo‘yilgan qahramonlar, fantastik mavjudotlarni o‘ziga 

xos ravishda tasvirlab berish, deb qaragan. 

Shunday qilib, afsona o‘zining diniy mohiyatini yo‘qotishi yoki aksincha, 

hozirgi zamon afsonasi diniy mazmun bilan boyishi mumkin. Bu borada Maks 

Weber  ta’kidlagani kabi qadimiy ma’budlar va afsonaviy mavjudotlar zamonaviy 

afsonalarda qayta tug‘iladilar. Ular ma’lum bir kuch yoki tushunchalarni namoyon 

etuvchi timsollar sifatida aks etishlari mumkin. Masalan, O‘zbekiston gerbidagi 

afsonaviy Xumo qushi baxt timsoli, deb atalishi bunga yaqqol dalil bo‘la oladi. 

Animizm (lotincha anima, animus – jon, ruh) atamasi ilk 

bor 1708-yilda nemis olimi G.Shtal tomonidan kiritilgan. U 

jon (ruh)ning shaxssiz hayot kechirishi, u “tananing haykaltaroshi” va barcha 

hayotiy jarayonlarning asosi ekanligi haqidagi ta’limotni shunday atagan. 

E.B.Teylor (1832-1917) din kelib chiqishining animistik nazariyasini ishlab chiqdi. 

U animizm vujudga kelishining sabablarini topishga urindi. Olimning fikricha, 

ibtidoiy odamlar tush ko‘rish yoki o‘lim hodisalari haqida tez-tez fikr yuritishgan. 

Bunday hodisalarni kuzatish ularni har bir odamda o‘ziga xos substansiya mavjud 

va u tanani vaqtincha yoki abadiy tark etishi mumkinligi haqidagi xulosaga olib  

kelgan.  Odatda  uni “jon”, “ruh” deb atashgan.Bunday  fikrlar keyinchalik 

o‘simliklar, hayvonlar, alohida narsalar va hatto, tabiat hodisalarining joni borligi 

haqidagi tasavvurlarni rivojlantirgan. Oliy iloh, Tangriga ishonchni Teylor “oliy 

darajadagi” animizm, deb hisoblagan, ularni vazifalariga ko‘ra urush xudosi, 

quyosh xudosi sifatida tavsiflagan. Garchi Teylordan avval ham etnologlar 

Animizm 



82  

tomonidan tadqiq qilingan bo‘lsa-da, animistika nazariyasi aynan uning asarlarida 

o‘zining to‘liq ilmiy ifodasini topgan.  

Butun olamning jonli ekanligi haqidagi ibtidoiy tasavvurlarni Teylor 

animizm, deb atagan va uning ikki yo‘nalishda rivojlanishini ko‘rsatgan. 

 Birinchisi, jonning inson tanasi bilan tug‘ilishi va o‘limdan keyin uni abadiy 

tark etishi to‘g‘risidagi tasavvurlar. Jon uyqu, gipnoz, jazava yoki hushdan ketish 

kabi vaziyatlarida insonni vaqtincha tark etadi. Ikkinchi yo‘nalish – atrofimizdagi 

dunyo hodisa va predmetlarining ruhi mavjudligi haqidagi tasavvurlar. Teylor 

fikricha ibtidoiy inson ushbu predmetlarga insonga xos emotsiyalar va iroda ato 

qiladi, ya’ni uning fikrlashi tush, kasallik, o‘limning siri kabilardan ko‘ra kengroq 

bo‘lgan. Bu esa tabiiy kuchlar, hayvonlar, ajdodlarning mustaqil yashovchi joni 

borligiga ishonch tug‘diradi. Animizm, Teylorning fikriga ko‘ra keyinchalik 

politeizmga va undan so‘ng monoteizmga aylangan dinning bazis shakli 

hisoblangan. Ammo etnograf va antropologlar tadqiqotlarida qadimgi 

madaniyatlarda azaldan animizm bo‘lmasdan monoteizm bo‘lganligiga oid 

misollar keltiriladi. Teylorning asarlarida animistik g‘oya o‘zining eng to‘liq va 

yakuniy ifodasini topdi. 

Animizmning asoslaridan biri, bu – vafot etgan kishilar ruhiga (qarindoshlar 

yoki afsonaviy shaxslarga), ajdodlar ruhiga sig‘inishdir. Animizmning asl 

mazmun-mohiyati – o‘limdan keyingi hayotga ishonish, jon, ruh haqidagi 

tasavvurlar hayot va o‘lim, so‘nish va jonlanish, eskilik va yangilik o‘rta sidagi 

munosabatga ishonchdir. Ayniqsa, bunday e’tiqod Afrikada keng tarqalgan. 

Melaneziyada esa yaqinda vafot etgan ajdodlar ruhiga sig‘inadilar. Marhumning 

bosh suyagi turargohlarning kirish joyi tepasiga joylashtirib qo‘yilib, u har bir 

odamning amallarini shu yerdan “kuzatib  turadi” va amallariga  qarab 

mukofotlaydi yoki jazolaydi, deb e’tiqod qilingan1. 

Ajdodlarga ruhiga sig‘inish Hozirgi Shimoliy va G‘arbiy Afrikaning o‘z 

yozuviga ega bo‘lmagan xalqlari orasida keng tarqalgan. U Yangi davrgacha 

dunyoning  ko‘p lab mintaqalarida amal qilar edi, ammo yevropacha va 



83  

amerikacha madaniyatning keng tarqalishi va mustahkamlanishi, globallashuv 

hamda texnikalashuv jarayonlari uning o‘z yozuviga ega bo‘lmagan qabila va 

elatlaridagi amaliyotni sekinlashtirdi, sivilizatsiyalashgan mamlakatlarda esa 

ajdodlarga sig‘inishning maqsadga muvofiqligiga bo‘lgan ishonchga putur 

yetkazdi. Sharqiy Osiyo mamlakatlari (Xitoy, Yaponiya, Koreya)da ajdodlarga 

sig‘inish avlodlar izchilligi (merosga vorislik)ni ta’minlagan hamda “otalar” va 

“farzandlar” muammosi keskinligini yumshatgan. Katta yoshdagilarga o‘g‘illik 

hurmati an’analarining ildizlari konfutsiylikka borib taqaladi. Uyda marosimlar 

ajdodlar nomi yozilgan xotira taxtachalari oldida amalga oshirilgan. Qadimgi 

Yunonistonda ajdodlarga sig‘inish qahramonlarga sig‘inish, oila boshliqlari va 

siyosiy rahnamolarni hurmatlash bilan birga qo‘shib olib borilgan. Qadimgi 

Bobilda hatto, ba’zan hukmron elitaning vafot etgan ajdodlari ilohiylashtirilgan. 

Shimoliy va Sharqiy Yevropa xalqlarida ham ajdodlarga sig‘inish ularga qurbonlik 

keltirishlarda o‘z ifodasini topgan edi. Vafot etganlarga hurmat bajo keltirish 

sabablari turli-tuman bo‘lgan, masalan, vafot etganlar ruhi qarindoshlik huquqiga 

ko‘ra o‘z avlodining ba’zi vakillariga yoki umuman o‘z urug‘iga faol yordam 

ko‘rsatishi mumkinligiga ishonishgan. Eramizning birinchi asrlarida Markaziy 

Osiyo, xususan O‘zbekiston hududlarida ajdodlar ruhiga sig‘inish e’tiqodi mavjud 

bo‘lgan. Bu ibodatxona, saroy va uylar devorlarini aslzodalarning ajdodlari, 

ularning jasorati tasvirlari bilan bezatish orqali o‘z ifodasini topgan. 

 

Dinning ilk shakllari orasida shomonizm alohida o‘rin 

egallaydi, ibtidoiy urug‘doshlik dinlaridan farqli o‘laroq, 

qabila uyushmalari birlashayotgan davrda shakllanib, ijtimoiy ongning urug‘- 

qabila shakllari bilan bog‘lanadi va animizmning bir turi sifatida ko‘riladi. Shomon   

asli   tungus-manchjur so‘zi bo‘lib, u “bilmoq” ma’nosini  anglatadi. Evenk tilida 

“shomon” so‘zi  – “hayajonlanish, jazavaga tushish” ma’nosini anglatadi. Shimoliy 

Osiyo, Amerika va Avstraliyaning mahalliy xalqlarida ruhlar bilan aloqa qilish va 

ularni boshqarish qobiliyatiga ega kishini shomon, deb atashgan. Ana shu 

qobiliyati tufayli u kasallarni tuzatishi, yomg‘ir, shamol kabi tabiat hodisalarini 

Shomonizm 



84  

chaqira olishi, muvaffaqiyatni ta’minlashi mumkin, deb hisoblashgan. Shomonlik 

diniy jazava paytida ruhlar bilan muloqotga kirishish mumkinligiga ishonchga 

asoslangan. Shunday qilib, shomonizm sig‘inishning ekstatik (ya’ni zavq-shavqdan 

qattiq hayajonga tushish) varianti sifatida boshqalardan ajralib turadi. 

Shomonizm qadim o‘tmishda paydo bo‘lib, minglab yillar davomida saqlanib 

kelgan va tabiiyki, muntazam rivojlanib borgan. Odatda, afsungarlik urf-odatlari 

bilan maxsus odamlar – shomonlar, afsungarlar shug‘ullanganlar. Tarixda 

Markaziy osiyolik folchilar, Delfadagi Apollon ibodatxonasi karomatchi 

kohinlarining diniy jazavaga tushishiga oid o‘ziga xos texnika aks ettirilgan. 

Hozirgi zamon ekstrasenslari ham bunday psixotexnikani turli lo‘ttibozliklar bilan 

qo‘shib olib borishadi (tananing qaltirashi, ko‘zning orqaga tortib ketishi, olov, 

suv, oyna, pichoq, tasbeh kabilar bilan manipulyatsiya qilish). Bu ularga o‘z 

kuchini ko‘rsatish va o‘z psixoterapevtik seanslarida “qaytarma  qilish”, “isitma  

qilish”, “ko‘z  tegishdan  kinna qilish”,  “nikohga yo‘l ochish”, “muvaffaqiyat yoki 

pul chaqirish” kabilarning “kuch”iga mijozlar, tomoshabinlarni ishontirishga 

“yordam” beradi. 

Muayyan psixologik tipga oid kishilar shomon bo‘la oladilar. Ularning xatti-

harakati balog‘at yoshiga o‘tishdayoq bilinadi, ular muloqotga kam kirishadilar, 

ko‘zlariga turli narsalar ko‘rinishini aytishadi, juda emotsional, begonalarning 

dardiga hamdard bo‘lishadi. Jamoa ana shunday kishining shomon bo‘lishidan 

manfaatdordir. Ammo odatda, shomonizm avloddan-avlodga uzatiladi, chunki 

bunday oilada o‘sgan bola yoshligidanoq shomonizm amaliyotini o‘zlashtirib 

olgan bo‘ladi. Ba’zi odamlar o‘z hayotidagi muayyan inqiroz sharoitida jiddiy 

ruhiy ehtiyoj tufayli shomon bo‘la oladilar. 

“Shomon  kasalligi” shomonizmning  majburiy  elementi  bo‘lmasa-da, turli 

xalqlar shomonligida noyob hodisa sanaladi. U bo‘lajak shomonning o‘z 

qobiliyatlarini inkor qilishi va bemorlarni eski usullarda davolash amaliyotini rad 

qilishida namoyon bo‘ladi. Bu ruhiy kasallikka olib kelishi mumkin, deb 

hisoblaniladi, bunda patologik holatlarning  ko‘p lab kompleksi o‘zini ko‘rsatadi 



85  

va ular “nomzod”ning o‘z iste’dodi vazifasini tan olguncha juda qiyin kechadi. 

Tantanali tan olish marosimidan keyin bosh og‘rig‘i, depressiya va shu kabilar 

yo‘qoladi. Shimoliy Amerikaning arktik qirg‘oqlarida va Grenlandiyada 

shomonizmni tan olish marosimini tadqiq qilgan D.Merking shomonizmdagi 

gipnotik trans amaliyotini inson psixikasining depressiyaga qarshi himoya 

funksiyasi bilan bog‘laydi. Bu tajiriba gipnoz psixiatriyada keng qo‘llaniladi. 

Organizmni depressiyadan himoya qilish uchun vasvasava, sarxushlikning ba’zi 

shakllaridan foydalanilganlik holatlari fanga ma’lum. Ulug‘lik vasvasasi ba’zan 

norasolik kompleksi bilan og‘rigan odam kechinmalarining o‘rnini bosishi 

mumkin, sababsiz ko‘tarinki kayfiyat esa qattiq hayajonlar bilan ezilgan psixikani 

himoya qilishi mumkin. Bu faktlar din psixologiyasi sohasining ba’zi 

tadqiqotchilari shomonning iste’dodiga yuqori baho berishiga, uning gipnotik trans 

amaliyoti va ba’zi udumlarni ijro etishdagi ko‘tarinkiligini “ruhiy xislat”, odat 

hisoblashi hamda shomonizmni depressiyaga qarshi vosita, deb qarashiga olib 

keldi2. 

Real natijalar olish uchun ilohiy kuchlarga ta’sir etish maqsadida amalga   

oshiradigan  rituallari,  ya’ni ruhlar  makoni bo‘lgan “yuqori samo” dunyosiga va 

yovuz ruhlar makoni bo‘lgan “yer qa’ri”ga sayohat qilishi shomon amaliyotining 

universalligi hisoblangan. Ushbu ritual alohida, o‘zgacha nafas olish usulini 

qo‘llash yoki ba’zida giyohvand moddalar ta’sirida o‘yinga tushish orqali yuzaga 

keladigan jazava vaqtida amalga oshiriladi. Shomonlarning jazavaga tushish 

holatini odamlar ularning ruhlar bilan muloqotda bo‘lishi deb tushunganlar va 

jamoaning orzu-niyatlarini ruhlarga yetkazishiga, ularning irodasini talqin qilish 

qobiliyatiga ega ekanligiga qattiq ishonganlar. Shomonlar odatda, nog‘oralar va 

qo‘ng‘iroqlar ovozlari ostida ovoz chiqarish, ashula aytish, raqsga tushish, sakrash 

yo‘li bilan jazavaga tushib, o‘zini yo‘qotish, jazavaning yuqori nuqtasiga etish 

bilan afsungarlik qilishgan. Masalan, jazava holatidagi shomonning qo‘shiqlar 

aytishi va nog‘oralarni urishi odamlarning nazdida shomonning arvohlar bilan 

muloqotda kirishishidir. 



86  

Shomon yo‘l ko‘rsatuvchi ruhlarning yo‘qotilgan narsani topishda yordam 

berishiga (bashoratchilik), jonni u dunyoga “kuzatishiga”, yovuz ruhlar tomonidan 

bemordan olib qo‘yilgan ruhni qaytarishiga, taqdirni oldindan aytishiga ishonadi. 

Shomon jazava holatiga kelish jarayoni (kamlanie) quyidagi vositalar va turli-

tuman marosimlar bilan amalga oshiriladi: qo‘shiq aytish, childirma chalish, nafas 

olish mashqlari, meditatsiya va ba’zan jazavaga tushiruvchi gallyutsinatsiya 

chaqirish. Go‘yoki shomonga yo‘l ko‘rsatuvchi deb atalmish ruhlar rituallarni 

bajarishda  yordamberishadi. Ular  turli madaniyatlarda “jinlar”, “odamlar” kabi 

nomlar bilan ataladi. 

O‘z qobiliyatiga ishonchi sust bo‘lgan yoki xudo (xudolar)ning homiyligiga 

shubha qiluvchi kishilar shomonlarning psixologik himoyasidan umidvor 

bo‘ladilar. Shomonning boshqa funksiyasi jamoada psixologik mo‘tadillikni 

ta’minlash bilan bog‘liq bo‘lib, u shomonning jamoa a’zolariga qiyinchiliklarni 

yengishda yordam berishiga, xavf-xatarlarni oldindan aytishiga ishonch beradi. 

Shomonizm O‘zbekiston hududida Turk hoqonligi davridan VIII asr birinchi 

yarmining oxirigacha taraqqiy etgan. Mamlakatimizda shomonchilik madaniyati 

yodgorliklari, jumladan, sahrolarda ko‘p asrlar mobaynida “tosh sanamlar” 

saqlanib qolgan. O‘tmish qoldiqlari sifatida shu kungacha saqlanib qolgan 

shomonchilikka oid odatlar ham bor. 

R.Marret, J.Frezer, L.Shtenberglarning tanaga bog‘liq bo‘lmagan ruh haqidagi 

tasavvurlaridan oldinroq insonning sehrli kuchi to‘g‘risidagi, uning moddiy, 

“jismoniy joni” haqidagi tasavvurlar mavjud bo‘lgan. Bunday tasavvurlar 

animatizmning asosidir. Algonkin hindulari butun tabiatga singib ketib uni 

jonlantiruvchi, tabiiy jarayonlarni boshqaruvchi  kuchni “manitu” so‘zi bilan  

ifodalaganlar. Polineziya  va  Melaneziya  aborigenlari esa ayni maqsadda “ma’na” 

so‘zini ishlatishgan. Bu mavhumlashtirishning animizmga nisbatan yuqori 

darajasidir. Ammo uni monizm yoki Absolyut ruhga ishonch, deb bo‘lmaydi. 

yevropalik antropologlar ba’zi odamlar, jonivorlar, narsalar yoki ruhlarga xos 

bo‘lgan g‘ayritabiiy kuchni ifodalash uchun “ma’na” so‘zidan foydalanganlar. 



87  

Undan-da yuqoriroq mavhumlashtirish darajasidagi shunday tushunchalar boshqa 

madaniyatlarda ham amal qilgan. Masalan, qadimgi Hindistonning adabiy tili 

bo‘lmish sanskritda “ma’nas” so‘zi inson qalbidagi tafakkur manbasini ifodalagan. 

Ruhlarni insonlashtira borib, odamlar ularga o‘zlarining insoniy fazilatlari, 

emotsional xususiyatlarini berishdi va ularning rag‘batiga erishishga harakat 

qilishgan. Shu maqsadda ular qurbonliklar va sovg‘alar keltirishgan, ular uchun 

raqsga tushishgan va madhiyalar kuylashgan. Odamlarning tili ularga tushunarli 

bo‘lishi uchun duo va afsunlarning, ibodat bilan bog‘liq xatti-harakatlarning so‘z 

bilan ifodalanuvchi o‘ziga xos formulalaridan foydalanishgan. O‘ziga xos 

marosimlarda ulardan foydalanish ibtidoiy dinning yana bir shakli – sehrgarlikni 

vujudga keltirdi. 

 Sehrgarlik | Sehrgarlik (lotincha magia, yunoncha mageia) tabiatga  ta’sir  

qilishning  g‘ayritabiiy  vositalari mavjudligiga ishonch, ma’lum maqsadga 

erishishga yo‘naltirilgan texnik usullar yig‘indisi. Angliya sotsial 

antropologiyasining vakili B.Malinovskiy (1884-1942) o‘zining “Магия, наука и 

религия” kitobida sehrgarlikning ildizlarini tavsiflab beradi3. O‘z kuchiga 

ishonmasligi, hayotda uzoq davom etgan noaniqlik, ketma-ket ko‘ngilsizliklar va 

sehrgarlik insonni mazkur vaziyatni mo‘jizaviy ravishda tuzata olishiga 

asoslanuvchi ishonchi tufayli sehrgarlikka murojaat qilishiga sabab bo‘lgan. 

J.Frezer o‘zining “The Golden Bough” asarida insoniyat sehrgarlikdan 

boshlagan, u dinning ibtidoiy shaklidir, degan fikrni asoslaydi. Uning fikricha 

sehrgarlikning halokati bilan din vujudga keladi. Frezer fikriga ko‘ra sehrgarlik 

bosqichida inson uchun har qanday hodisa, hatto u sehrgarlik a’moli bilan 

chaqirilgan bo‘lsa ham, tabiiydir va tabiat qonunlariga mosdir. Din esa 

g‘ayritabiiylikka asoslanadi, qandaydir oliy kuchlarning aralashuvini ko‘zda 

tutadi4. 

Frezer din haqidagi o‘z tushunchasidan kelib chiqqan holda totemizmni ham 

sehrgarlik kabi din shakli sifatida ko‘rmagan. Uning fikricha inson o‘z totemini 

qadrlaydi va unda Ilohni ko‘radi, lekin bu o‘z ota-onasi, aka-uka, opa-singillarini 



88  

qadrlashdan va ularda Xudoni ko‘rishdan ortiq narsa emas. Inson totemiga o‘z 

tengidek qaraydi. Sehrgarlik dinga o‘ziga begona kuchdek qarshi turmaydi, u  ko‘p 

incha dinning tarkibiy qismi, ehtimol, o‘ziga xos texnikasi sanaladi. 

Hozirgi paytda dinshunoslar sehrgarlikni foydalanish usullari va ta’sir 

ko‘rsatish maqsadlariga ko‘ra bir-biridan ajratadilar. Uni kontakt (kontagioz) va 

imitativ turlarga ajratish Frezerning ishlarida uchraydi. Imitativ sehrgarlikni 

qo‘llovchi inson o‘xshash obyektlarga, masalan, mumdan yasalgan figuraga, 

o‘yinchoqqa, suratga ta’sir ko‘rsatib, o‘z istagiga erishishi mumkinligiga ishonadi. 

Kontakt sehrgarlik esa “sehrli kuchga ega bo‘lgan” predmetning u yo‘naltirilgan 

obyekt bilan aloqada bo‘lishi va obyekt uning istaklarini bajarishga majbur 

qilishiga ishonishga asoslanadi. Initsial sehrgarlik yetishib bo‘lmaydigan 

obyektlarga yo‘naltirilgan, partsial – bevosita sehrgarlikda esa masalan, kesilgan 

sochlar, ovqat qoldiqlari, ishlatilgan shaxsiy buyumlardan foydalanib, ularning 

sohibiga ta’sir ko‘rsatish mumkinligiga ishoniladi. Ibtidoiy jamoa bosqichining ilk 

davrida sehrli marosimlarni maxsus o‘qitilgan sehrgarlar, shomonlar, afsungarlar 

amalga oshirganlar. Ular jamoada hurmat qilingan. Keyinchalik, dinning 

rivojlangan shakllari paydo bo‘lgach, kohinlar va ruhoniylar sehrgarlikni 

noqonuniy, deb e’lon qilishgan va sehrgarlarni siqib chiqarganlar. 

Afsungarlik o‘z maqsadiga ko‘ra quyidagilarga bo‘linadi: tibbiy afsungarlik, 

sevgi afsungarligi, himoyalovchi afsungarlik, harbiy afsungarlik, zarar 

yetkazuvchi, meteorologik afsungarlik va boshqalar. O‘zbekiston diniy 

madaniyatining arxeologik va etnografik yodgorliklari ajdodlarimizning qadimiy 

e’tiqod va udumlari 100-140 ming yillar ilgari paydo bo‘lganligi haqida guvohlik 

beradi. Afsungarlik rasm-rusumlari, udumlari tasviriy san’at, grafika va musiqa, 

raqs san’atida o‘z aksini topgan. Masalan, Surxondaryo viloyatining Zarautsoy 

madaniyati yodgorliklari olamshumul noyob boylik hisoblanadi (eramizdan 12-5 

ming yillar ilgari). Bu 200ga yaqin ov tasviri tushirilgan rasmlar bo‘lib, tosh 

bitiklar orqali qo‘l-panjasini sehr-jodu ahamiyatiga ega, deb hisoblaganliklarini 

tushunish mumkin. Qo‘lning tashqi ko‘rinish chizgilari avval uning egasini 



89  

bildirgan bo‘lsa, keyinchalik pirovard- natijada u himoya belgisi yoki egalik 

ramziga aylandi. Shialarda besh panja ma’nosi xalifa Ali qo‘lining tasviri 

hisoblanib, besh kishining birligi timsolini, ya’ni Muhammad (s.a.v), Ali (r.a), 

Fotima, Hasan va Husaynlarni anglatadi. 

Qadimda tasviriy san’at, haykaltaroshlik, musiqa, raqs, teatrlashtirilgan 

harakatlar sehrli kuchlarning badiiy ifodasi deb hisoblangan. O‘zbekiston xalq 

amaliy san’atida anor gullari va mevasining ma’nosi juda mashhur bo‘lgan. Anor 

mevasiga sehrli unumdorlik manbayi sifatida qaralgan, lolaga – qayta tug‘ilgan 

tabiat timsoli tavsifi berilgan. O‘zbekiston zamonaviy badiiy ijodida ham ushbu 

qadimiy timsollar mashhur. Paleolit davrining oxirlariga kelib O‘zbekiston 

hududida dinning qadimiy shakllari to‘liq to‘planib, u bilan bog‘liq urf-odatlar ham 

shakllanib bo‘lgan edi.  

Sehrli xatti-harakatlar orasida eng  ko‘p tarqalganlari quyidagilardir: 

folbinlarning rom ochishi – suvdan, olovdan, oynadan, kuldan, ismdan yoki unga 

kiruvchi harflardan, suyaklardan, mehrobdan olingan kuldan, eritilgan mumdan, 

elak yoki g‘alvirdan, qurbonlik keltirilgan hayvonlarning ichki a’zolaridan, 

yulduzlardan, jonivorlar xatti-harakatidan, sonlardan, sehrli kristallardan, 

Bibliyadan foydalanib fol ochish keng tarqalgan. 

Animizmni ibtidoiy dinlarning birlamchi asosi, deb hisoblagan Teylordan 

farqli o‘laroq, E.Dyurkgeym totemizmni dinning ilk shakli, deb hisoblagan. 

Totemizm | Totemizm atamasi birinchi marta XVIII asr oxirlarida Yevropa 

adabiyotida ishlatilgan. “Totem” so‘zi Shimoliy  Amerikada yashaydigan Ojibva 

qabilasi tilida “uning urug‘i” ma’nosini  anglatadi va mohiyatan “odamning  

hayvonot yoki o‘simlikning muayyan turlariga qarindoshlik aloqasi bor”, deb 

e’tiqod qilishdir. Ya’ni bu avlod-ajdod guruhi bilan totem – jonivorlar, o‘simliklar 

va hatto tabiiy voqeliklar o‘rta sida qalin aloqa mavjudligiga ishonchdir. Totemga 

e’tiqod unga ta’zim qilish va marosimlar o‘tkazish orqali amalga oshirilgan. Bu 

e’tiqod insonni psixologik jihatdan kuchli qo‘llab-quvvatlashga qaratilgan. 

Masalan, o‘lim qo‘rquvini yengishda qadimgi odamlar kishi yashashdan 



90  

to‘xtamasligiga, faqat zaif odam qobig‘ini tashlab, totemdagi jonivor ichiga 

joylashib olishiga ishonganlar. Ularning fikricha totem ichidagi jonivorlar odamga 

aylangan holda urug‘lariga yordamga kelishlari mumkin ekan. Bu voqelik 

keyinchalik folklorda o‘z aksini topgan. 

Totemizmda ilk taqiqlar tizimi shakllangan. Masalan, totem jonivorlarini 

o‘ldirish va hatto ular sha’niga nojo‘ya so‘zlarni aytishni taqiqlangan. Ba’zan 

hayvonning nomini aytish ham taqiqlanardi: masalan, ayiqqa yovvoyi yirtqich 

hayvon sifatida emas, balki  boshqacha, ya’ni asal bor joyni biladigan hayvon 

sifatida qaralar edi. 

Totemizmning umumiy tavsiflariga quyidagilar kiradi: 

1. Totem qarindosh, homiy, o‘tgan ota-bobolar ko‘makdosh sifatida 

ko‘riladi. Uni nafaqat hurmatlash va izzat-ikromga, balki undan 

qo‘rqishga ishontiruvchi g‘ayriinsoniy kuch-qudrat va mahoratga ega, deb bilish. 

2. Totemga tegishli bo‘lgan alohida ismlar va timsollardan foydalanish. 

3. Shaxsni yoki urug‘ni totemga qisman tenglashtirish yoki ramziy 

ma’noda o‘xshatishlar. 

4. Totem jonivoriga yoki o‘simliklariga tegish, ularning ba’zi qismlarini 

istisno qilganda ritual marosimlaridan tashqari hollarda ularni o‘ldirish va oziq-

ovqat sifatida iste’mol qilish taqiqlangan. 

5. Totemistik marosimlardan keng foydalangan. 

Totemizm ba’zi hollarda diniy elementlarni o‘z ichiga olishi mumkin, u 

ba’zida sehr bilan bog‘lanadi.  ko‘p incha totemizmga boshqa turli e’tiqodlar – 

ajdodlarga sig‘inish, g‘ayritabiiy kuchlarga va ruhlarga bo‘lgan ishonch aralashib 

ketganini kuzatish mumkin. Shu sababli totemizmning aniq shakllari haqidagi 

tushunchalarni ifodalashda qiyinchilik tug‘iladi. Etnik jamoaning barcha a’zolari 

tomonidan u yoki bu jonivor, yoki biror tabiat obyektini qadrlab, unga sig‘inishlar 

bu hali totemizm ekanligini ko‘rsatmaydi. Totem jonivorlari haqidagi tasavvurlar 



91  

keyinchalik zardushtiylik va buddizmda ham o‘z aksini topgan hamda O‘zbekiston 

hududidagi xalqlarning madaniyati va san’atini turli timsollar sifatida boyitgan. 

Fetishizm | Fetishizm (frantsuzcha fétiche [fetiʃ] – sanam, tumor) – alohida  

narsalarga bo‘lgan istakka erishtirishga qodir g‘ayritabiiy kuch ato qilinishiga 

ishonishdir. Ibtidoiy jamiyatda jonning turli narsalarga yoki odamlarga kirib 

olishiga ishonch bo‘lgan. Shunday qilib, alohida predmetlarga sig‘inish, ya’ni 

fetishizm vujudga kelishiga asos yaratilgan. Teylorning fikricha tegishli sharoitda 

animizm butparastlikka aylanishi mumkin. Agar sehrgarlik sehrgarga g‘ayritabiiy 

kuch ato qilsa, fetishizm bunday xususiyatni sehrli narsa – fetishga beradi. 

Fetishlar tayyorlashni diniy san’attug‘ilishi jarayonining boshlanishi sifatida qabul 

qilish mumkin. 

Hozirgi zamon dinlarida turli muqaddas narsalarni va diniy qadamjolar 

qadrlanishi (masalan, islomda qora toshni, xristianlarda xoch va ikonalarni, 

buddizmda hovoncha, o‘g‘ir va shunga o‘xshashlar)ni fetishizmdan farqlash lozim. 

Fetishizmda narsada omad keltiruvchi, davolovchi, himoyalovchi, g‘ayritabiiy 

xususiyatlar borligiga ishoniladi. Agar fetish ta’sir ko‘rsatishdan to‘xtasa, uni 

boshqasiga almashtirishadi. Afrikaning ayrim qabilalari o‘zlarining iltijolari 

yaxshiroq yetib borishi uchun fetishni jazolaganlar, unga mixlar qoqishgan. 

Muqaddas sanalgan narsa qarshisida ta’zim qilish holatlari biroz boshqacha 

bo‘lgan. Ta’zim ko‘rsatilayotgan narsaga ilohiy kuchlarning bir qismi yoki din 

yo‘lida qurbon bo‘lgan shahidlar nufuzining bir qismi berilgan, deb hisoblangan. 

Dinning rivojlanish jarayonida fetishizmning o‘rni borasida bir qator nuqtayi 

nazarlar mavjud. Masalan, ulardan birida fetishizmni dastlabki diniy e’tiqodlar 

rivojlanishining yakunlovchi bosqichi, deb e’tirof etiladi, chunki fetishni 

tayyorlash alohida bilim va mahoratni talab etgan. Kohinlar ularni tayyorlashni sir 

saqlashgan, sababi bunday mahorat fetish orqali odamlarning hayot tarziga ta’sir 

ko‘rsatish va bundan yaxshigina moddiy manfaat ko‘rish imkoniyatini bergan. Bu 

esa jamiyatning tabaqalarga ajralib, qadimiy munosabatlarning buzilib ketishi 

tomon qo‘yilgan birinchi qadam deyilsa, xato bo‘lmaydi. 



92  

Boshqa nuqtayi nazarga ko‘ra fetishning paydo bo‘lishi – ko‘zga ko‘rinadigan 

va qo‘l bilan his etiladigan ramz kerak bo‘lganligida hamda insonning qaysidir 

darajada mavhum fikr yuritishi yetarli emasligi natijasidir. Bunday mulohaza 

mantiqan asosli, deb o‘ylaymiz chunki keyingi davrlarda ilohlarning shunga 

o‘xshash moddiy mujassamlanishini uchratamiz: greklar Gerani yog‘och sifatida, 

Apollonni esa ehrom ko‘rinishida qadrlashgan va h.k. 

Inson mehnat faoliyati davomida yanada takomillashgan ish qurollarini 

yasab chiqara boshlagan va o‘zining “omadli” ish quroligagina umid bog‘lagan. 

Inson ularni jonlantirgan – animizm unsuri, bundan keyin ham undan yanada 

kengroq foydalana olish uchun harakat qilgan – sehrgarlik elementi, begonalardan 

asragan, agar ular ish bermay, uyaltirib qo‘ysa, sindirib tashlashgan. 

Dastlabki qadimiy e’tiqod shakllari hozirgi zamonaviy hayotda ham uchraydi. 

Ijtimoiy so‘rovlar natijasiga ko‘ra, ko‘p gina zamondoshlarimiz tilsimlar va 

tumorlar kuchiga, sehrli marosimlarga, folbinlikka ishonadilar; boz ustiga, og‘ir 

vaziyatlar, tang holatlarda bu ishonch ortib borishi kuzatiladi. Qachonki, inson o‘z 

kuchiga ishonchini yo‘qotsa, xudoga bo‘lgan ishonchi susayib ketsa, folbinu 

sehrganlardan najot izlay boshlaydi. Ba’zi hollarda “ilmiy” asoslarni dastlabki 

qadimiy e’tiqodlar soyasiga kiritishga harakat qilinadi. Bu e’tiqod o‘zining real 

qiymatidan tashqari go‘yoki, shifobaxsh xususiyatlarga ega bo‘luvchi qimmatbaho 

toshlar,  ko‘p roq mashhur tumorlarda o‘z aksini topadi. Masalan, O‘zbekistonda 

xonadonlarning kirish darvozalari tepasiga isiriq osib qo‘yilganligini  (isiriq  ayrim  

kishilar  nazdida “ko‘z  tegishi”dan  asrash uchun tutatiladigan o‘simlik) ko‘ramiz, 

go‘yo boylik chaqiruvchi yoki mahsulotning tezroq sotilib ketishiga yordam 

beruvchi ko‘z, tasbeh, ari uyasi shaklidagi narsalar va boshqa tumorlarni uchratish 

mumkin. Bu holat fetishizmning zamonaviy ko‘rinishlariga va fen-shuy sanoati 

rivojlanishiga sabab bo‘lmoqda. 

Shunday qilib, dastlabki qadimiy e’tiqodlar insoniyat jamiyati va 

madaniyatining rivojlanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatdi, jamiyat rivojlanishi ta’siri 

ostida insonlar o‘zlari ham o‘zgargan holda birlashmalarini rivojlantirish va 



93  

mustahkamlashga ko‘maklashdilar. Ular diniy tasavvurga asos soldilar. Dastlabki 

qadimiy e’tiqodlar tarkibiy qismlaridan ayrimlari zamonaviy jamiyat hayotiga katta 

ta’sir ko‘rsatgan holda hozirgacha ham saqlanib kelmoqda. 

2.2. Milliy dinlar 

Mazmun. Qadimgi Misr, Bobil va Ossuriya dinlari. Antik davrda ko‘p xudolik 

dinlari. Hinduiylik. Vedalar va Upanishadlar – hinduiylikning muqaddas kitoblari. 

Braxmanlik ta’limotida kastalar. Konfutsiylik. Daotsizm – falsafiy ta’limot. Yapon 

milliy dini – sintoizm, uning asosiy aqidalari va marosimlari. Yahudiylik. 

 

Qadimgi Misr, Bobil, Ossuriya, Hindiston, Xitoy, 

shuningdek zamonaviy hinduizm, sintoizm, yaxsudiylik 

dinlari milliy dinlar deb hisoblanadi. Milliy dinlar – bu 

ma’lum bir davlat bilan bog‘liq bo‘lgan yoki biron etnik jamoa vakillari e’tiqodiga 

xos bo‘lib, boshqa xalqlar o‘rtasida tarqalmagan dinlardir. Bunday dinlarni ularga 

e’tiqod qiluvchi xalqlar madaniyati, afsonalari va marosimlaridan ajratib 

bo‘lmaydi. Uning vujudga kelishi tegishli elat va etnos shaklanish jarayonlari bilan 

bog‘liq. Dinshunoslikda bu kabi dinlarni tushuntirish uchun “etnik- lokal dinlar” 

iborasi ham qo‘llaniladi Masalan, Yaponiyaning milliy dini sintoizm, 

Hindistonning milliy dini vediz.. 

Qadimgi dunyo dinlari iborasi qadimgi Misr, Bobil, Ossuriya va boshqa 

davlatlarning diniy e’tiqodlari, ibodat va marosimlarini ifodalaydi. Hozirgi paytda 

qadimgi misrliklar va shu kabilarning dinlari saqlanib qolmagan. 

Qadimgi Misr dini va mifologiyasi milod. avv. VI-IV ming yilliklarda Nil 

vodiysida yashagan qabilalar o‘rta sida shakllangan. Misr diniy e’tiqodida fir’avnni 

ilohiylashtirish markaziy o‘rinni egallagan. U quyoshning yerdagi tirik timsoli, deb 

qaralishi uning hukmronligiga absolyut qonuniylik, muqaddaslik bag‘ishlagan va 

fuqarolar uni qo‘rqinch bilan izzat-hurmat qilishiga, so‘zsiz bo‘ysunishiga sabab 

Qadimgi Misr, Bobil 

va Ossuriya dinlari 



94  

bo‘lgan. Misrliklar tushunchasida fir’avn tomonidan o‘rnatilgan tartib yerdagi va 

jamiyatdagi tartibning kafolati bo‘lgan. 

Fir’avnning o‘lmasligi g‘oyasi hukmdor tanasini mo‘miyolash san’atini keltirib 

chiqargan. Buzilmagan tanaga uning barcha mazmun-mohiyati birlashtirilsa, qayta 

tirilish yuz berishi mumkin, deb bilgan qadimgi misrliklar fir’avn vafotidan so‘ng 

xudolar yoniga qaytishiga ishonishgan. Dunyo halokatga uchraganda esa ular 

tiriladilar va dunyoni qayta vujudga keltiradilar, deb o‘ylaganlar. Mifologiya 

qadimgi misrliklarning inson ruhi-mohiyati haqidagi tasavvurlaridan xabar beradi. 

Ular jismoniy tanada osmondagi xudolarga ko‘tarilib ketuvchi ruhiy tana (Saxu, 

Sax) rivojlanishiga ishonishgan. Buning uchun bir qator shartlar: ya’ni kohinlar 

vafot etgan tana ustida tegishli duolarni o‘qishi va barcha udumlarni to‘g‘ri 

bajarishlari kerak bo‘lgan. Qadimgi misrliklar saxuning o‘lmas ruhini uning tanasi 

shakliga o‘xshatishgan. Jismoniy tana (Kxat) parchalanib ketmasligi uchun 

o‘lganidan keyin mo‘miyolangan. 

“Ehrom matnlarida” Ka ruhi faqat fir’avnda mavjud deyilgan. Bu g‘oya 

Fir’avnning kelib chiqishi va qudratini ilohiylashtirish bilan uzviy bog‘langan. 

Qadimgi podshohlik davrining nihoyasida Ka har qanday odamning o‘ziga 

o‘xshash ikkinchi “Men”i bo‘lishi mumkin, deb e’tirof etilgan, u odamning taqdiri 

bo‘lib, o‘z xo‘jasining tashqi ko‘rinishi va sifatlariga o‘xshash mavhum inson 

ko‘rinishida, boshining tepasida tirsagi egilgan holda aks ettirilgan, uning 

mavjudligi ilohiy kelib chiqishga bog‘langan hamda u qudratli sanalgan. Misrliklar 

Ka oziqlanishga muhtoj, deb hisoblashgan va odamning ikkinchi o‘zligi ovqat 

izlab chiqib ketmasligi uchun qabrda hadyalar qoldirishgan. Qadimgi misrliklar 

tasavvuricha Ba – “yurak ruhi”, hayotiy kuch hisoblanadi, Ax esa fir’avnning u 

dunyodagi huzur-halovatda qayta tug‘ilishidir. Bu ruh haqidagi eslatmalar birinchi 

marta “Ehrom matnlarida” tojdor ibis qushi – laylakka o‘xshash ko‘rinishda 

uchraydi. Shuit esa, inson mavjudligi shakllaridan biri, uning soyasidir. Yurak (Ab, 

Ib) ruh bilan mustahkam bog‘langan, u hayot, odamdagi ezgulik va yomonlik 

manbayi hisoblangan. Uning saqlanishiga alohida e’tibor qilingan, chunki qadimgi 



95  

Misrdagi tasavvurlarga ko‘ra Osiris sudida tananing maxsus tekshirishdan 

o‘tadigan yagona qismi yurakdir. Fir’avn ismining saqlanib qolishiga misrliklar 

juda katta ahamiyat berishgan, chunki ular insonning ismi saqlanib qolmas ekan, u 

amal qilishdan to‘xtashiga ishonishgan. 

O‘limdan keyingi hayot haqidagi tasavvurlar inson hayotlik davridayoq 

tayyorlanishi kerak bo‘lgan Osirisning so‘roq maydoni bilan bog‘liq. Kohinlar 

vafot etgan insonni mo‘miyolash jarayonida “O‘liklar kitobi”dan parchalar 

o‘qishgan. Papirus barglariga yozilgan va chiroyli bezatilgan “O‘liklar  kitobi” 

ham  murdani  himoya  qilish va u dunyoda unga hamroh bo‘lishi uchun mo‘miyo 

bilan birga dafn etilgan. Bu kitobni yozish Yangi podshohlik davridan to qadimgi 

Misr tarixining oxiriga qadar davom etgan. Ko‘p incha “O‘liklar kitobi” deganda 

Qadimgi podshohlik fir’avnlari piramidalarining devorlariga o‘yib yozilgan  

“Ehrom matnlari” ning ilk asarlari va O‘rta podshohlik sarkofaglariga o‘yib 

yozilgan “Sarkofaglar matnlari” ham tushuniladi. 

Qadimgi misrliklar “O‘liklar kitobi”ning matnlari mo‘miyolangan tanani 

saqlashiga, o‘lgan kishining ruhiga u dunyodagi sayohatida yordam berishiga, 

Osiris so‘roq maydoniga olib borishiga ishonishgan. Ularning tushunchasi 

bo‘yicha Osiris ayblagan o‘liklar darhol yeyuvchiga berilgan, oqlanganlar esa 

Osiris podshohligida abadiy baxtli hayot kechirganlar. Psixologik nuqtayi nazardan 

boqiylik g‘oyasi bir tomondan, o‘limni kutishdagi tanglikni yengillashtirgan 

bo‘lsa, ikkinchi tomondan, hayotning mazmunini qadrsizlantirgan, chunki qadimgi 

Sharqning  ko‘p lab dinlarida (hinduiylik, buddizm va sh.k.) tasavvur etilganidek, 

dunyo hayoti yagona imkoniyat emas. Qadimgi Misr dinida insondagi ruhiy 

tomonning shu qadar diqqat bilan o‘rganilishi psixologiyaga qiziqish ildizlari uzoq 

qadimgi zamonlar bilan bog‘liqligidan dalolat beradi. 

Qadimgi misrliklarda o‘lganlarga sig‘inish ancha rivojlangan edi. 

Ajdodlarga sig‘inish amaliyoti bo‘lgan Sharqiy Osiyo mamlakatlaridan farqli 

ravishda qadimgi misrliklar vafot etgan fir’avnlarga hamjihat bo‘lib, birgalikda 



96  

ibodat qilishgan. Bunda fir’avn urug‘ining avlodlari o‘ziga xos diniy odatlarni 

amalga oshirishgan. 

O‘layotgan va tirilayotgan tabiatni bildiruvchi O‘lim xudosi hisoblangan 

Osirisga eng  ko‘p ibodat qilingan. Osirisga sig‘inish misrliklarga uning taqdiriga 

o‘xshab o‘lgandan so‘ng qayta tirilishga umid bergan. Misr huquqi ham haqiqat va 

tartib ma’budi Maatni hurmat qilishga bog‘lanib ketgan. Din singib ketgan Misr 

jamiyati dunyodagi barcha narsa, shuningdek, ijtimoiy tartibot va adolat ham 

xudolar hukmida va ular tomonidan yaratilgan, deb hisoblagan. 

Ancha qadim davrdagi Misr ilohlari totemizm ta’siri ostida zoomorf 

bo‘lganlar hamda lochin, buqa, sigir, mushuk, ilon boshli va boshqa ko‘rinishda 

tasvirlanganlar. Masalan, muhabbat, quvonch va xursandchilik ilohi Bastni 

misrliklar mushuk boshli shaklda tasavvur qilishgan. Nil manbayining saqlovchisi 

– Xnum ilohi qo‘y yoki qo‘y kallali odam shaklida tasvirlangan. O‘liklar homiysi, 

dafn marosimi va mo‘miyolash bilimdoni – Anubis bo‘ri, shoqol yoki shoqol 

kallali odam ko‘rinishida ifodalangan. Oy ilohi Tot qadimiy Misr mifologiyasida 

fanlar, yozuv, hisob-kitob, muqaddas kitoblar va jodu-afsunlar homiysi, deb 

hisoblangan. Afsonalarga qaraganda oxirat so‘rog‘ida Tot marhumning qilgan 

ishlari haqidagi yozuvlarni Osirisga taqdim etayotgan iblis kallali (ibis – laylakka 

o‘xshash ko‘rinishdagi qush) odam ko‘rinishida ifodalangan. Misrliklarning odam 

jon va tanadan tuzilgan, muayyan sharoitlarda o‘lganlar tiriladi, degan ishonchi 

mo‘miyolash amaliyotini rivojlantirdi. Milod. avv. qariyb 1500-yillarga kelib to‘liq 

mo‘miyolashga nafaqat fir’avnlarning, balki kohinlar va saroydagi fir’avn 

a’yonlarining ham qurblari yetadigan bo‘ldi. Natijada bunday san’atsirlarini 

saqlovchi kohinlar tutgan o‘rni yanada mustahkamlandi. Aynan kohinlar miloddan 

avvalgi II minginchi yil o‘rta larida fir’avn Amenxotep IV ga dinni isloh qilishga 

yo‘l bermaganlar. 

Qadimgi Misr ibodatxonalari nafaqat diniy marosimlarni o‘tkazish joyi, 

balki ilmiy, madaniy va iqtisodiy hayot markazi hisoblangan. 



97  

Ibodatxonalarda astronomik kuzatuvlar o‘tkazilgan, muqaddas bitiklar saqlangan 

va ular o‘rganilgan, yangi kohinlar o‘qitilgan, kundalik urf- odat marosimlari 

o‘tkazilgan. 

Misr politeizmi davlatni markazlashtirish va unda yuqori hukmronlikni 

o‘rnatish g‘oyasiga mos kelmas edi. Shuning uchun fir’avn Amenxotep IV yagona 

xudoga sig‘inishni tasdiqlashga urinib, diniy islohotlar tashabbuskori bo‘lib qoldi. 

Fir’avn davlat poytaxtini shu iloh nomi bilan Aton, deb atadi va o‘zi ham Exnaton 

ismini qabul qildi, bu “ilohga ma’qul” ma’nosini anglatgan. Fir’avn kohinlar bilan 

ayovsiz kurashlar olib bordi, ularning sig‘inish obyektlari va eski ilohlarini bekor 

qildi. Ibodatxonalarini yopdi, mulklarini musodara qildi. Ammo kohinlarning 

qarshiliklari Atonga topinishning kuchayishiga yo‘l qo‘ymadi, Amenxotep IV 

vorislari esa tez orada Misr ruhoniylari bilan murosaga kelishga majbur bo‘ldilar. 

Natijada kohinlar obro‘-etibori va eski ilohlarga sig‘inish qayta tiklandi. 

Qadimiy Misr dinlari tarixida sehr-jodu katta o‘rinni egallagan. Bizgacha 

yetib kelgan yozma va tasviriy manbalar, ashyoviy dalillar xalq hayotining turli 

sohalarida Misr tarixining barcha bosqichlarida sehrgarlikdan keng 

foydalanilganligini isbotlaydi. Oqibatda Qadimiy Misr dinining timsoli va 

afsonaviy obrazi yahudiylikning (kabbala), shuningdek, xristianlikdagi 

tampliyerlar, rozenkreytserlar kabi ezoterik va mistik yo‘nalishlariga o‘z ta’sirini 

o‘tkazdi. Massonlar rasm- rusumlarida ham Qadimiy Misr dinining afsonaviy 

obrazlari va timsollarini uchratish mumkin. 

Qadimgi misrliklar dini fan va san’atrivoji uchun turtki bo‘ldi, eng avvalo, 

tibbiyot (mo‘miyolash), matematika, geometriya (ehromlar qurilishi uchun hisob-

kitoblar) fanlari taraqqiy etdi. Nil daryosining g‘arbiy qirg‘og‘i Gizada Misr 

fir’avnlari sharafiga qurilgan Xeops, Xefren va Mikerin ehromlari dunyoning yetti 

mo‘jizasi qatoriga kiritilgan. Ehromlarga ham o‘ziga xos ravishda sig‘inilgan. 

Xefrin ehromini qoyatoshdan yasalgan va fir’avn Xefrin qiyofasini o‘zida aks 

ettirgan sfinks haykali qo‘riqlab turadi. Ulkan ehromlarni fir’avnlarning xotinlari 

va yaqinlari sharafiga qurilgan unchalik katta bo‘lmagan maqbaralar, Yuqori va 



98  

Quyi Nil ibodatxonalari, marosimlar o‘tkaziluvchi binolar, kohinlar tomonidan 

vafot etgan fir’avnlarga sig‘inish marosimlari o‘tkaziluvchi saroylar qurshab 

turgan. Ehromlarning barchasi qat’iy ravishda dunyoning to‘rt tomoniga 

qaratilgan, burchaklar qiyaligi juda aniq – bu qadimgi misrliklarning injenerlik, 

astronomik bilimlari yuqori darajada bo‘lganligidan darak beradi. 

Qadimgi Misr dini savodxonlik, fan, san’at rivojiga ulkan hissa qo‘shdi. 

Qadimgi Misr yozuvi – sivilizatsiyalar tarixidagi eng qadimiy yozuvlardan biridir. 

U miloddan oldingi IV ming yillik oxiridan boshlab amal qilgan. Uning eng 

qadimgi turi – iyerogliflardir. Yunoncha “iyeroglif” – “muqaddas belgilar” so‘zi 

misrcha “medet necher” (“ilohiy nutq”) atamasiga borib taqaladi. Qadimgi Misr 

mifologiyasi jahon adabiyoti  va  kino  san’atiga  katta  ta’sir  ko‘rsatgan. “O‘liklar  

kitobi”, “Mo‘miyoning jonlanishi”  motivlari  asosida  asarlar  yozilgan,  filmlar 

yaratilgan. Yunon mifologiyasida Yegipt (Yegipet, Yegipt), ya’ni Misr personaji 

mavjud. 

Sharqshunoslikning Qadimgi Misr tili va yozuvi, tarixi, madaniyati va 

arxeologik yodgorliklarini o‘rganuvchi sohasi misrshunoslik, deb ataladi. 1822-

yilda F. Shampolyon Misr matnlarining ma’nosini aytib bergan. Yana bir fransuz 

misrshunosi, arxeolog O.F.Mariet Misr muzeyining asoschisi bo‘lgan. 

Hukumatning 1835-yilda chiqargan Qadimgi Misr yodgorliklarini muhofaza qilish 

haqidagi qarori arxeologik qazishma joylarini talon-toroj qilish jarayoniga chek 

qo‘ydi, ilk kolleksiyalarga oid eksponatlar katalogini tuzish boshlandi. Misr 

muzeyidagi eksponatlarning umumiy soni 155 mingdan oshadi, ularning  ko‘p 

qismi ko‘rish uchun ochiq. Afsuski, 2010-yili harbiy harakatlar paytida 

eksponatlarning bir qismi yo‘qolib ketdi. 

Qadimgi Bobil va Ossuriya dinlari barcha 

shumerlar tomonidan bunyod etilgan. Shumerlar 

qadimgi Mesopotamiya hududida yashab sivilizatsiya 

darajasiga erishgan dastlabki xalqlardan hisoblanadi. Savdo-sotiq sharofati bilan 

ularning manzilgohlari gullab-yashnagan shahar-davlatlarga aylangan. Miloddan 

avvalgi 3500-yillarga kelib ular rivojlangan sanoat, iqtisodiyot, me’morchilik, 

Qadimgi Bobil va 

Ossuriya dinlari 



99  

madaniyat, yozuv va diniy e’tiqodiga ega bo‘lgan urbanistik turdagi yetuk 

sivilizatsiyani barpo etganlar. 

Qadimgi Misrda bo‘lgani kabi qadimgi Mesopotamiyada ham podshoh oliy 

xudoning o‘g‘li sifatida ulug‘langan. Shunday qilib, podshoh xudoning noibi 

hisoblangan, hokimiyatga esa xudolarning sovg‘asi hamda ular muqaddas 

qudratining davom etishi sifatida qaralgan. Podshoh siymosi dindorlar tomonidan 

qudrat, oqillik va adolat namunasi deb tasavvur qilingan. Ossuriya podshohlari 

o‘zlari haqidagi ana shunday tasavvurlarni o‘z unvonlarida qo‘llab-quvvatlab: 

“Men, Sinaxxerib, buyuk podshoh, qudratli shoh, tirik jon mavjud bo‘lgan 

dunyoning shohi, Assiriya podshohi, olamdagi to‘rt mamlakat shohi”. Qadimgi 

Mesopotamiyada Urning III sulolasi davrida (milod. avvalgi 2111-2003-yillar) 

“podshohlik”ning ilohiy kelib chiqishi haqidagi ta’limot yaratilgan edi. Unga ko‘ra 

podshoh yerda xudolar olamini namoyon etishi tushunilmasa, uning davlat 

boshqaruvidagi roli yo‘qoladi, deyilgan. Vazirlar, harbiy qo‘mondonlar, 

maslahatchilar davlatni boshqarishda amaliy jihatdan katta ishlarni bajarishgan5. 

Ammo so‘nggi qaror xudoning noibi, deb hisoblangan podshoh tomonidan qabul 

qilingan. 

Kohinlar ilohlarga sig‘inishda vositachilar sifatida hurmat qilingan. Dindorlar 

ularni muqaddas samoviy kuchlarning uchqunlari, deb qabul qilishgan. O‘z 

navbatida kohinlar go‘yoki dindorlar va xudolarning doimiy bog‘lanib turishini 

ta’minlashgan. Buning uchun ular tomonidan xilma-xil bayramlar, marosimlar, 

odatlar ishlab chiqilgan. Diniy ibodat qadimgi mesopotamiyaliklarga reallikdagi 

olam shafqatsizliklaridan yuqori ko‘tarilishga, shuningdek, o‘zini yangilash va o‘z 

atrofini bezashga imkon bergan. 

Milod. av. II ming yilliklar oxirida shumerlarning diniy qarashlari 

bobilliklarniki bilan qorishib, bir-biriga singib ketdi. Bobil miloddan avv. VI 

asrgacha mavjud bo‘lgan. Uning nomi qadimgi somiy tilida “Tangri  darvozasi” 

ma’nosini  anglatgan. Afsonalarda Yerning barpo etilishi va loydan yasalgan 

birinchi odamlar haqida hikoya qilinadi. Unga ko‘ra Qadimgi Mesopotamiya 

xudolari o‘zlariga xizmat qilishi uchun odamga jon ato etganlar. Afsonalar 



100  

dunyoning yaratilishi, yer osti dunyosining, yoki erkak namoyandasi bo‘lgan 

ibtidoiy betartib aralashmasi – Apsu haqida hikoya qiladi. Tiamat – dastlabki 

qadimiy okeanning ayol namoyandasi sifatida e’tirof etiladi. Shumer 

mifologiyasida ijtimoiy adolat, jinslar o‘rta sidagi o‘zaro munosabatlarning 

psixologik jihatlari, oilaviy munosabatlar va boshqalar haqidagi tushunchalar 

allaqachon mavjud bo‘lgan edi. Masalan, insoniyatning oltin asri, jannat hayoti, 

dunyoni suv olishi haqidagi afsonalar muhim o‘rin egallagan. Keyinchalik ular Old 

Osiyo xalqlarining diniy qarashlariga kirib keldi, so‘ngra Bibliya mazmunlarida 

o‘z aksini topdi. 

Bobil diniy mifologiyasi kohinlarning o‘z davri uchun murakkab bo‘lgan 

astronomiya, matematika, metrologiya sohalaridagi bilimlariga tayangan. Kohinlar 

o‘z bilimlarini irrigatsiya-ziroatchilik, me’morchilik va nodiniy boshqa sohalar 

ishlarini tashkillashtirishga safarbar qilganlar. Bobil astrologiyasi faoliyati ma’bud 

va ma’budalarni osmon jismlariga qiyoslash, tenglash va taqqoslash bilan bog‘liq 

bo‘lgan. Masalan, Sinni (Ura ma’budi) Oy bilan, Nabuni (donolik ma’budi) 

Merkuriy bilan, muhabbat ma’budi Ishtarni – Venera bilan, urush ma’budi 

Nergalni – Mars bilan, Mardukni – Yupiter bilan, Ninurtani – Saturn bilan 

bog‘lashgan. Nomlar bejiz berilmagan, chunki ma’budlarga insonlar fe’l-atvori, 

his-tuyg‘ulari va ular planetalarni qanday idrok qila olishlari ato etilgan, deb 

e’tiqod qilingan. Maftunkor Venera muhabbatga qiyoslangan, qizil planeta – Mars 

– urushga, eng katta Yupiter – qudratli Mardukka. Ushbu ilohlar panteonini tadqiq 

qilish din sotsiologiyasi va psixologiyasi uchun muhim ahamiyat kasb etib, o‘sha 

davrning ijtimoiy- siyosiy jabhalarini, insonlar va jamoalararo o‘zaro 

munosabatlarni o‘rganishda muhim manba bo‘lib xizmat qiladi. Sayyoralarga 

ma’budlar nomini berish greklarga, keyinchalik rimliklarga o‘tdi. Ma’budlarning 

lotincha ismlari bizning davrimizgacha shu planetalarning nomlarida saqlanib 

kelgan. 

Qadimgi Mesopotamiya dinida  ko‘p lab  ko‘p xudolik dinlarda bo‘lgani 

kabi vaqt-zamonning davriyligi, abadiy va uzluksiz almashish to‘g‘risidagi 

tasavvurlar bo‘lgan. Shumerlar va bobilliklar Nisan oyida bahorgi yomg‘irlar davri 



101  

boshlanishini bayram qilganlar. Bir qator Mesopotamiya shaharlarida Tishri oyida 

kuzgi yomg‘irlar davri boshlanishi bayram qilingan. Bu mavsumlar tabiatning 

tug‘ilishi va o‘limi payti sifatidagi sakral davr sanalgan. Bahorgi yomg‘ir davrini 

kishilar hayotidagi yangilanish vaqti, deb bilib, hosildorlik ma’budlari Tammuz va 

Marduk sharafiga don va mevalar ehson qilishgan. Keyin umumiy ovqatlanish, 

raqsga tushish, an’anaviy marosim va odatlar boshlangan. Bayramda ishtirok 

etishga bunday o‘ziga xos vaqtni yorib o‘tish marosimi sifatida qaralgan. Qadimgi 

Sharq dinlarida vaqt oqimi va uni bo‘lish mumkin emasligi haqidagi (“vaqt 

daryosi”) tasavvurlar bo‘lgan. Vaqt uzluksizdir, uni insonlar “o‘tmish, hozir, 

kelajak” deganda, shartli ravishda gapirilgan paytga nisbatan “hozir,  qandaydir 

paytgacha va biron paytdan keyin”, deb ajratadilar. 

Turli fol ochish tizimlari – afsun, sehr-jodu va mantika bu davrda ulkan 

muvaffaqiyalarga erishgan edi. Folbinlar (Barular) tushlarni ta’birlar, qurbonlik 

qilingan jonivorning ichki a’zolariga, ayniqsa, jigariga qarab, suv ustidagi moy 

dog‘lariga qarab taqdir va kelajakni bashoratini qilar edilar. Bobil kohinlari vaqt 

oralig‘idagi sonlarga bo‘lgan munosabatlarni va ularning muqaddas ma’no anglatib 

fazoviy bo‘linishi haqida yozib qoldirganlar. Shu bois, 1, 3, 7, 12, 60 va boshqa 

sonlarni dunyoning  ko‘p lab madaniyatlarida hozirgi davrlargacha muqaddas, deb 

hisoblash saqlanib qolgan. 

Mesopotamiya diniy e’tiqodlarida demonologiyaga muhim o‘rin ajratilgan. 

Quyi ruhlar asosan yovuz hisoblanganlar. Ular bilan kurashish uchun kohinlar 

afsun, sehr-jodular tuzishgan, ulardan himoyalanish uchun esa tumorlardan 

foydalanilgan yoki tumorlarga o‘sha yovuz ruh tasvirlari tushirilgan. U shunchalar 

jirkanch etib tasvirlanar ediki, ularning nazdida iblis tumorni ko‘rgan zahoti 

qo‘rqqanidan qochib ketishi shart edi. Ijobiy xususiyatga ega bo‘lgan ruhlar ancha 

kam, deb hisoblaganlar va ular ibodatxonalar, uylar va odamlar tinchligini 

qo‘riqlashiga ishonganlar. Odamlar uchun  ko‘p roq xavfli  va  shafqatsiz  iblislar  

yettita, deb ularni “ajal ruhi”, “skelet”, “odamlar ta’qibchisi” deb nomlaganlar. 

Bobilliklar fikricha ularni faqat tajribali kohingina murakkab va sirli qaytariq yo‘li 

bilan daf qilishi mumkin bo‘lgan. Shu sababli, qadimgi Mesopotamiyada kohinlar 



102  

obro‘- e’tibori juda yuqori bo‘lgan. Hozirgi kunda ham turli xildagi ekstrasenslar 

xizmatiga hamda odamlar orasida muammolarni sehr-jodu, afsun va ruhlarni 

chaqirish va boshqalar yordamida hal etish mumkinligiga ishonch bor. 

Bobil, Ossuriya va Mesopotamiya dinlar mifologiyasi ma’lum ma’noda 

keyinroq paydo bo‘lgan dinlarning diniy mifologiyalariga ta’sir ko‘rsatdi, ayniqsa, 

O‘rta  asr Yevropa madaniyatida o‘z aksini topdi. 

 

Antik dinlar | Rim imperiyasi o‘rnatilayotgan paytda qadimgi yunon dini rimliklar 

diniy afsonalarining vujudga kelishida katta rol o‘ynagan va jahon madaniyati 

hamda san’atiga katta ta’sir ko‘rsatgan. Qadimiy Rim madaniyati nafaqat yunon 

ilohlar panteonini, balki boshqa diniy-madaniy urf-odatlarni ham o‘z ichiga 

qamrab oldi. Gesiod (mil.avv. 700-yillar atrofi) “Teogoniya” poemasida dunyoning 

xaosdan yaratilganligi haqidagi afsonani keltiradi, unda ilohlar geneologiyasini va 

uch ilohiy shajaraning ketma-ketligini izohlab berdi.  

Xudolar va odamlarning paydo bo‘lishi misolida yunon-rim afsonalari ijtimoiy 

aloqalar haqida, yer, xudolar, odamlarning vujudga kelishi, ularning o‘zaro 

munosabatlari, ziddiyatlari va ularni yengib o‘tish yo‘llari, bo‘ysunish va itoat 

munosabatlari, xaosdan tartibot va qonuniylik tomon bosib o‘tilgan oson 

bo‘lmagan yo‘l haqida hikoya qilinadi. Afsonalarda bayon etilishicha, birlamchi 

Xaosdan Yer – Geya, yer osti dunyosi – Tartar ajralib chiqqan; Geya osmon Urani 

va ularning umumiy bolalari bo‘lgan titanlarni dunyoga keltirgan. Qadimgi 

afsonalarda yer barcha narsani, shu jumladan osmon, xudolar va odamlarni 

vujudga keltirgan hamda yer usti va yer osti dunyosini oziqlantirib turadi, degan 

tasavvur bayon qilinadi. Shuning uchun qadimiy mifologiya xtonik (yunoncha – 

dunyoviy), deb ataladi. Yer osti shohliklarining ilohlari yoki ular bilan bog‘liq 

maxluqlar: Aid, Persefona, Tserberlarr ham xtonik, deyiladi. Eng tipik xtonik 

jonzot ilondir. Argosda ilonlarni qirish taqiqlangan edi, Palladadagi Afina 

ibodatxonasida esa muqaddas ilonga sig‘inilgan. 

Afsonalarda dunyoni xudo Kronos abadiy boshqargan, u keskin kurashdan 

keyin Zevsning kichik o‘g‘li tomonidan ag‘darib tashlangan; keyinchalik u 



103  

Olimpda xotini Gera va  ko‘p sonli xudolar bilan birgalikda hukmronlik qilgan. 

Chamasi, qadimgi greklar tasavvurida erkak va ayol xudolar (yahudiylik va 

islomning absolyut shaxssiz xudolaridan farqli ravishda) shaxslar bo‘lishgan 

hamda insonga xos xarakter, xatti-harakat, xursandchilik yoki g‘am-g‘ussaga oid 

reaksiyalarga ega bo‘lishgan. Ular urushishgan, yarashishgan, turmush qurishgan, 

yerda ularning  ko‘p sonli yarim xudo va qahramonlar hisoblangan farzandlari 

yashashgan, bu farzandlarning bir qismi xudoga aylanishgan, deyishgan(masalan, 

Gerakl, Zevs va Letoning qizi, Apollonning opasi Artemida). Bokira ma’buda 

Artemida donishmandlik himoyachisi, nikoh va tug‘ilish homiysi sifatida 

ulug‘langan. Unga ovchilik xudosi, er-xotinlik va farzand ko‘rishlik, bokira qizlar 

homiysi sifatida sig‘inishgan. U yana oy ma’budasi, deb sanalgan va  ko‘p incha 

Selenaga qiyoslangan. Rim dinida Artemidaga ma’buda Diana mos keladi. 

Apollonni yunonlar Quyoshning o‘g‘li sifatida, mergan-jangchi, quyosh 

yorug‘ligining namoyandasi va ilhom ilohlari hamrohlik qilib yuruvchi 

san’athomiysi sifatida ulug‘laganlar. Gesiodning “Teogoniya”sida   milod.   av.   

VII   asrlardagi   yozuv   yodgorliklarida, birinchi marta to‘qqizta ilhom ilohlari 

nomlari haqida eslatib o‘tilgan. Antik davr oxirlarida ularga san’atva fanning 

ma’lum sohalari biriktirib berilgan. Ilhom parisi Evterpa – lirika-nazm, Klio – 

tarix, Taliya – komediya, Melpomena – tragediya, Terpsixora – raqslar, Erato – 

muhabbat va nazm, Poligimniya – madhiyalar, Uraniya – astronomiya, Kalliopa – 

epos homiylari bo‘lgan, deb hisoblangan. Ilhom parilari obrazlari S.Bottichelli, 

Ya.Tintoretto va boshqalar ijodida o‘z aksini topgan, ular turli janrlarning 

qahramonlari sifatida yuritiladi, ayrimlarining nomlari, masalan, ilhom ilohi 

Terpsixoraning nomi  ko‘p incha baletga ko‘chiriladi. 

Greklar dinida Gera Kronos va Reyaning qizi, Zevsning singlisi va xotinidir. 

Geraga, shuningdek, olimpiya xudolari malikasi, shaharlar va qahramonlar, nikoh 

va oilaviy hayotning osmoniy homiysi sifatida sig‘inishgan. Zevs va Mayyaning 

o‘g‘li Germes olimpiya xudolarining irodasini odamlarga yetkazadigan xabarchi, 

cho‘ponlar, sayyohlar va savdogarlar homiysi, vafot etganlar ruhini Aidaning yer 

osti saltanatiga yetkazuvchi hisoblangan. Femida yunon mifologiyasida adolatli 



104  

sud ilohi sanalgan. U ko‘zi bog‘lab qo‘yilgan – sovuqqonlik, vazminlik timsoli va 

qo‘lida tarozi – aniqlik belgisi bilan aks ettirilgan. Zamonaviy leksikonda ham 

antik davr ilohlari nomlari keng qo‘llanilmoqda. Masalan, adliyani  obrazli  

ravishda “Femida  tarozisi”, huquq-targ‘ibot organlari vakilini “Femida  

rahnamosi”  deyishadi. Zevs va Femidaning qizi Dika haqida onasidan adolat 

hissini meros qilib olgan va adolat xudosi,  deb  aytishgan. “Berahm” Dika  qo‘lida  

qilich  bilan  jinoyatchi ortidan kuzatib yuradi va keyin uning ko‘ksini teshadi, deb 

hisoblangan. Afinada Dika ommaviy va xususiy da’vo bilan murojaat qilish ifodasi 

sanalgan. Go‘yoki Dika Zevsga yerdagi barcha adolatsizliklardan xabar beradi. 

Uning ismiga  ko‘p incha Astreya (yulduzli, osmoniy) laqabi qo‘shishgan. Ehtimol, 

qadimgi greklar haqiqiy adolatga osmoniy kuchlar yordamidagina erishiladi, deb 

tasavvur qilishgandir. Ellinizm davrida diniy mavzudagi dramatik madaniyatga 

Isida, Kibela, Mitra va Demetrlarga bag’ishlangan misteviyalar, ya’ni maxfiy diniy 

marosimlar ijro etilgan.  

Ellinizm davrida Isida, Kibela, Mitra va Demetralarga bog‘ishlangan 

misteriyalar, ya’ni mahfiy diniy marosimlar ijro etilgan. Ko‘rinib turibdiki, greklar 

o‘z ilohlariga sof insoniy sifatlarni ato etganlar, ularning geneologiyasini, 

shaxslararo aloqalarini kuzatganlar, xatti-harakatlarini prognoz qilganlar, ular xatti-

harakatlarining psixologik va ijtimoiy sabablarini tushuntirganlar va shuningdek, 

ularning obrazlarini san’atning turli shakllarida yaratganlar. Shunday qilib, 

Qadimgi Gretsiya diniy mifologiyasini o‘rganish antik davr madaniyati haqida 

tasavvur hosil qilishga yordam beradi.  

Veda dini va braxmanizm 

dinshunoslikda hinduiylikning ilk bosqichlari 

sifatida qaraladi. Veda dini – milod. avv. III 

ming yillikda  ko‘p gina majusiy e’tiqodlarga asos bo‘lib qolgan hind-oriy 

qabilalarining juda qadimiy e’tiqodlariga tegishlidir. Bu din mil. avv. II va I ming 

yillik o‘rta larida hozirgi Hindiston hududida gullab-yashnagan va 

braxmanizmning, keyinchalik hinduiylikning rivojiga asos solgan. Hind dinlarining 

muqaddas manbalari Vedalar, madhiyalar, Aranyaklar va Upanishadlardir. Vedaga 

Veda dini, braxmanizm. 

Hinduiylik 



105  

oid bu adabiyot shruti (sanskritchada – eshitilishi mumkin bo‘lgan narsa)da unga 

oid diniy ta’limot asoslari bayon etilgan. Rivoyatlarga ko‘ra Vedalar o‘tmishdagi 

donishmandlar – rishilarga “yaqqol  eshitilgan”,  ular og‘zaki  ravishda  avlodlarga  

uzatib turilgan, ammo keyinchalik kishilarda ularga qiziqish yo‘qolgan. Shunda 

donishmand Vyasa tomonidan Vedalarni yozib olish tashkil qilingan, u 

materiallarni samxita (sanskritchada – birgalikda saqlanuvchi), deb ataluvchi 4 

qismga ajratgan va ularni o‘z shogirdlariga bergan. Shunday qilib Rigveda, 

Samaveda, Yajurveda va Atxarvaveda paydo bo‘lgan. Vedalar asosida ularga 

izohlar vujudga kelgan: Braxmanlar (vedizm odatlarining sharhi), keyinchalik uni 

o‘rmonlarda qo‘nim topgan tarkidunyochilar va avliyolarga mo‘ljallangan 

Aranyaki va turli sirli g‘ayritabiiy bilimlarni va metafizik bahslarni qamrab olgan 

falsafiy traktatlar bo‘lmish Upanishadlar to‘ldirdi. Rigveda qadimiy madhiyalar, 

asosiy ilohlar haqidagi va ularga yordam so‘rab murojaat qilishga oid ma’lumotlar 

to‘plami hisoblanadi. Samaveda – Rigveda madhiyalarini qo‘shiq shaklida 

qaytarishga qulay bo‘lgan to‘plam. Sig‘inish qo‘shiqlari bo‘lmish mantralar 

Vedalarning eng qadimiy qismidir. Yajurveda – sig‘inish sehr-jodulari va 

xudolarga qurbonlik keltirish odatlari ifodalangan to‘plam. Atxarvaveda diniy 

qo‘shiqlar va sehrgarlik jodularini o‘z ichiga oladi. 

Hinduizm diniy amaliyotda meditatsiya va uning eng yuqori bosqichi – 

mistik jazava muhim axamiyatga ega. Mistik jazavaga tushishga turli yo‘llar bilan 

erishiladi: nafas olishning turlicha usullari, mantralar, muqaddas obrazlar 

meditatsiyasi, diniy ustozning shaxsga gipnotik ta’siri. Nafas olish usullari ikki 

tamoyilga asoslanadi: 1) organizmda kislorod va karbonat angidrid nisbati va uni 

o‘zgartirish. Kislorod konsentratsiyasi kuchaytirilsa tormozlanish jarayoni 

boshlanadi, bu o‘z navbatida nafas olishning intensivlanishiga va o‘pkaning 

haddan ortiq kislorod olishiga olib keladi. Aksincha, o‘pkada karbonat angidrid 

konsentratsiyasi ko‘p aysa – nafas olish to‘xtatilsa, miyadagi ba’zi zonalarda 

qo‘zg‘alishlar boshlanadi; 2) nafas olish jarayonida turli guruhdagi mushaklar, 

muskullardan foydalanish ham mistik ekstazga olib kelishi mumkin. 



106  

Diniy amaliyotda mistik ekstazga erishish uchun narkotik moddalardan 

foydalanish diniy axloq va amaliyotning eng nozik masalalaridan sanaladi. Bir 

tomondan, jamoatchilik axloqi narkotik moddalardan foydalanishni yoqlamaydi, 

boshqa tomondan, bir qator dinlarda narkotik moddalar diniy amaliyotning muhim 

tarkibiy qismi bo‘lgan. Masalan, somadan olingan ichimlik hinduiylikda muqaddas 

sanalgan va qurbonlik keltirish marosimlarida muhim rol o‘ynagan. Soma ilohi bu 

ichimlikning xudosi sanalgan6. 

“Arda Viraz Namag”ning  pahlaviy  matnlarida  somadek  ta’sir ko‘rsatuvchi 

manga (soma kabi ta’sir qiluvchi ichimlik) dan marosimlarda foydalanish haqida 

ma’lumotlar bor7. Unda kohinlikka o‘z nomzodini qo‘ygan taqvodor Virazning bu 

vazifaga munosiblikka oid testdan qanday o‘tgani aytilgan. Sinov shartlariga ko‘ra 

Viraz jamoat oldida mang ichimligini ichadi va transga tushadi, shundan keyin 

ruhiy dunyoda ko‘rganlarini hikoya qiladi. Soma nafaqat ruhiy dunyoga o‘tuvchi  

ko‘p rik, balki unga kiruvchi ruxsatnoma bo‘lib xizmat qiladi, faqat kohin somani 

jazosiz yutishi mumkin bo‘lgan va u o‘ziga xos “yolg‘onchilik detektori” bo‘lgan. 

Elevsin dramalarida ishlatilgan kikeon muqaddas ichimligi, dzen choyi va 

boshqalar  ko‘p hollarda foydalanilgan bunga o‘xshash ichimliklardan o‘ziga xos 

diniy tajribaga erishish ko‘zda tutilgan, masalan, diniy xarakterdagi arvohlarni 

ko‘rish, o‘lim vasvasasidan qutilish va h.k.8. Nima bo‘lganda ham  ko‘p lab dinlar 

doirasida afyun vositasidan foydalanmay transga erishish usullari ishlab chiqilgan. 

Islomda mast qiluvchi vositalardan foydalanish barcha musulmonlar uchun harom 

sanaladi va taqiqlangan, chunki ulardan foydalanish marosim va odatlarni amalga 

oshirishda xatoliklarga, ma’naviy buzilishga olib kelishi mumkin, shuningdek, 

irodani cheklab, ongni xiralashtiradi. Shuning uchun terrorchilik tashkilotlari va 

ekstremistik guruhlar boshliqlari yoshlarning ongini boshqarish oson bo‘lishi 

uchun narkotiklarga moyilligi bo‘lganlarni yollaydilar yoki ularni shunga 

o‘rgatadilar. 

Braxmanlar xudolar olamiga yaqin, ularning tabaqasi kshatriylarnikidan 

ustun bo‘lsa-da, vedizm davrida rojalarning mavqeyi puroxitalar statusidan ancha 



107  

yuqori bo‘lgan. Rigvedada ruhoniyning dunyoviy hukmdorga ma’naviy xizmatchi 

sifatida bo‘ysunishi tabiiy holat, deb tan olingan9. O‘z navbatida Dxarmaga 

bo‘ysunish va uni himoya qilish rojaning muhim majburiyati bo‘lgan. Jamiyatning 

barcha a’zolari kabi hukmdor o‘zining Dxarma hokimiyatiga bo‘ysunishini tan 

olgan va uning oldidagi o‘z majburiyatlarini bajarishga qasam ichgan. 

So‘nggi vedizm davrida podshoh hokimiyatini ilohiylashtirish boshlanadi. 

Manu Qonunlarida u xudolarning timsoli deb e’lon qilingan. Qadimiy matnlar buni 

odamlarning Dxarma qonunlari bo‘yicha baxtli yashagan davriga, bu qonunlar 

ularning qalbida bo‘lganligiga bog‘lab tushuntirishadi. Ammo kishilar ilohiy 

qonunlarni unuta boshladilar va jamiyatda kuchli kuchsizni yeb qo‘yishiga 

asoslangan baliq qonuni hukmron bo‘lib qoladi. Shunda xudolar inson tanasiga, 

ya’ni o‘ladigan tanaga o‘z mohiyatlarining bir qismini solib, uni hukmdorning 

odamlariga dxarmani qo‘llab-quvvatlash va tiklash uchun tortiq qildilar. Shuning 

uchun uning tarixiy davrlarda mamlakatda bo‘lmasligiga xaos holati va barcha 

tabaqalar uchun jamiyatning “baliq qonuniga” qaytgani sababli fojea sifatida 

e’tirof etilgan. So‘nggi Veda davrida hukmdor “deva”, ya’ni iloh, deb atala 

boshlagan10. 

Purana (sanskritda – qadimiy) ham vedizmning muhim manbayi sanaladi. 

Qadimiy puranalar miloddan oldingi 1-ming yillikning o‘rta lariga taalluqli, biroq 

bizgacha yetib kelgan matnlar asosan 1-ming yillikning 2-yarmida paydo bo‘lgan. 

Markandeya-purana, Vayu-purana, Vishnu-purana, Bxagavata-purana va Matsya-

purana  ko‘p roq o‘rganilgan. Har bir purana o‘zi bag‘ishlangan xudoga sig‘inishga 

mos ravishda vishnuga oid, shivaga oid yoki braxmaga oid puranalar, deyiladi, 

ammo ular, umuman olganda, hinduiylikning asosiy diniy, ijtimoiy va axloqiy 

tamoyillarini ifodalashgan. Shakli va mazmuniga ko‘ra puranalar qadimgi hind 

eposlariga yaqin va yaratilgan barcha narsalar haqidagi rivoyatlar, afsonalar, iloh 

va xudolarning geneologiyasi, donishmandlar va afsonaviy sulolalari haqida 

hikoya qiladi. 

Puranalarning axloqiy va metafizik g‘oyalari o‘rta  asr hind faylasuflarining 

asarlariga o‘z ta’sirini o‘tkazgan. Dramaturg va shoirlar ham o‘z ijodlarida 



108  

puranalar diniy mifologiyasiga murojaat qilishgan. Yangi hind tilidagi diniy va 

adabiy an’analarga xudoni ekstatik, ya’ni uni jazava tutgandek, zavq-shaq bilan 

sevish – bxakti hamda Krishna, Dxarmashastri va boshqalar hayoti haqida hikoya 

qiluvchi Bxagavata- purana alohida ta’sir ko‘rsatgan. 

Vedalarning xotima qismi bo‘lgan Vedanta va Upanishadlarda hinduiylik, 

buddizm va jaynizm uchun umumiy bo‘lgan asosiy tushunchalar aniqlab berilgan. 

Hozirgi paytda ham Vedantaning izdoshlari mavjud va u din falsafasi doirasida 

faol tadqiq etilmoqda. Karma braxmanizm, hinduiylik va buddizmda insonning 

tirikligida erdagi ishlari uchun mukofot sanaladi; u inson hayotida uning keyingi 

amal qiladigan taqdirini belgilovchi xatti-harakatlari yig‘indisi hamdir. Odatda 

karma, deganda taqdir tushuniladi. Hinduiylik va buddizmda Sansara – tiriklik 

olamining doimiy emasligi, bir tana qobig‘idan boshqasiga o‘tishning yagona 

zanjiri, tug‘ilish va o‘lishning davriyligi haqidagi tasavvurdir. Atman – individual 

ruhiy ibtido. Braxman – amal qiluvchi barcha narsalar asosida turuvchi kosmik 

ruhiy ibtido, shaxssiz absolyutdir. Katta sig‘imga ega bu tushunchaning  ko‘p lab 

izohlari mavjud. Vedalarda odamda individual va ruhiy ibtidoning birligi g‘oyasi 

ta’kidlanadi. Vedanta diniy falsafasi va uning asosiy tushunchalari Sharq dinlari va 

etikasi porofessori S.Radxakrishnan tomonidan chuqur tushuntirilgan. U 1936-

1939-yillarda Oksford universitetida dars bergan. S.Radxakrishnan, G.Chatterdji 

va S.Vivekananda – vedentaning yangi davrdagi vakillaridir. 

Braxmanlik Hindistonda miloddan oldingi I ming yillikda rivojlangan. O‘z 

mohiyatiga ko‘ra braxmanlik – veda dinining davomidir. U o‘z  nomini  muqaddas  

matnlar  to‘plami hisoblanmish “Braxmanlar”dan olgan bo‘lib, u Vedalarni  

to‘ldirgan unda odatlar tasvirlangan va izohlangan. “Braxmanizm”, “vedizm” va 

“hinduiylik” terminlari Yevropa sharqshunosligi va dinshunosligida qo‘llanila 

boshlagan, Hindistonda esa hinduiylik Hindu-dxarma, ya’ni Hindlar qonuni, deb 

ataladi. Braxmanizm veda oriylarining diniy an’analari va mahalliy xalq diniy 

ishonchining o‘zaro aralashuvidan vujudga kelgan. Braxmanizmda animistik va 

totemistik tasavvurlar, ajdodlarga va muqaddas jonivorlarga sig‘inish muhim rol 

o‘ynaydi. Braxmanizm ijtimoiy munosabatlar barqarorligining asosi bo‘lmish 



109  

varna va kastalar amal qilishini muqaddaslashtiradi va mustahkamlaydi. U har bir 

varna uchun hayot kechirish tarzining mezoni va me’yorini o‘rnatadi. Braxmanizm 

har bir varna uchun o‘z mezonini va hayot tarzi chegarasini o‘rnatib beradi. Inson 

qancha  ko‘p bilimdon bo‘lsa, u o‘zining ishlari uchun shuncha  ko‘p 

ma’suliyatlilik bilan jon kuydiradi. 

Kundalik hayotda diniy yo‘l-yo‘riqlarni va murakkab odatlarni qat’iy 

saqlash braxmanlikning xarakterli xususiyati hisoblanadi. Braxmanizmda 

tarkidunyochilik amaliyoti qo‘llab-quvvatlanadi, chunki bu karmani yaxshilaydi va 

oxir-oqibatda sansaraning qayta tug‘ilishlar zanjiridan ozod qiladi. Braxmanlik 

dogmatikasi asosida tabiatning jonli ekanligi va barcha jonli mavjudotlarning 

boshqacha shaklga kirishi haqidagi tasavvurlar yotadi. Har bir keyingi tug‘ilish – 

reinkarnatsiya o‘tgan hayotdagi yaxshi va yomon xatti-harakatlarga berilgan 

adolatli ajrdir. Ijobiy karma insonga keyingi hayotda osmonda yashovchi bo‘lib 

yoki yuqori mavqedagi oilada tug‘ilishga imkon beradi, bu ruhiy rivojlanishda 

yanada ilgarilash hisoblanadi. Hinduiylik afsonalariga ko‘ra, salbiy karma jonivor, 

o‘simlik sifatida yoki past tabaqadagi oilada tug‘ilishga olib keladi. 

Vedizm va braxmanizmni o‘rganishning muhimligi ularning jaynizm va 

buddizm taraqqiyotiga turtki berganligi va hinduiylik taraqqiyotida muhim bosqich 

ekanligi bilan belgilanadi. Vedizm va uning maktablari asosida  ko‘p lab 

yo‘nalishlar vujudga kelgan va ularning har biri muqaddas matnlarni o‘ziga xos 

tushuntirishadi. Veda mifologiyasining ba’zi personajlari “Maxobxorat” va 

“Ramayana” kabi hind eposlarida uchraydi. 

Vedizm marosimlari murakkablashgan sari ularni bajaradigan ruhoniylar 

soni ham ko’paygan. Keyinchalik, hind jamiyatining tabaqalanishi natijasida 

imtiyozli ruhoniylar – braxmanlar tabaqasi tashkil topdi. Hinduiylikning 

boshlang‘ich bosqichida tuzilgan Rigvedada shoh - rojaning ilohiy tabiatga egaligi 

haqida ma’lumot yo‘q. Unga ko‘ra Roja Purukusha yarimxudo – ardxadeva 

qahramon sanalsa-da, yerdagi boshqarish ishi bilan shug‘ullangan, xudolar esa 

osmonda hukmronlik qilganlar. Roja hokimiyati ilohiy hokimiyatga qiyoslangan, 

ammo uning shaxsi ilohiylashtirilmagan11. Rigvedada rojaning dunyoviy 



110  

majburiyatlari bilan uning shaxsiy ruhoniysi – puroxitining diniy majburiyatlari 

bir-biridan qat’iyy ajratilgan. Boshqarish muvaffaqiyati dunyoviy va diniy 

hokimiyatning muvozanatiga bog‘liq bo‘lgan: roja braxmanlarning imtiyozlariga 

daxl qilmagan, puroxita esa doimo hukmdorga xizmat qilgan. Shunday qilib, 

kshatriylar – hukmdorlarva braxmanlar – ruhoniylar hokimiyatlarining bir-birini 

o‘zaro nazorat qilishi jamiyatni “muqaddas” yoki “dunyoviy” mustabidlik – 

zolimona hukmronlikdan himoya qilgan. 

Hinduiylik nafaqat dinni balki uning  ko‘p lab shakllari, e’tiqodlari, hayot 

tarzini ham anglatadi. Hinduiylikning shakllanish jarayoni  ko‘p ming yillar davom 

etgan. Hinduiylik so‘zi “hind” so‘zidan kelib chiqqan va G‘arbiy va O‘rta  Osiyo 

xalqlari Hind, deb atagan daryo nomidan olingan.  VIII  asrda “hindu” so‘zi  orqali  

hindlarni,  ya’ni  Boburiylar davlatining islomni qabul qilmagan barcha aholisini 

nomlay boshlaganlar. “Hindus” va “hinduiylik”  atamasida bu mazmun hozirgacha 

saqlanib qolgan. Hindiston konstitutsiyasiga muvofiq sikxizm,  jaynizm,  

buddizmga  e’tiqod  qiluvchilar “hindus” deyiladi. Ammo baribir, ilmiy adabiyot 

sikxlar, jaynlar va buddistlarni hindularga qo‘shmaydi va ularning ta’limotlarini 

hinduiylik bilan bog‘lamaydi. 

Hiduiylikning ilk bosqichi – vedizm va braxmanizm – miloddan oldingi III-

II ming yilliklarda Hind vodiysida amal qilgan Xarrap sivilizatsiyasidan 

boshlanadi. Bu hududga hind-yevropa tilida gapiruvchi ko‘p lab xalqlar ko‘chib 

kelgan. Bu sivilizatsiya dini hind xudosi Shiva bilan ko‘p umumiylikka ega bo‘lgan 

xudolarga sig‘inishga asoslangan. II ming yillik o‘rtalarida Hindiston shimoli-

g‘arbiga keyinchalik veda sanskriti tili, deb atalgan tilda so‘zlashuvchi oriy 

qabilalari kirib kela boshlagan. Oriylar Rigvedada dasa deb atalgan mahalliy 

qabilalar bilan aralashib ketishgan. Bu tilda veda dini asoslari yaratilgan. Qadimgi 

Hindiston jamiyatining juda turli-tuman tuzilgani varna va kastalarning vujudga 

kelishiga olib kelgan. Ijtimoiy zinapoya tepasida braxmanlar – Veda bilimdonlari 

va marosim ijrochilari turishgan. 

Mil.avv. I ming yillikda Hindistonda braxmanizm tarqalgan. Mil.avv. I ming 

yillik o‘rta larida braxmanizmning mavqeyi susaygan va u vaqtincha buddizm va 



111  

jaynizm tomonidan siqib chiqarilgan. Shunday qilib, Mil.avv. I ming yillik oxiriga 

kelib, Hindistonda Vedalarga zid bo‘lmagan, ammo yangi hayot sharoitlariga mos 

bo‘lgan  ko‘p lab turlicha diniy ta’limotlar amal qilgan. Milodiy I ming yillik 

boshida braxmanizm hinduiylik shaklida yana qayta paydo bo‘lgan. 

Hinduiylik diniy amaliyoti Vishnu va Shiva xudolariga sig‘inish va 

qurbonlik keltirish odatlari bilan bog‘liq. Veda dinining tobora murakkablashib 

boruvchi marosim va odatlari ularni amalga oshiruvchi kohinlar sonining  ko‘p 

ayishiga olib kelgan. Jamiyatda ijtimoiy tabaqalanish natijasida imtiyozga ega 

bo‘lgan kohinlar juda ham hurmat qilinuvchi tabaqa – braxmanlar varnasini 

vujudga keltirganlar. Kshatriylar (sanskritda hukmdorlik, hokimiyat) ham jamiyat 

elitasiga taalluqli bo‘lgan. Ular davlatni boshqaruvchilar, mansabdor shaxslar, yer 

egalari, professional harbiylar bo‘lishgan. Miloddan oldingi VI asrda aynan 

hukmdor oilasida shahzoda Gautama tug‘ilgan, keyinchalik u Budda bo‘lgan. Yer 

egalari, savdogarlar, hunarmandlar vayshi varnasiga qaraganlar, xizmatkorlar esa 

eng past varna – shudralar bo‘lishgan. 

Jamiyatning kasta-varna tuzilishi amal qilishini muqaddaslashtirgan 

qonunlar – Manu qonunlari mavjud bo‘lgan. Hind mifologiyasida Manu – qadimgi 

donishmand, braxmanizm asosida turuvchi diniy-huquqiy qonunlar muallifidir. 

Jamiyatning kastalarga bo‘linishi qoldiqlari hozirgi Hindistonda hali ham mavjud 

bo‘lib, ijtimoiy noroziliklarni vujudga keltirmoqda. Ular inson huquqlari, gender 

tenglik, diniy bag‘rikenglik sohasidagi xalqaro aktlarga ziddir. 

Hinduiylik ibodatxonalarda, jamoat va oilada, muqaddas joylarda amalga 

oshiriladi. Ular dindorlar ruhiyatiga kuchli emotsional ta’sir ko‘rsatadi, chunki ular 

o‘zida sig‘inish, musiqa, xor qo‘shiqchiligi, marosim raqslari, meditatsiya 

amaliyoti kabilarning turli kombinatsiyalarini jamlab olgan. Madhiyalarni kuylash 

va ibodatxona raqqoslarining chiqishlari vositasida Braxma qudratining sirliligini 

his qilish kuchayadi. Ularning o‘ziga xosligi unumdorlik, hosildorlik g‘oya va 

simvolikasining ustuvorligi, ayol ibtidosi rolining muhimligi, odatlarga oid 

amaliyotning haddan ortiq emotsionalligi, ya’ni ekstatlik, qurbonlik 

marosimlarining muhimligi sanaladi. So‘nggi braxmanizm g‘oyalari va tantrizm 



112  

amaliyoti hinduiylik jonkuyar kohinlarining ijtimoiy qatlami va sadxu darveshlari 

vujudga kelishiga ta’sir ko‘rsatgan. Hinduiylikda ibtidoiy ishonch totemizm va 

fetishizmning muqaddaslashtirilgan  ko‘p lab elementlarida saqlanib qolgan 

(masalan, sigir va ilonlarga, Gang daryosiga, lotos guliga sig‘inish va boshqalar). 

Hinduiylik xudolari panteoni ancha  ko‘p sonlidir, ularni ikki guruhga 

ajratish mumkin: osmoniy ilohlar– Surlar, masalan, haqiqat va adolatli tartibot 

xudosi – Varuna, Quyosh xudosi – Surya hamda Asurlar pastroq darajadagi 

ilohlar, yer xudolari va tabiiy kuchlar ilohlari. Asurlar orasida Olov xudosi, 

zulmatni quvuvchi – Agni, muqaddas va uning nomidagi mast qiluvchi ichimlik 

xudosi – Soma. Qurbonlik marosimiga  oid  odatlarida,  shuningdek,  diniy  trans  

holatga kirishda somadan foydalanish zarur sanalgan. Tabiiy kuchlar ilohlari 

orasida momaqaldiroq, chaqmoq va yomg‘ir xudosi, shu bilan bir qatorda ajoyib 

jangchi bo‘lgan Indra muhim sanalgan. Asuralar buddizmda boshqacha ko‘rib 

chiqilgan. 

Hinduiylikda xudolarning Yerda mujassam bo‘lishi – avatara (sanskritda –

“pastga tushgan”; “namoyon bo‘lgan”, “timsol”) haqidagi tasavvur mavjud. 

“Maxobxorat”  va Ramayana” eposlarida hamda puranalarda Vishnuning ko‘p lab 

avatarlari haqida hikoya qilinadi. Masalan, Vishnu ilohining Krishna va Rama 

qahramonlari obrazlarida, shuningdek, baliq, to‘ng‘iz, toshbaqa va boshqa 

jonivorlar ko‘rinishida namoyon bo‘lishi, ularning erdagi qahramonliklari 

to‘g‘risida aytiladi. Ularning ba’zi muhimlari, masalan, Krishna, alohida sig‘inish 

obyektlariga aylanishgan. Hinduiylikdan aloqasini yo‘qotmay, krishnaizm mustaqil 

diniy ahamiyat kasb etgan. Hinduiylikda Krishna qo‘rqmas jangchi va oqil 

siyosatchi, ammo dushmanlariga nisbatan makkor, o‘z ahdini buzuvchi bo‘lgan. 

Braxmanizmda Shiva xudosi  ko‘p hollarda “jonivorlar xo‘jasi” sifatida, ko‘p incha 

raqsga tushayotgan holda Shiva-Nataraja tasvirlanadi va Borliq ritmi va kosmik 

energiyasi sifatida qabul qilinadi. Shuningdek, u o‘z dushmanlarini kulga 

aylantiruvchi peshonasidagi uchinchi ko‘zi bilan, ba’zan xayolga cho‘mgan aqlli-

zohid ko‘rinishida tasvirlanadi. 



113  

Shiva obrazida muhabbatga va halokatga oidikki qarama-qarshi tavsif 

mavjud. Krishnaga sig‘inish kabi Shivaga sig‘inish ham shivaizm sifatida mustaqil 

ahamiyat kasb etgan. Shaktiga (sanskritda – kuch, energiya) sig‘inish – ayolning 

yaratuvchilik energiyasini ilohiylashtirish, Shiva energiyasining timsoli sifatida 

tushuniluvchi shaktizm hisoblanadi. Ko‘p incha uni Deviga, ya’ni Shivaning yori 

bo‘lmish va turli ko‘rinishlarda yerga tushuvchi va turli nomlanuvchi xudoga 

sig‘iniladi. Durga (“Uzoqlashtirilgan”), Kali (“Qora”) – jinlar bilan kurashayotgan 

Shaktining timsoli, g‘azabdan qoraygan, qonli og‘iz va tishlari bilan aks ettiriladi. 

Uning marjoni mag‘lub bo‘lgan jinlarning kesilgan bosh va qo‘llaridan yasalgan. 

Tinchliksevar Shakti – bu Parvati, Uma, Gauridir. Bu yerda ham to‘liq garmoniya 

yo‘q, afsonalar kelishmovchiliklar haqida xabar beradi, ularda hamma vaqt ham 

Shakti g‘alaba qozonmagan. Kalining yerda yotgan Shivaning ustida raqsga 

tushayotgan tasviri keng tarqalgan. Bu kartina ikki xil sharhlangan: ba’zilar 

Shaktisiz Shiva passivdir, shuning uchun u yerda yotibdi, Shakti uchun ham 

suyanchiq kerak, unga buni Shiva beradi, deydilar; boshqalar esa ushbu syujetning 

boshqa variantlariga, ya’ni g‘azablangan Shaktining umr yo‘ldoshini o‘ldirish 

sahnasiga suyanishadi. Bu quyidagicha izohlanadi: kartina jilovlanmagan kuchi 

uchun o‘z tayanchini yo‘qotishi mumkin bo‘lgan yolg‘izlikni aks ettiradi. Shak- 

shubhasiz, mifologik syujetlar va tasviriy san’ato‘zida munosabatlar garmoniyasi 

va yolg‘izlik haqidagi chuqur falsafiy masalalarni, jinslar psixologik 

muammolariga oid fikrlarni, ijtimoiy barqarorlik masalalari va tinchlik uchun 

kurashni qamrab olishi mumkin. 

Yoga  (sanskritda  – “usul”, “yolg‘izlashuv”, “mustahkamlash”) – ma’naviy 

taraqqiyotga erishish maqsadida tana va ongni tozalash uchun foydalaniluvchi 

maxsus usullar va mashqlar to‘plamidir. Yoga falsafiy maktabi eramizdan.avv. II-

III asrlardan beri hinduiylik falsafasi nazariyasi va amaliyotini umumlashtirib 

tushuntirib kelgan. Ulardan eng ommabopi – Yoga-darshana falsafiy maktabi ruhiy 

ozodlikka erishishning quyidagi 8 bosqichini ishlab chiqdi: 1) besh turdagi 

taqvosiz xulqdan bosh tortish; 2) beshta majburiy qoidaga amal qilish; 3) 

meditatsiya uchun to‘g‘ri holat; 4) to‘g‘ri nafas olish; 5) sezgi organlari diqqatini 



114  

ularning obyektidan tortish; 6) diqqatni bir joyga to‘plash (meditatsiya); 7) 

diqqatda tutib turilgan obyektni mushohada qilish; 8) fikrning tiniqlashuvi, 

oydinlashuvi, ravshanlashuvi. Hozirgi zamonda hinduiylik keng tarqalgan milliy 

din bo‘lsa-da, uning Hindistondagi zamonaviy diniy konfessiyalar orasidagi 

hissasi asta-sekin kamayib bormoqda. Hinduiylikda jahoniy din bo‘lmish buddizm 

hamda jaynizmning asosiy tushunchalariga asos solingan. Hinduiylikning diniy 

san’ati dunyo madaniyatini adabiyot, musiqa, haykaltaroshlik, me’morchilik va 

tasiriy san’atning bebaho yodgorliklari bilan boyitdi, desak mubolag‘a bo‘lmaydi. 

Hinduiylikning turlicha maktablari va yogada ishlatiluvchi meditatsiya texnikasi, 

diqqatni jamlash, psixosomatik usullar va nafas olish amaliyoti tibbiyot, sport va 

pedagogikada keng qo‘llanilmoqda. 

Konfutsiylikka Kun-tszi tomonidan asos solinib, uning 

davomchilari tomonidan rivojlantirilgan. Bu Xitoy, Koreya, 

Yaponiya hamda bir qator mamlakatlar diniy ta’limotiga kirgan 

diniy-falsafiy ta’limotdir. Shu bilan birga Konfutsiylik – bu siyosiy, iqtisodiy va 

ijtimoiy jarayonlarning ma’muriy tizimi va oliy boshqaruvchisi, bir so‘z bilan 

aytganda butun xitoy hayot tarzining asosi hisoblanadi. Konfutsiylik ikki ming 

yildan ortiq vaqt davomida xitoy xalqi ongi va hissiyotini shakllantirib keldi, 

ularning ishonchi, ruhiyati, xulq-atvori, fikrlashi, maishiy hayot tarziga o‘z ta’sirini 

o‘tkazib, chuqur iz qoldirdi. 

Konfutsiy (Kun-tszi, mil.avv. 551 – 479-y.) chjou Xitoyi kuchli ichki ijtimoiy 

tanglik holatida bo‘lib turgan va katta ijtimoiy-siyosiy larzalar davrida yashagan. U 

davrlarda Van hukmronligi allaqachon susaygan edi. Patriarxal-urug‘chilik 

me’yorlari buzilayotgan, o‘zaro nizolarda urug‘chi zodagonlik o‘lib borayotgan 

edi. Oilaviy urug‘- aymoqchilik hayoti qadimiy ustunlarining halokatga uchrashi, 

o‘zaro nizoli kelishmovchiliklar, amaldorlarning sotqinligi va ochko‘zligi, oddiy 

halqning musibati va azob-uqubatlari – bularning hammasi mamlakat an’anaviy 

negizlari tarafdorlarining keskin tanqidiga duch kelgan davr edi. O‘z asrini tanqid 

qilgan va o‘tgan asrlar yuksak ma’naviyatini yuqori qo‘ygan Konfutsiy shu 

Konfutsiylik. 

Daosizm 



115  

taqqoslashlar asosida o‘zining mukammal inson namunasi “tszyun-tszi” g‘oyasini 

ilgari surdi. 

Konfutsiy fikricha mukammal inson ikkita eng muhim fazilatlarga ega bo‘lishi 

shart: insonparvarlik va burch hissi. Insonparvarlik (jen) kamtarlik, bosiqlik, 

afzallik, beg‘arazlik, insonga muhabbat va boshqalarni o‘z ichiga olishi va amaliy 

jihatdan namoyon bo‘lishini ta’kidlagan. Jen – bu qadimgi odamlar ega bo‘lgan 

mukammaliklar yig‘indisi, deyarli yetishish qiyin bo‘lgan mukammallik namunasi 

hisoblangan. Konfutsiy o‘z zamondoshlari ichidan faqat o‘zini va eng sevimli 

shogirdi Yan Xueni insonparvar, deb hisoblar edi. Shuningdek, haqiqiy tszyun-tszi 

burch hissiga ham ega bo‘lishi kerakligi ta’kidlangan. Burch – bu insonparvar kishi 

o‘zining ezgu ishlari qatorida o‘z zimmasiga oladigan axloqiy majburiyatdir. 

Konfutsiyning fikricha burch hissi manfaatdorlik omili bilan emas, balki  

bilim va oliy tamoyillar bilan  belgilangan. Konfutsiy “Olijanob odam burch 

haqida o‘ylaydi, past odam foyda haqida qayg‘uradi”, deb uqtirgan. U shuningdek, 

qator boshqa tushunchalarni ham ishlab chiqdi: sadoqat va samimiylik – chjen; 

odob saqlash, rasm-rusum va udumlarga rioya qilish - shular jumlasidandir. Ushbu 

tamoyillarga rioya etish har bir axloq-odobli erkakning majburiyati bo‘lishi shart, 

deb keltirgan. Bu mukammallik unga taqlid qilish uchun majburiy bo‘lib borardi, 

unga yaqinlashish ijtimoiy nufuz va sharaf ishi edi, ayniqsa, oliy tabaqa vakillari: 

olimlar, amaldorlar, byurokrat-ma’murlar uchun dasturul amal bo‘lishi kerak edi. 

Konfutsiylikning ilk ko‘rinishida axloq masalasi birinchi o‘ringa qo‘yilgan, 

diniy e’tiqod esa ikkinchi darajali sanalgan. Konfutsiy yuqori ma’naviyat uchun 

kurashuvchi mukammal inson obrazini yaratishga harakat qilgan. Lekin uning 

ta’limoti rasmiy ravishda ta’limotga aylana borishi bilan, oldingi qatorga uning 

ma’nosi emas, balki o‘zining qadimga sodiqlik, keksalarga hurmat, yuzaki 

kamtarlik, saxovatpeshalikning tashqi shakli birinchi o‘ringa chiqdi. O‘rta  asrlarda 

Xitoyda har bir odamning ijtimoiy-mansab iyerarxiyasiga qarab, ma’lum odob-

axloq me’yorlari va andozalari asta-sekin to‘planib, qonunlashtirilib borildi. 

Hayotning har bir oni, har qanday holati, tug‘ilish va o‘lim, maktabga o‘qishga 



116  

kirish va xizmatga tayinlanish – doimo va hamma narsada qat’iy belgilab qo‘yilgan 

va hamma uchun majburiy odob-axloq qoidalari hisoblangan. Li-tszi traktatiga 

bilish va amalda qo‘llash lozim bo‘lgan qoidalar kiritilib, odam ularga qancha  

ko‘p rioya etsa, uning jamiyatdagi o‘rni shuncha yuqori bo‘lgan. Konfutsiylik 

etikasi asosida quyi turuvchilar holati tahqir sifatida ko‘rilmagan. Bunday yo‘l 

tutish boshliq va bo‘ysunuvchi orasida paydo bo‘lishi mumkin bo‘lgan ruhiy 

keskinlikni olib tashlaydi. Bo‘ysunuvchining sadoqati rahbarning insonparvarligi 

bilan taqdirlanadi. 

Konfutsiy ijtimoiy tartib asoslarini har bir kishi o‘z ishi mas‘uliyatini yuqori 

darajada his qilgan holda bajarishida ko‘rgan, ya’ni “ota – otaligini, o‘g‘il – 

o‘g‘illigini, shoh  – shohligini, amaldor  – amaldorligini qilsin”, shundagina 

hamma narsa o‘z joyiga tushadi, hamma o‘z huquq va majburiyatlarini biladigan 

bo‘ladi, o‘ziga lozim ishni bajaradi. Shu yo‘sinda tartibga solingan jamiyat ikki 

eng asosiy toifadan – “yuqorilar” va “quyilar” – o‘ylovchi v boshqaruvchilardan 

hamda mehnat qiluvchi va bo‘ysunuvchilardan iborat bo‘lishi shart. Jamiyatni 

“yuqori” va “quyi” ga  ajratadigan me’zon kishining kelib chiqish nasl-nasabi 

emas, davlati ham emas, balki qay darajada tszyun- tszi mukammaligiga 

yaqinligida bo‘lgan. 

Konfutsiy xalq manfaatini boshqaruvning yakuniy va oliy maqsadi, deb 

bilgan. Biroq bir vaqtning o‘zida u xalqning o‘ziga o‘z manfaatlari tushunarsiz va 

erishib bo‘lmas ekanligini tushunar edi. Shuning uchun ham o‘qimishli 

konfutsiylar – boshqaruvchilar homiyligisiz xalqni hech qanaqasiga  eplab  

bo‘lmaydi: “Xalqni lozim bo‘lgan yo‘ldan  borishga chorlash kerak, lekin 

nimagaligini tushuntirish kerak emas”, – degan fikrni aytganlar. Davlat – bu katta 

oila, oila esa kichik davlat. O‘z oilasida tartib o‘rnata olmagan odam davlatda ham 

tartib o‘rnata olmaydi. 

Nima bo‘lganda ham shakl-shamoilga rioya qilish, o‘z shaxsini 

yo‘qotmaslik, bularning hammasi alohida muhim rol o‘ynagan, barqarorlik garovi, 

deb qaralgan. Konfutsiylik mamlakatning osmon bilan shuningdek, ayni paytda 

osmon nomidan dunyoda yashab turgan turli qabilalar va xalqlar bilan o‘zaro 



117  

munosabatlarni tartibga solib turuvchi sifatida namoyon bo‘ladi. Konfutsiylik in-

chjou davrida yaratilgan Yuksak osmon osti boshqaruvchisi – “Osmon o‘g‘li”, 

imperator, hukmdorga sig‘inishni qo‘llab-quvvatlagan va ko‘klarga ko‘tarib 

ulug‘lagan. 

Konfutsiylik har yangi avlod tomonidan yangicha tushunilgan, 1949-yildan 

keyingi madaniy revolyutsiya yillarida esa tanqidga uchrab, unutilib ketgan. Uning 

urf-odatlari va me’yorlari Xitoydagi etnik xitoyliklar orasida, shuningdek, 

Tayvanda keng tarqalib, hanuz urf-odat marosimlarida saqlanib kelmoqda. 

Daosizm. Dao haqidagi ta’limot bo‘lib, mil. avv. IV-III asrlarda paydo 

bo‘lgan. Uning asoschisi hozirgi zamon tadqiqotchilari tomonidan afsonaviy shaxs, 

deb hisoblangan faylasuf bo‘lgan. Chunki uning haqida ishonchli tarixiy va 

biografik ma’lumotlar yo‘q. Rivoyatlarga qaraganda u Xitoydan ketib qolgan va 

chegara nazoratchisiga o‘zining Dao-de- tszin asarini qoldirib ketishga rozi 

bo‘lgan. Ushbu asarda daosizm asoslari, Lao-Tszi falsafasi bayon etilgan. Ta’limot 

markazida – ulug‘ Dao, borliqning umumiy qonuni haqidagi g‘oya asosiy o‘rinni 

egallaydi. Dao hamma joyda, hamma narsada, har doim mavjud va chek- 

chegarasiz hukmronlik qiladi. Ko‘z bilan ko‘rib, quloq bilan eshitib bo‘lmaydigan, 

sezgi organlari uchun sezilarsiz, doimiy va tugamaydigan, nomsiz va shaklsiz, 

barcha narsani boshlab beradi, dunyodagi hamma narsa uchun shakl va nom 

beradi. Hatto ulug‘ Osmon ham Daoga ergashadi. Daoga izdosh hayotining 

maqsadi ham, mazmuni ham Daoni anglash, unga ergashish, u bilan birlashishdir. 

Daosizm ta’limiga ko‘ra Dao o‘zining emanatsiyasi, ya’ni De orqali ko‘rinadi. 

Daosizm falsafasida u kosmik ibtido namoyon bo‘lishining tashqi shakli. Hamma 

narsani Dao yaratadi. Daosizmga ko‘ra inson tanasi mikrokosmni – ruhlar va ilohiy 

kuchlar yig‘indisini tashkil etadi hamda erkak va ayol ibtidosining o‘zaro 

harakatlari natijasidir. Abadiylikka yetishish uchun harakat qilayotgan odam, eng 

avvalo, ushbu monada- ruhlar (ular 36 000 ga yaqin) tanani tashlab chiqib ketishga 

intilmasliklari uchun sharoit yaratib berishlari shart. Daoslar bunga ovqatlanishni 

chegaralash hamda maxsus jismoniy va nafas olish mashg‘ulotlari orqali erishishni 

nazarda tutganlar. Mangulikka erishish uchun nomzodning o‘zi ham 1200 dan ortiq 



118  

ezgu ishlarni qilgan bo‘lishi shart va bunda birgina yomon ish hammasini yo‘qqa 

chiqarishi mumkin. Daosizm  bo‘yicha  uzoq  yashashning  shartlari  – “tanani  

oziqlantirish”, ya’ni qat’iy parhezga rioya qilish, organizmga jonlantiruvchi efirni 

chaqiruvchi maxsus nafas olish mashqlarini bajarishdir. 

Daosizm asrlar davomida parvoz va qulashlarni, qo‘llab-quvvatlash va 

quvg‘inlarni boshdan kechirdi va ba’zan biron shajaraning rasmiy ideologiyasiga 

aylandi. U jamiyatning eng sara o‘qimishlilari uchun qanday kerak bo‘lsa, xitoy 

jamiyatining kamsavod o‘rta  sinfi uchun ham shuncha kerak bo‘lgan. Ziyolilar  

ko‘p incha daosizmning falsafiy nazariyasiga, uning qadimiy soddalik va 

tabiiyligiga, tabiat bilan uyg‘unlashishiga hamda o‘zini ko‘rsata olish erkinligiga 

murojaat etardi. O‘rta  sinflarni mulkni teng bo‘lib beruvchi ijtimoiy 

xomxayolliklar o‘ziga tortardi. Xitoyda daosizm rasmiy-ideologik qadriyatlar 

tizimida kamtargina joyni egallagan, ammo markazlashtirilgan hokimlik 

pastlashgan tanglik davrlarda daosizm oldingi qatorga chiqar edi. 

Hozirgi vaqtda daosizm – Xitoyda, Tayvanda, Syanganda va Xitoy 

emigrantlari orasida ommabop. Daosizmning qayta tug‘ilishi ma’lum darajada 

ichki uyg‘unlikka ijobiy ta’sir ko‘rsatuvchi tsigun (maxsus nafas texnikasi, 

ushuning bir turi) gimnastikasining ommaviylashishiga ham sababchidir. Daosizm 

tibbiyotning bir qator sohalariga va minerologiyaga, falsafa va adabiyotga katta 

ta’sir ko‘rsatdi. U buddizmning ayrim g‘oyalari va sig‘inishlarini o‘z ichiga oldi, 

neokonfutsiylik rivojlanishiga ta’sir ko‘rsatdi. 

Sinto atamasi (yapon. sinto – “xudolar yo‘li” 

(ta’limoti)) birinchi bo‘lib VI asr boshlarida 

muomalaga kiritilgan. VIII asrning boshlarida 

sintoizmning Yaponiya davlatining milliy dini sifatida shakllanishiga ibtidoiy 

animistik, totemistik va fetishistik g‘oyalar hamda buddizm, konfutsiylik, daosizm 

diniy-falsafiy tizimlari o‘z ta’sirini o‘tkazdi. Shu bois, sintoizm yagona diniy aqida 

va marosimlarga ega emas. Zamonaviy yaponshunoslikda “sintoizm” atamasining 

talqini va undan to‘g‘ri foydalanish masalasi ko‘p incha bahsli bo‘lib, sintoizm 

Sintoizm asosiy aqidalari  

va marosimlari 



119  

tarixini har biri alohida o‘ziga xos aqida va marosimlarga ega bo‘lgan diniy-

falsafiy an’analar sifatida o‘rganish tendensiyasi mavjud12. 

Sintoizm afsonalari Kyusyu orolining shimoliy qismi va Yaponiya markaziy 

qismining mahalliy xudolariga ibodat qilish haqida hikoya qiladi. Qadimgi 

yaponlarda urug‘-qabila xudolari “udzigami”lar (“udzi” urug‘-qabila; “kami” - 

xudo) alohida ahamiyat kasb etgan. Qadimgi yaponlar e’tiqodiga ko‘ra daryo, tog‘, 

o‘rmonlar kamilarning qudrati sintoizm asosiy xudolarning kuchidan afzal 

sanalgan. Mahalliy kamilar urug‘-qabilani himoya qilib yaponlar hayotining barcha 

sohalarida yordam beruvchisi hisoblangan13. Shuningdek, sintoistlar zilzila, bo‘ron 

kabi barcha tabiiy kuchlar kamilarga ibodat qilganlar. 

Keyinchalik, asta-sekin ko‘p lab kamilar qatorida “Quyoshli” Amaterasu 

asosiyga aylandi. Sintoizm mifologiyasiga ko‘ra u Yaponiya orollarini yaratib 

Ninigini “ilohiy” imperator sulolasining asoschisi qilib yuboradi. Unga 

hokimiyatning ramzi sifatida uch muqaddas narsa – ko‘zgu (ilohiylik timsoli), 

qilich (qudrat timsoli) va yashma (sadoqat va fidoiylik timsoli) topshirildi. 701-

yilda tuzilgan “Taixoryo” qonunlari esa bu aqidani ma’qullab, sintoizm diniy 

ma’muriyati tuzdi va davlatdagi diniy bayramlar ro‘yxatini tasdiqladi. 712-yilda 

yapon orollarining barcha xalqlar afsonalari (“Kodziki”) yaratildi, oradan ikki asr 

o‘tib esa, “Marosimlar majmuasi” paydo bo‘ldi. 

Sintoizm marosimlari (Matsuri) turli shakllarda amalga oshiriladi: uyda amalga 

oshiriladigan kundalik oilaviy ibodatlar, ibodatxonalarda o‘tkaziladigan 

marosimlar, umumxalq nishonlanadigan diniy bayramlar. Ibodatxonalar uchun 

umumiy bo‘lgan jihatlar mavjud: tozalash marosimi (haray); oziq-ovqat, 

ichimliklar, pul va shu kabi hadyalar qilish (sensen), iltijo o‘qish (norito) va 

birgalikda hadya qilingan ovqatlarni yeyish marosimlari kabilar. 

Sinto ibodatxonasi manzarali joyda qurilib, ikki yoki undan ortiq binolardan 

iborat bo‘ladi. Asosiy xondanda sintay, ya’ni mujassamlashgan kami yashirilgan. 

Sintay turli narsalar bo‘lishi mumkin: kami nomi yozilgan taxtacha, tosh, oyna va 

b. Xondanning yonida xayden, ya’ni sintoizm marosimlari o‘tkaziladigan xona 

mavjud. Ibodatxonaning ramziy darvozasi (tori) odatda qizil rangga bo‘yalgan 



120  

qimmatbaho taxta-yo‘g‘ochdan yasalgan. Ko‘p incha, bitta sinto ibodatxonaning 

dindorlar tomonidan taqdim etilgan bir necha torilari bo‘lishi mumkin. 

6-asrdan boshlab Koreya va Xitoydan Yaponiyaga buddizmning kirib kelishi 

sintoizmning aqida va marosimlariga ta’sir ko‘rsatdi. “Ryobusinto”, deb 

nomlangan bu ikki dinning birlashishi yapon tilidan “buddizm va sintoizm yo‘li”, 

deb tarjima qilinadi. Ko‘pgina yaponiyaliklar ikki dinning marosimini o‘tkazadilar. 

Nikoh, tug‘ilish va boshqa quvonchli hodisalar bilan bog‘liq marosimlar odatda, 

sinto ibodatxonalarida nishonlansa, xotirlash marosimlari esa buddizm qoidalariga 

muvofiq o‘tkaziladi. 

XVII-XVIII asrlarda “Kokugaku – Milliy maktab”ining Kamo Mabuti, 

Motoori Norinaga va boshqa allomalari ibtidoiy sintoizmning “qayta tiklanishi” 

jarayonini faol qo‘llab-quvvatlab, tennoizmni, ya’ni imperatorga sig‘inish an’anani 

qayta tikladilar. 1867-1868-yillar inqilobidan keyin, Ikkinchi jahon urushi (1939-

1945) yillarida sintoizm buddizm bilan birga imperator va hukumat tomonidan 

qattiq qo‘llab- quvvatlandi. Biroq Ikkinchi jahon  urushidagi  Yaponiya  mag‘lubi-  

yati sintoizmning obro‘siga putur yetkazdi. Yaponiya konstitutsiyasi (1947-y.) 

dinni davlatdan ajratishni ta’kidladi, ba’zi sintoizm adabiyotlari taqiqlandi, 

ruhoniylar sobiq rasmiy maqomidan mahrum bo‘ldi va yapon imperatori o‘zining 

“ilohiy” maqomini rasmiy tark etgan. Biroq keyingi yillarda sintoizm asta-sekin 

o‘z ta’sirini qayta tiklashga kirishdi va o‘z ta’limotini biroz modernizatsiya qildi14. 

Ruhoniylar sintoizm talimotini Kokugakuin (Tokio) va Kogakkan (Ise) xususiy 

universitetlarida o‘rganadilar. 

Xulosa qilib aytish mumkinki, sintoizmning shakllanishi ibtidoiy dinlar hamda 

buddizm, daosizm va shular kabi diniy-falsafiy tizimlar ta’sirida kechdi. Aynan 

boshqa diniy tizimlar ta’sirida u yaxlit aqida va marosimlarga ega bo‘lmadi. O‘z 

o‘rnida yapon millati ma’naviyati va davlat boshqaruviga katta ta’sir ko‘rsatgan 

sintoizm bugungi kunda ham o‘zining ahamiyatini saqlab kelmoqda. 

 

Yahudiylik  | Yahudiylik – yahudiy xalqining dini. Garchand yahudiylik ildizlari 

ilgariroq, miloddan oldingi II ming yillikda, payg‘ambar Muso faoliyati bilan 



121  

bog‘liq holda paydo bo‘lgan bo‘lsa-da, rasman miloddan oldingi I ming yillikda 

Yaqin Sharqda vujudga kelganligi aytiladi. Dinning nomi Yahudiya podshohligi 

nomidan kelib chiqqan. Toraning to‘rtinchi kitobiga  muvofiq (ivritda – “Sahroda” 

va  rus  provoslav cherkovi bosh  idorasi – sinodga ko‘ra “Sonlar”) yahudiylik  

dinning  nomlanishi 12 yahudiy qabilalari ichida eng ko‘p sonli bo‘lgan Yahudo 

qabilasi nomi bilan bog‘liq. Milodiy XI asr oxirlari – miloddan oldingi 977-

yillarda eng yuqori kuch-qudratga erishgan Yahudiya davlati podshohi va 

payg‘ambari Dovud Yahudo qabilasining yuqori mavqega erishishi “yahudiy” 

so‘zi ham millat, ham diniy e’tiqod sifatida ishlatilishiga turtki bo‘lgan. Yahudiylik 

qadimgi monoteistik milliy dinlaridan biridir. Uning ayrim sfarimholatlarda boshqa 

xalqlar – xazarlar, karaimlar, ashkenazilar orasida tarqalishi, hinduiylikning 

Hindistondan tashqariga yoyilishi kabi, ularni jahon dinlariga aylantira olmadi. 

Chunki bu kabi hodisa ushbu dinlar shakllanishida hal qiluvchi rol o‘ynamagan. 

Sfarim – yahudiylik diniy ta’limotining muqaddas yozuvi, uning manbasi 

sanaladi, u qadimgi yahudiy qisqartma so‘zi (abbreviaturasi)da Tanax nomi bilan 

ma’lum. Bu uning tarkibiy qismlari nomlaridan olingan: Tora (Qonun), Neviim 

(Payg‘ambarlar) va Ktubim (Yozuvlar)15. Tanax qadimiy yahudiy tilida yozilgan 

24 kitobdan tashkil topgan bo‘lib, uch qismga bo‘linadi: Tora (qadimgi yahudiycha 

Torah – jarahdan olingan bo‘lib, o‘qitmoq ma’nosini bildiradi) yoki yahudiy 

“Qonun”ining eng muqaddas qismi – “Besh kitobi”dir. Neviim katta 

Payg‘ambarlar va kichik Payg‘ambarlar kitoblariga bo‘linadi. Ktubimga Bitiklar 

kitobi kiradi. Talmud – yahudiylikning diniy-axloqiy, marosimlar va huquqiy 

qoidalariga oid to‘plam. U dindor yahudiylar uchun qonunchilik va sud asosi 

hamda axloqiy kodeks sanaladi. 

Yahudiylikning 13 aqidalari “Men to‘liq ishonch bilan ishonaman...”  

so‘zlari bilan boshlanadi. Xudo so‘ziga hamisha “uning nomini marhamat qilinsin” 

maqtov qo‘shiladi. Moshe (Muso a.s., Moisey) ismiga esa “qabrida tinch yotsin” 

qo‘shiladi. Ushbu aqidalar 13 tamoyili ko‘rinishida ifodalanib berilgan. Quyida 

ular qisqartirilgan shaklda, ishonch dalolatlar hamda maqtovlarsiz keltirilmoqda: 

1. Xudo barcha narsani yaratadi va barcha narsani boshqaradi. 



122  

2. U yagona va uning yagonaligiga o‘xshash yagonalik yo‘q. 

3. U tanaga ega emas, hech qanday shakli yo‘q, unga o‘xshash hech narsa 

yo‘q. 

4. U – birinchi va oxirgi. 

5. Unga va faqat ungagina sig‘inish kerak. 

6. Payg‘ambarlar so‘zi haqiqatdir. 

7. Moshening bashoratlari haqiqatdir, u – payg‘ambarlar  Otasi; 

8. Tora Moshega berilgan edi. 

9. Tora o‘zgartirilmaydi va boshqa Tora bo‘lmaydi. 

10. Yaratuvchi odamlarning barcha ishlari va fikrlarini biladi. 

11. Yaratuvchi uning amrlarini bajaruvchilarni mukofotlaydi va 

ularni buzuvchilarni jazolaydi. 

Mashiax keladi; (Mashiax – najotkor, xaloskor degani) 

12. Yaratuvchining istagi bilan vafot etganlar tiriladi... Yahudiylikda 

diniy amrlari alohida o‘rin tutadi.  

     Yahudiylikda Isroil xalqi Moshe orqali 613 ta amr olgan, deyiladi. Yahudiy 

an’analarida bu amrlarni shakli katolik, pravoslav va protestantlarnikidan farq 

qiladi. Xristianlar yahudiylikning birinchi amriga umumiy muqaddima sifatida 

qarashadi. Quyida 10 amr qisqartirilgan va hozirgi tilga moslashtirilgan holda 

keltirilmoqda: 

1. Mening chehram oldida senda boshqa xudolar bo‘lmasin. 

2. O‘zingga sanam va hech qanday tasvir qilma... ularga sig‘inma va ularga 

xizmat qilma16. 

3. Bekordan-bekorga Parvardigor, 17Xudongni nomini tilga olma. 

4. Shanba kunini doimo tabarruk qilishini yodda tut. Olti kun ishla va 

o‘zingning har xil yumushlaringni qil, yettinchi kun – shanbani Parvardigorga, 

Xudoyingga (bag‘ishla). 

5. Ota-onangni qadrla. 

6. O‘ldirma. 



123  

7. Zino qilma;. 

8. O‘g‘rilik qilma. 

9. O‘z yaqinlaringga yolg‘on guvohlik berma. 

10. O‘z yaqinlaring uyi18, xotini, qullari, chorvasi, eshagi va bu- yumlariga 

ko‘z olaytirma. 

Yahudiylikning ibodat marosimlari asrlar davomida sezilarli o‘zgarishlarga 

uchradi. Ko‘chmanchilik hayotini kechirgan davrlardayoq yahudiylarda jamoa 

bo‘lib ibodat qilishlari uchun xos chodirlar – skiniyalar bo‘lgan. Dovud 

payg‘ambarning o‘g‘li shoh Sulaymon skiniyalar o‘rniga toshdan ibodatxonalar 

barpo etishini buyuradi. Ibodatxona xizmatchilari – levitlar – yahudiylarning Leviy 

avlodlaridan bo‘lganlar. “Levit” kitobida ibodatni amalga oshirish va qurbonlik 

keltirish qoidalarining tavsifi keltirilgan. 

Quddus ibodatxonasi Bobil shohi Navuxodonosor tomonidan er. avv. VI 

asrda buzib tashlangani va rimliklar tomonidan milodning 70- yillarida yana qayta 

vayron qilinganidan keyin qurbonlik keltirish marosimlari amalga oshirilmadi. 

Iyunning oxiri va avgustning boshida vayron bo‘lgan ibodatxonalar uchun motam 

kuni o‘tkaziladi. Payg‘ambar  Sulaymon  ibodatxonasidan “Yig‘i  devori”  nomini  

olgan devor saqlanib qolgan, bu yerda yahudiylar o‘z xalqi taqdiridan ko‘z yosh 

to‘kadilar, qayg‘uradilar va duolar o‘qiydilar. Sinagoga binosining old tomoni 

doimo Quddusga qaratilgan bo‘lib, unda erkaklar va ayollar uchun alohida xonalar 

ajratiladi. Sinagoga binosida maxsus parda ostiga Tora  o‘rami  saqlanadigan  quti 

“Aron a-kodesh” joylashtirilgan. Ushbu quti tepasida Quddus ibodatxonasini 

yoritib turadigan va yaratilishning yetti kuni ramzi bo‘lgan yetti shamlik shamdon 

– menora yonib turadi. 

Yahudiylikda ko‘p lab urf-odatlar, marosimlar va bayramlar bor. Har bir 

yahudiy bularning hammasiga umri davomida rioya qilishi shart. Har bir yahudiy 

o‘g‘il farzandi tug‘ilganining sakkizinchi kuni Xudo bilan  inson o‘rta sidagi ahd 

belgisi sifatida “brit-mila” – xatna qilinadi. “Bar-mitsva marosimi” - balog‘at 

yoshini nishonlash. Bu o‘g‘il bolalarning 13 yoshga to‘lganlarida jamoaning 

to‘laqonli a’zosi bo‘lishiga bag‘ishlangan marosimdir. Ayollar hayzidan, farzand 



124  

ko‘rganlaridan so‘ng hamda to‘ylaridan oldin, erkaklar ba’zi diniy bayramlar 

arafasida mikva nomi bilan ataladigan maxsus hovuzda yuvinishlari belgilab 

qo‘yilgan. 

Yahudiy yilining birinchi bayrami – Rosh Ash-shana hisoblanadi. U sentabr-

oktabr oylarida, ya’ni fuqaro taqvimining 1-oyi va yahudiy taqvimining 7-oyida 

bayram qilinadi. Shundan so‘ng Yom-kipur – 10 kunlik “tavba qilish”, ya’ni 

gunohlardan poklanish kuni bo‘lib, duolar o‘qiladi. Yahudiylar ushbu kun Yahve 

bu yilda kim yashash va kim yashamasligini hal qiladi, deb hisoblaydilar. 

Yahudiylikning asosiy bayramlari Peysax “ismlar” kitobida bayon qilingan. 

Uni nishonlash mart oyining oxiri, aprelning boshiga to‘g‘ri keladi. 

Yahudiylarning Misrdan chiqishi va millat sifatida shakllanishi sharafiga 15-22 

nisan kunlari bayram qilinadi. Shavuot (may-iyun) oylarida Musoga Peysaxning 

ikkinchi kunidan boshlab, 7 haftadan so‘ng Sino tog‘ida Tora berilgan kuniga 

bag‘ishlangan bayram nishonlanadi. Torada Shavuot hosil bayrami sifatida 

tavsirlangan. Har haftalik shabatda (ivr. İldiz “shvt” – tinch yotmoq, to‘xtamoq, 

sabr qilmoq) Tora qismlari o‘qiladi, an’anaviy marosimlar o‘tkaziladi, ishlash 

taqiqlanadi. 

Hozirgi kunda Isroilda din sezilarli darajada muhim ahamiyat kasb etadi. 

Shanba kuni, masalan, umumdavlat dam olish kuni bo‘lib, do‘konlar, jamoat 

transporti, davlat idoralari ishlamaydi. Fuqarolik holati dalolatnomalarini yozish 

sinagoglarda amalga oshiriladi, diniy masalalar bo‘yicha alohida sud faoliyat 

yuritadi. Siyosatda ham diniy partiyalar ustuvorligi kuzatiladi. Yahudiylik shaxsiy 

hayotning ko‘p gina jabhalarini boshqaradi. To‘y marosimlarini o‘tkazish, 

ajralishlar, yahudiylar hayotining boshqa jihatlarini faqat ravvinlar nazorat 

qilishlari mumkin. 

Hozirgi vaqtda yahudiylikda turli yo‘nalish va sektalar mavjud bo‘lib, 

ortodoksallar, islohotchilar, konservativ, gumanistlar va boshqalar shular jumlasiga 

kiradi. Ortodoksal yahudiylik ichida bir necha yo‘nalishlar mavjud. Masalan, 

xasidizm – XVIII asrning birinchi yarmida Sharqiy Yevropa yahudiylari orasida, 



125  

keyinchalik butun dunyoga tarqalgan ta’limot. Uning asoschisi – rabbi Isroil Besht 

(1760- y. vaf.). Xasidizm asosiy manbayi Kabbaladir. Uning tarkibida mistika va 

sehrgarlik qismlari mavjud. Xudoning ilohiy jarayonlarning shartli ifodasini o‘zida 

jo etuvchi kabbala Tora va boshqa muqaddas kitoblarning yashirin mazmunini 

anglashga harakat qiladi. Ortodoksal yahudiylik galaxaga, ya’ni yahudiylarning 

diniy, oilaviy va fuqarolik hayotini me’yorlab beruvchi qonun nizomlariga rioya 

etishni majburiy, deb hisoblaydi. Xasidlar ibodat qilishni nafaqat ilohiy amrlarini 

bajarish bilan, balki butun insoniy xatti-harakatlar bilan amalga oshirishga 

undaydi. 

Nazorat uchun savollar 

1. Afsonaviy ongning vujudga kelishiga qanday omillar a’sir qilgan? 

2. Shomon shaxsining psixologik xarakteristikasi qanday? 

3. Totemizmning ma’naviy prinsiplari nimalardan iborat? 

4. Hozirgi jamiyatda ibtidoiy dinlarning qanday tomonlari 

kuzatilmoqda? 

5. Qadimgi Mesopotamiya dini huquq tizimiga qanday ta’sir 

o‘tkazdi? 

6. Qadimgi Misr dini fan va madaniyatga qanday hissa qo‘shdi? 

7. Vedizm va braxmanizm manbalari haqida nimalar bilasiz? 

8. Braxmanizmdagi “karma” va “sansara”  tushunchalari  haqida nimalarni 

bilasiz? 

9. Konfutsiylikka ko‘ra “Tszyun-tszi” qanday xislatlarga ega bo‘lishi 

kerak? 

10.   Konfutsiy ta’limotiga ko‘ra boshqaruvning yakuniy va oliy maqsadi, nima? 

11.  Daosizm hozirgi zamondagi qaysi mamlakatlarda mavjud? 

12.  Sintoizmda marosimlar qanday bajariladi? 

13. Sinto ibodatxonalari uchun umumiy bo‘lgan jihatlar nimadan iborat? 

14.  Yahudiylikning qanday buyruqlari mavjud? 

15.   Zamonaviy yahudiylikda qanday yo‘nalish va sektalarni bilasiz? 



126  

Asosiy xulosalar 

- Dinning ibtidoiy shakllari an’anaviy ravishda tabiatga sig‘inish, ajdodlarga 

sig‘inish, animizm, shomonizm, tangrichilik, sehrgarlik, totemizm, fetishizm 

kiradi. Ular bir-biriga aralashib ketishgan bo‘lib, sof holda deyarli uchramaydi. 

- Qadimgi dunyo dinlari Markaziy Osiyo, Maya, atsteklar va b. rivojlangan 

sivilizatsiya dinlaridir. 

- Milliy dinlar bu ma’lum bir davlat bilan bog‘liq bo‘lgan yoki biron etnik 

jamoa vakillari e’tiqodiga xos bo‘lib, boshqa xalqlar o‘rta sida tarqalmagan 

dinlardir. Bunday dinlarni ularga e’tiqod qiluvchi xalqlar madaniyati, afsonalari va 

marosimlaridan ajratib bo‘lmaydi. Uning vujudga kelishi tegishli elat va millatning 

paydo bo‘lishi va shakllanish jarayoni bilan bog‘liq. 

 

II modul manbalarga havola 

 

                                                           

1 Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростовн/Д:, "Феникс", 1996. C. 287; 291 
2 Merking D. Becoming half hidden: Schamanism and initiation among the Inuit. 

Stockholm, 1985. -P. 118. 
3 Magic, Science and Religion"/ Science, Religion and Reality/-James Needham, 

Macmillan Company, 1925. Introduction to the study of religion. Hillary 

Rodriguez, Jon S. Harding.-Routledge&Francis Group, London and New York, 

2008.- Р.118 
4 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.B.54, 65, 93, 136. 
5 Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д:, "Феникс", 1996. –С. 554-555. 



127  

                                                                                                                                                                                           

6 Психология религий: учебное пособие / И.Б. Ардашкин; Томский 

политехнический университет. - Томск: Изд-во ТПУ, 2011.–С. 219-220. Так 

же см.: Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д:, "Феникс", 1996. –С. 159-160 
7 Flattery D. S., Schwartz M. Haoma and harraaline: The botanical identiry of the 

Indo-Iranian soared hallucinogen “Soma» and its lagacy in religion, language, and 

Middle East folklore. Berkeley etc.: Univ. of California press. 1989 
8 Singh S. D. The early development of kingship in pre-Muslim India // Patterns of 

kingship and authority in traditional Asia: Publ. with the assistance of Monash. 

univ. Publ. comra. / Ed. by Mabbett I.-L. 1985. p. 88 
9 Singh S. D. The early development of kingship in pre-Muslim India // Patterns of 

kingship and authority in traditional Asia: Publ. With the assistance of Monash. 

univ. Publ. comra. / Ed. by Mabbett I.-L. 1985.–p.91. 
10 Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Д: "Феникс", 1996.- С. 570. 
11 Сарвепалли Радхакришнан. Индийская философия (в 2-х то-мах). М.:Миф, 

1993. C.626. 
12Новейший словарь религиоведения/авт.-сост. О.К.Садовников, 

Г.В.Згурский; под ред. С.Н.Смоленского. - Ростов н/Д: "Феникс", 2010. С. 351 
13 Энциклопедия религий / Под ред. А.П.Забияко, А.Н.Красникова, 

Е.С.Элбакян. - М.: Академический Проект; Гаудеамус, 2008. – 1520 с: ил. — 

(Summa). - ISBN 978-5-8291-1084-0 (Академический Проект). - ISBN 978-5-

98426-067-1 (Гаудеамус). - С.191-195. C. 223 
14 Основы религиоведения: Учеб./Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, 

К.И.Николаев и др.; Под ред. И.Н. Яблокова.– 2-е изд. перераб. и доп.- М.: 

Высш.шк., 1998. С.104-106. 
15 Torāh (thePentateuch), Nebi'im (the Prophets) and Ketūbim (the Hagiographa)] 

(Bitiklar). 



128  

                                                                                                                                                                                           

16 Ko‘plab protestant konfessiyalari yahudiylar an’anasiga ko‘ra ikkinchi amrni 

ikkiga bo‘ladilar, bunda birinchi she’r birinchi amr, qolgan she’rlar ikkinchi 

sanaladi. – (Shmot, lotin. Exodus 20: 3-6). 
17 "Parvardigor" so‘zi qadimgi yahudiylik matnlari boshqa tillarga tarjima 

qilinganda Yahovaga almashtirilgan. Yahovaning xristiancha yozilish shakli 

(Jehovah, Iyegova). 
18 Rim-katolik va lyuteran cherkovi yahudiy an’anasiga ko‘ra o’ninchi amrni 

ikkiga bo‘ladi. Lyuteranlar Dvarim kitobi tartibiga ergashib, ―o‘z yaqinlaring uyini 

istama‖ amrini to’qqizinchi, keyingisini esa o’ninchi sanashadi. 
 



129  

III MODUL. JAHON DINLARI 

3.1. Buddizm 

Mazmun. Buddizm. Buddizm ta’limoti – to‘rt oliy haqiqat, nirvana. Buddizm 

axloqiy ta’limoti – “Pancha-shila”. Buddizm oqimlari: maxayana, xinayana, 

lamaizm va h.k. O‘zbekiston hududidagi buddizm yodgorliklari va ularning tadqiq 

etilishi.  

 

Buddizm – eng qadimgi jahon dini bo‘lib, 

Hindistonda miloddan oldingi VI-V asrlarida 

paydo bo‘lgan. 

Buddizm Hindo-xitoy ayrim orolidagi mamlakatlarda keng tarqalgan. Tailand, 

Vetnam, Myanma, Kambodja, Laosning asosiy dinidir. Sanskrit va palidan tarjima 

qilinganda “buddha” so‘zi “nurlanish”, “ravshanlashish”, “uyg‘onish” ma’nolarini 

anglatadi. Ushbu din zamonaviy Xitoyning uchta asosiy dinlaridan biri 

hisoblanadi. Hind madaniyatining ushbu davrga kelib yozuvga tayanishi, 

brahmanizm va vedizm kabi diniy e’tiqodlar bilan boy bo‘lgan san’at shakllari 

rivojlanishi buddizmning paydo bo‘lishi uchun qulay sharoitlar yaratdi. Buddizm 

vedizm ta’limotining bir qator muhim tushunchalari: karma, sansara, samckara, 

dxarma va boshqalar to‘g‘risidagi ta’limotlar, veda timsollari, ba’zi o‘simlik va 

hayvonlarni e’zozlash va ko‘p gina oilaviy-maishiy an’analarni o‘zlashtirdi. 

Buddizmni nafaqat din, balki falsafiy ta’limot, madaniyat qoidalari to‘plami yoxud 

hayot tarsi, deb baholash mumkin.  

Muqaddaslashtirilgan va ijtimoiy guruhlar o‘rtasida qat’iyy chegaralarga ega 

kasta va varna tuzumi ijtimoiy munosabatlarda katta qarama-qarshiliklarga sabab 

bo‘ldi. Ushbu davrda hokimiyatni qayta taqsimlash yuzaga keldi, bu jumladan, 

chet hududlardagi kshatriylarning o‘z hokimiyatini mustahkamlashga intilishi, 

quldorlikning yirik shakllariga o‘tish, qullarning mehnat unumdorligini oshirish 

kabilarda namoyon bo‘ldi. Bularning barchasi bir tomondan qudratli mamlakat – 

Magadxa imperiyasi yaratilishiga olib kelgan bo‘lsa, ikkinchi tomondan ijtimoiy 

Buddizm ta’limoti.  

To‘rt oliy haqiqat. Nirvana 



130  

ziddiyatlarni kuchaytirdi. Ushbu davrda Hindiston aholisining katta qismi “hayot - 

bu azob-uqubat” – degan haqiqatni boshdan kechirdi. Keyinchalik bu holat Budda 

tomonidan keltirilgan to‘rt haqiqatning birinchisi sifatida qabul qilindi. Aynan 

shunday vaziyatda shimoli-sharqiy Hindistonda Shakya qabilasining Gautama 

zodagon urug‘ida buddizm asoschisi – hind shahzodasi Siddxartxa Gautama 

dunyoga kelgan.  

Budda tug‘ilgan vaqti haqida aniq ma’lumotlar yo‘q. Ba’zi arxeologik 

ma’lumotlar va janubiy paliy an’analariga ko‘ra bu mil.avv. 623-yilga to‘g‘ri 

keladi. 1956-yilda Budda nirvanasining 2500 yilligi bayram qilinishi ham ushbu 

sanaga asoslangan edi. Buddizm yil hisobi shundan boshlanadi. Shimoliy 

maxayana an’anasi bo‘yicha boshqacha hisoblaniladi, ammo  ko‘p chilik maktablar 

mil.avv. 380-yilni tan oladilar. Yevropalik taqiqotchilar esa mil.avv. 410-380-

yillarni arxeologik va madaniy-tarixiy jihatdan  ko‘proq asoslangan, deb 

hisoblaydilar.  

Buddizm mifologiyasi shahzoda Siddxartxaning tug‘ilishi Buddaning 

birinchi tug‘ilishi emasligi haqida hikoya qiladi. Afsonalarga ko‘ra bo‘lajak Budda 

jami 550 marta tug‘ilgan. O‘zining avvalgi hayotida u avliyo, podshoh, rohib, 

maymun, savdogar, tovuq, g‘oz, fil, bundan tashqari baliq, kalamush, duradgor, 

baqa, quyon va h.k. bo‘lgan. Bu holat u kshatriy oilasida oxirgi marta tug‘ilib, 

dunyoni qutqarish, nirvanaga erishish yo‘lini topish vaqti kelmagunicha davom 

etgan, deb hikoya qilinadi. Aynan shuning uchun unga Siddxartxa (Maqsadga 

erishuvchi) degan ism qo‘yishgan. Afsonalarga ko‘ra bashoratchilar uni buyuk 

kelajak kutishini: u yer yuzida haqiqiy tartib o‘rnatishga qodir bo‘lgan buyuk 

hoqon, yoki buyuk asket bo‘lishini bashorat qilgan. Otasi Shuddxodana o‘g‘li 

bashorat qilingan yo‘llarning birinchisidan borishini xohlagan va o‘g‘lini 

tarkidunyo qilmasligi uchun qo‘lidan kelganicha harakat qildi: farzandi dunyo 

tashvishlarini bilmasligi uchun misli ko‘rilmagan hashamda voyaga yetkazdi.  

Shuncha harakatlarga qaramasdan otasining harakatlari zoye ketdi. 

Siddxartxa qasrdan chiqib ketadigan bo‘ldi. Kunlardan bir kuni odamni uchratib, 

dunyoda kasalliklar borligini, qari odamni uchratib, yoshlik abadiy emasligini, 



131  

dafn marosimini kuzatib, o‘limni anglaydi. Keyinroq esa, dunyoning azob-

uqubatlaridan qutulishni istab, yolg‘iz hayot kechirishga intilayotgan tarkidunyochi 

rohibga ko‘zi tushadi. 29 yoshida esa u xuddi shu yo‘ldan ketishga qaror qiladi va 

saroy hamda oilasini tark etib, Siddxartxa shraman (odamlardan alohida, 

tarkidunyochi) bo‘lib yurt kezdi. U eng murakkab asketik amaliyotni juda tez 

o‘zlashtirib oldi: nafas olish, tuyg‘ularni nazorat qilish, ochlik, jazirama issiq va 

sovuqqa bardosh berish, trans holatiga tushishni o‘rganib oldi, ya’ni o‘zining 

sezgilariga chuqurroq kirib, o‘ziga xos holatga erishgan va tashqi dunyodan 

ajralgan. Biroq uni “Qanday qilib azob-uqubatlarga chek qo‘yish kerak?” degan 

savolga javob topa olmaganligi uchun hech o‘zidan qoniqmas edi. 

Budda rivoyatlariga ko‘ra Siddxartxa yuksak fahmlash hissiga erishish 

uchun olti yillik zohidlik amaliyoti va ochlik yordamida qilgan navbatdagi omadsiz 

urinishdan so‘ng o‘z-o‘zini azoblash yo‘li haqiqatga olib kelmasligiga ishonch 

hosil qildi. Shunda u kuchini tiklab, daryo qirg‘og‘ida chekka joyni topib, daraxt 

tagiga o‘tiradi (shu vaqtdan boshlab u Bodxi daraxti, ya’ni “Fikrlarni 

ravshanlashtiruvchi daraxt” deb nomlanadi) va mushohadali xayolga cho‘madi. 

Siddxartxaning xayolidan o‘zining avvalgi hayoti, barcha tirik mavjudotlarning 

oldingi, hozirgi va kelajakdagi hayoti bir-bir o‘tadi, so‘ngra esa oliy haqiqat 

ochildi. Budda xohish-istaklar, dunyoviy lazzatlarga cho‘mgan hayot bu quyi, qop-

qorong‘i va foydasiz, boshqa, qarama-qarshi tomon esa o‘z-o‘zini azoblashdagi 

hayot bo‘lib, u ham foydasiz ekanligini anglab yetdi. To‘g‘ri yo‘l esa – 

xotirjamlikka, yuksak bilimga, fikrlar oydinlashuviga, nirvanaga olib boradigan 

o‘rta yo‘ldir. Ana shu paytdan boshlab u Buddaga, ya’ni nurlangan, uyg‘ongan 

shaxsga aylandi1. Budda azoblardan qutulish yo‘llarini izlayotgan barcha 

odamlarga ushbu yo‘lni o‘rgatishga qaror qiladi. Natijada Buddaninig to‘rt 

olijanob haqiqati yuzaga keladi: 

1. Azob-uqubat mavjudligi haqida. Azob-uqubatning borligi haqiqatdir. 

Odamning mavjud bo‘lishi bu dukxa, ya’ni azob, qoniqmaslik, ko‘ngil sovishi. 

Tug‘ilish, qarilik, kasallik, o‘lim bu azobdir. Istagiga erishmaslik bu – azob: inson 



132  

hayoti qiyinchiliklardan xoli bo‘lishini xohlaydi va bunday emasligidan azob 

chekadi. Doimiy qayta tug‘ilishlar ushbu azoblarni  ko‘p aytiradi. 

2. Azob-uqubatlarning sababi haqida. Azob-uqubat o‘z sababiga ega. Bu 

o‘zgarishlarga olib keluvchi istak va ehtiroslar bilan bog‘liq bo‘lgan ishtiyoqdir. 

Istagan narsaga ega bo‘lish va abadiy yashash istagini amalga oshirib 

bo‘lmasligidan qoniqmaslik – bu tanxa, ya’ni hayotga, hissiy huzur-halovatga 

tashnalik, biror narsa yoki biror odamga xudbinlarcha bog‘lanish. Bu tashnalik 

cheksiz va uni qondirib bo‘lmaydi. Yomonlik istakning o‘zida emas, balki uning 

xudbin (egoistik) xarakteridadir. 

3. Azob-uqubat sabablarini yo‘qotish haqida. Azobni yo‘q qilish mumkin. Bu 

dilning ravshanlashuvi orqali orzu-istak va ehtiroslarni yengib o‘tishdir. U qayta 

tug‘ilishlar doirasidan chiqish va ular bilan bog‘liq bo‘lgan azob-uqubatlardan 

qutilish imkonini beradi.  

4. Azoblarga chek qo‘yish yo‘li to‘g‘risida. Azob-uqubatlarni yo‘q qilishga 

olib boruvchi yo‘l mavjud. Bu o‘z fikr-xayollariga cho‘mish va bosh maqsad – 

hamma narsani istashdan, shu jumladan, shaxsiy istaklardan ozod bo‘lish yo‘lidir.  

Ushbu sakkiz bosqichli yo‘l quyidagilardan iborat:  

1. To‘rt olijanob haqiqat haqida bilimlarni to‘g‘ri tushunish. 

2. O‘z-o‘zini qat’iyy tartibga solish uchun to‘g‘ri niyatlar qilish.  

3. To‘g‘ri so‘z. So‘z – fe’l-atvorning aksi bo‘lib, to‘g‘ri so‘zlar avvalambor 

rost so‘zlardir. Shuningdek, so‘zlarni marhamatli qilish, yolg‘on, bekorchi gap, 

haqorat va beadabliklardan o‘zini chetga olish. 

4. To‘g‘ri ishlar. Bu yomonlik qilmaslik tamoyiliga mos keladigan ishlardir. 

Bunda o‘zini to‘g‘ri tutish, ya’ni tirik jonzotlarga zarar yetkazish yoki ularni 

o‘ldirishga olib kelishi mumkin bo‘lgan g‘azabni jilovlashni buyuradi; o‘g‘rilik 

qilmaslik – chunki o‘g‘rilik kishi o‘zi uning bir qismi hisoblangan jamoaga zarar 

yetkazadi; nikohdan tashqari jinsiy maylni jilovlash, chunki u ruhni buzadi; 

yolg‘ondan uzoqroq yurish. Buddizmda yolg‘onning hech qanday shakli 

oqlanmaydi. Shuningdek, odamni mutlaqo ruhiy va jismoniy nazorat qilish imkon 

bermasligi bois mast qiladigan moddalardan tiyilish. 



133  

5. To‘g‘ri hayot kechirish, maishiy hayotda, kasbiy faoliyatda, ijtimoiy 

hayotda axloqiy kodeksga amal qilish. Buddizmda qulfurushlik, qurol yasash va 

sotish, giyohvand moddalarni sotish, shuningdek, fohishalik kabi xatti-harakatlar 

bilan shug‘ullanish taqiqlangan.  

6. To‘g‘ri intilish. Bu maqsad yo‘lida sabr va matonatni talab qiluvchi yo‘l 

bo‘lib, katta kuch: o‘z-o‘zini tarbiyalash va o‘zligini yo‘qotmaslikni talab qiladi.  

7. To‘g‘ri e’tibor, ya’ni diqqat-e’tiborning faol hushyorligi. Buddizm xuddi 

boshqa hech narsa yo‘qdek, bir predmetga e’tiborni to‘plashni o‘rgatadigan 

mashqlar, diqqatni jamlash va meditatsiya tizimini ishlab chiqdi. 

8. To‘g‘ri mushohada, mahliyo bo‘lish va meditatsiya usullarini to‘g‘ri 

tanlash. 

Shuningdek, Budda tomonidan nirvana yo‘lida kishanlar, deb nomlangan 

o‘nta buyuk to‘siq qayd qilingan: 1) shaxs illyuziyasi (xomxayolligi); 2) shubha; 3) 

irim; 4) tana ehtiroslari; 5) nafrat; 6) hayotga bog‘langanlik; 7) lazzatlanish va 

ovunish istagi; 8) kibr; 9) mag‘rurlik; 10) nodonlik2. Nirvanaga erishish uchun 

buddaviylar ushbu kishanlarni uzishlari kerak bo‘ladi. 

Buddizmda hinduizmning markaziy tushunchalaridan biri bo‘lgan dxarma, 

ya’ni abadiy ahloq qonuni rivojlangan. Buddizm ta’limotiga ko‘ra inson ong oqimi 

dxarma-zarrachalardan iborat. U shartli ravishda besh guruh-skandxga bo‘linadi: 1) 

tana (rupa); 2) his-tuyg‘ular (vedana); 3) taniy olish (sandjnya); 4) karma 

impulslari (sanskara. Buddizmda sanskara yoki samskara – karmik iz qoldiruvchi 

fikrlar, so‘zlar, ilgarigi hayotdagi xatti-harakatlar. Karma yangidan tug‘ilish va 

keyingi hayot sifatini belgilaydi. Sanskara hinduiylikda hayotning muhim 

bosqichlarida bajariladigan va tana va ruhni tozalashga mo‘ljallangan hayotiy sikl 

marosimini aks ettiradi); 5) ong (vidjnyana).  

Buddizm insonning borlig‘i o‘zgarmas ekanligini, uning xatti-harakatlari 

ta’siri ostida faqat dunyoni idrok qilishi o‘zgarishini o‘rgatadi: yomon ish qila 

turib, inson kasalliklar, kambag‘allik, xo‘rlanishlarni orttirib oladi. Yaxshi ishlar 

qilib esa, quvonch va xotirjamlik rohatlarini suradi. Buddizm asosiy e’tiborini 



134  

so‘zlarning ham, xatti-harakatlarning ham ongga nisbatan ikkilamchi ekanligi 

haqidagi fikrga qaratadi. 

Sansara dunyosidagi bunday mavjudlikning davri quyidagicha: har bir fikr, 

har bir so‘z va har bir ish o‘z karma izini qoldirib, insonning keyingi 

mujassamlashuviga olib keladi. Buddistning maqsadi – iloji boricha karma izlarini 

kamroq qoldirib yashash. Buddizm ta’limotining axloqi “10 ta yovuz harakatlar” 

va “10 ta yorqin harakatlar”ni ko‘rsatadi3. 10 ta yovuz harakatlarga: qotillik, 

o‘g‘rilik, xiyonat; yolg‘on, tuhmat, so‘z bilan haqoratlash, yengiltaklik bilan 

so‘zlashish; qizg‘anchiqlik, nodonlikni kiritgan. Buddizm yovuz niyatlar keyingi 

hayotda karma izlarini, ya’ni nomaqbul oqibatlarni qoldiradi, deb o‘rgatadi. 

Masalan, ichi qoralar majruhlikka, jirkanch axloqqa duchor bo‘ladilar. Yorqin 

hislatlar: olijanoblik, axloqiy xatti-harakatlar, meditatsiya, hurmat-ehtirom, 

beminnat yordamga tayyorlik, o‘z xizmatlarini boshqalarga ko‘rsatish, 

boshqalarning quvonchiga sherik bo‘la olish, to‘g‘ri ta’limot ortidan borish. 

Buddizmning hayot uzluksiz almashib turishi haqidagi tasavvur 6-ilovada 

keltirilgan.  

Ilk buddizmdagi kelishmovchiliklar uning ikki oqimga 

bo‘linishiga olib keldi: Xinayana (“Kichik g‘ildirak”) 

va Maxayana (“Katta g‘ildirak”). Xinayana asosan janubiy-sharqiy mamlakatlarda 

qaror topib, janubiy Buddizm nomini oldi, Maxayana esa shimoliy mamlakatlarda 

tan olinib, shimoliy Buddizm nomini oldi.  

Maxayana ko‘p roq ommalashgan bo‘lib, uning tarafdorlari  ko‘p roq va uni 

“keng qutqaruv doirasi” deb tavsiflaydilar. U tushunarliroq va marosimlari 

soddaroq bo‘lib, tarkidunyochilik va odamovilikni talab etmaydi, asosiy e’tiborni 

pand-nasihatlar tinglashga, jamoat-davlat faoliyatida ishtirok etishga qaratadi. 

Hindiston tashqarisiga chiqqach, maxayana  ko‘p lab oqimlarni keltirib chiqardi. 

Bunda nirvanaga (Budda diniy ta’limotiga ko‘ra: dunyo tashvishlaridan kechib, 

o‘zini rohat-farog‘atda sezish) kirib, baxt orttira olishi mumkin bo‘lgan, biroq 

nirvanaga erishishni istayotganlarga yordam berish uchun o‘z manfaatini keyinga 

qoldirgan ulug‘ shaxslarning bodxisatvga sig‘inishi muhim o‘rin tutadi. 

Buddizmdagi oqimlar  



135  

Bodxisatvga sig‘inish marosimlarni birmuncha murakkablashtirgan: yangi 

ibodatlar, iltijolar va bo‘rttirilgan marosimlar paydo bo‘ldi, natijada ibodat qiluvchi 

dindorlarning soni ham ortdi. 

Xinayana yo‘nalishi ilk buddizm bilan uzviy bog‘liq bo‘lib, tarkidunyochi 

bo‘lmagan rohiblar uchun qutqaruv yo‘li rad etiladi. 

Budda butun hayoti davomida turli uslublarni o‘rgangan, biroq ular Budda 

hayotdan ko‘z yumganidan so‘ng yozib olingan. Budda nimalarni o‘rgatganligini 

og‘zaki tasdiqlash uchun Birinchi Buddizm kengashida, uning besh yuzta 

o‘quvchisi o‘zlari eshitgan muqaddas matnlardan turli parchalarni yoddan o‘qib 

beradilar. Buddaning hayoti va faoliyati qator buddizm matnlariga, shu jumladan, 

“Lalitavistara” (“Lalitavistara Sūtra”)ga asoslanadi. Budda haqidagi birinchi 

matnlar uning o‘limidan 400 yil o‘tgach paydo bo‘ldi. Har bir asrda monaxlar 

uning biografiyasini “bezata” boshladilar, unga aniqlanmagan, bo‘rttirilgan va 

monaxlar tomonidan “tasdiqlangan” axborotlar qo‘shila bordi. Shunga qaramay, 

buddizmning asosiy manbasi bo‘lmish "Tripitaka" yoki “Uch savat” nomi bilan 

mashhur bo‘lgan matnlar to‘plami ancha keyin paydo bo‘lgan. "Tripitaka" 

an’anaviy tarzda, o‘ramlar uchta savatda saqlanganligi bilan izohlanadi. Biroq 

matnlar yozilgunga qadar “pitaka” so‘zi sanskritda va pali tilida ko‘chma ma’noda 

yig‘ilish, to‘plamni belgilash uchun qo‘llanilgan. 

Buddaning turli mantlari turli tillarda va turli usullarda yozilgan, chunki 

Buddaning o‘zi ta’limotini ushbu jamiyatga xos uslubni hisobga olgan holda 

mazkur jamiyatda qanday til qabul qilingan bo‘lsa, o‘sha tilda saqlash kerak, deb 

ta’kidlagan. Asosiy e’tiborni so‘zlarga emas, balki matnning ma’nosiga qaratish 

kerak, chunki matn sharhga muhtoj bo‘lmasligi kerak, degan tamoyilga amal 

qilingan. Bu og‘zaki va ochiq tarzda uzatilgan ta’limotning birinchi guruhi bo‘lib, 

vaqt o‘tishi bilan u yozib olindi va xinayananing asosini tashkil etdi. Txeravada 

maktabi, masalan, Shri-Lanka va Janubiy-Sharqiy Osiyoga tushib qolib, o‘z 

ta’limotini pali tilida saqlab qoldi, Markaziy Osiyoda keng tarqalgan 

Sarvastivadlar maktabi esa sanskritdan foydalandi.  



136  

Xinayana maxayana tomonidan ham tan olinadigan asosiy ta’limotlardan, 

ya’ni qismat (karma) haqidagi ta’limot (savob qonuni, sabab-oqibat aloqalari); 

rohib va rohibalar uchun rohiblik intizomi qoidalari, aqliy va his-tuyg‘u sohalari 

faoliyatining tahlili, qobiliyatni jamlashni (konsentratsiyalashni) qanday 

rivojlantirish, shuningdek, yanglishishlarni yengib o‘tish va reallikni ko‘rish uchun 

donolikka qanday erishish bo‘yicha ko‘rsatmalarni o‘z ichiga olgan barcha axloqiy 

intizom qoidalaridan iborat. Xinayana ta’limotlari  ko‘p lab nazariy masalalardan, 

masalan, muhabbat va hamdardlik tuyg‘ularini rivojlantirish usullaridan iborat. 

Buddizm axloqiy ta’limoti va amaliyoti uch 

qism: 1) axloq; 2) meditatsiya; 3) donolikdan iborat. 

Rohiblardan farqli ravishda, maxayana qavmlarga 

quyidagi fikrga olib keluvchi oddiy Pancha-shila 

nomli axloqiy kodeksni taklif etgan: 1. Qotillikdan saqlanish. 2. O‘g‘rilikdan 

saqlanish. 3. Zinodan saqlanish. 4. Yolg‘ondan saqlanish 5. Mast qiluvchi 

narsalardan saqlanish. 

Buddistlar hamma haqiqat ham foydali emas, deb hisoblaganlar: qo‘lda 

siqimlab turilgan barglar tutami o‘rmondagi barglar sonidan qanchalik kam bo‘lsa, 

Budda o‘z o‘quvchilariga ochib bergan haqiqatning bir qismi ham, u o‘zi bilib 

olgan haqiqatdan kamroqdir, biroq odamlarga buni ochish shart deb hisoblamagan, 

chunki odamlar uchun bu befoydadir. Buddaning o‘zi ushbu fikrni quyidagi 

taqqoslash bilan izohlagan: agar zaharlangan kamondan yaralangan inson 

davolanish o‘rniga, dushman uni nima uchun yaralaganligi, u qaysi qabiladan, 

qaysi tabaqadan ekanligi, uning otasi kim, onasi kim ekanligi haqida surishtira 

boshlasa, u shifokorga murojaat qilishga ulgurmasdan yarasi asoratidan o‘lib 

qoladi. Shuningdek, dunyo azob-uqubatlaridan qutulishni istagan har qanday inson 

dunyoning borlig‘i, uning kelib chiqishi va h.k. haqida befoyda savollar 

bermasdan, balki saxovat yo‘li (ya’ni sakkiz bosqich yo‘li) ko‘rsatgan yo‘ldan 

borishi kerak. 

XII-XIII asrlarga kelib, buddizm Hindistonda deyarli tanazzulga uchraydi va 

Osiyoning boshqa mintaqalariga ko‘chib, mahalliy tusga kira boshlaydi. XII-XV 

Buddizm axloqiy 

ta’limoti.  

Pancha-shila 



137  

asrlarda Tibet va Mongoliyada maxayana negizida lamaizmga asos solinadi. 

Lamaizm axloqida  ko‘p lab dinlarga xos bo‘lgan axloq va huquqning 

umuminsoniy normalari aks etgan. Jumladan hech kimni o‘ldirma, senga tegishli 

bo‘lmagan narsani olma, aldama, mast bo‘lma, zino qilma kabi ko‘rsatmalar va 

saxiylik, xushfe’llik, itoatkorlik kabi xislatlarni o‘z ichiga oladi. Yevropa 

dinshunosligi XX asrning ikkinchi yarmidan boshlab lamaizm iborasi o‘rniga tibet 

(mongol, buryat) buddizmi iborasini ishlatishni afzal ko‘radi. 

 Ilk buddizm g’oyalari va ularning Hindiston 

hukmdori Ashoka (mil.avv. 268-231/232) 

tomonidan qo‘llab-quvvatlanishi dinning 

qonuniylashtilishi va tez tarqalishiga sabab bo‘lgan. 

Mil.avv. III asrda buddizm ustunlari vujudga 

kelgan: 1) Budda – Ustoz. 2) Dxarma – buddizm ahloqiy ta’limoti. 3) Sangha – 

diniy jamoa bo‘lib, u ta’limotni asraydi va nirvanaga erishish yo‘lini o‘rgatadi. Ilk 

buddaviylik ma’rosimlarining nisbiy erkinligi, osonligi dinning yangi hududlarda 

mahalliy urf-odatlarga moslashishiga yordam bergan. 

Mill.avv III-I asrlarda buddizm Hindistondan tashqariga chiqdi. Rohiblar 

amal qiladigan “to‘rt yo‘l” – xinayana janub va janubi-sharqqa tomon yoyila bordi. 

Asosan oddiy xalq qo‘llaydigan maxayana esa I asrning boshlarida aksincha 

shimoliy va boshqa yo‘nalishlar bo‘ylab tarqala boshladi. Kushonlar 

imperiyasining shakllanishi buddizmni Markaziy Osiyoga olib keldi, u yerdan u 

Uzoq Sharqqa kirib bordi. Buyuk Ipak Yo‘li bo‘ylab savdo-sotiq ham buddizmni 

qo‘shni hududlarda tez tarqalishiga sabab bo‘ldi. 

Buddizm turli mamlakatlar va xalqlar bilan madaniy an’analarini buzmaslik 

va iloji boricha ular bilan qo‘shilib rivojlanishdan iborat bo‘lgan asosiy 

tamoyilidan foydalanib, mahalliy madaniyat bilan qorisha boshlagan. Sekin-asta 

VIII asrda Yaponiyada rohib Sayte tomonidan asos solingan tenday-syu buddizm 

maktabi vujudga keldi, uning ta’limoti asosida  ko‘p lab boshqa maktablar 

(masalan, nilufar sutraning noyobligi haqidagi Nitirena maktabi) paydo bo‘ldi. 

Buddizmning Osiyoda 

tarqalishi. Buddizm 

yodgorliklarining 

o’rganilishi 



138  

Uning to‘liq nomi sanskritdan tarjima qilinganda – “Ezgu qonun Oq nilufarning 

sutrasi” ma’nasini anglatadi. Bu maxayananing nazm va nasrda yozilgan dastlabki 

va hurmat qilinuvchi matnlaridan biridir. Amidaizm maktabi asosini Budda 

Amidaga (Amida – Amitabxa Buddasining yaponcha nomi) ishonish tashkil etadi. 

Qator omillar amidaizmning yapon aholisi, ayniqsa, qishloq aholisi orasida juda 

ommalashishiga olib keldi: 1) sig‘inish marosimining oddiyligi. “Namu Amida 

Butsu” – ya’ni “Amida Buddaga shon-sharaflar” mantrasini doimiy qaytarish bilan 

ozodlikka erishish mumkinligi; 2) aqidalarning sodda va tushunarli ekanligi; 3) 

rohiblarning nikohga kirmaslik ahdining rad etilishi; 4) amida Buddasi haqida 

o‘ziga tortuvchi afsonalar. Amida nomi ostida (Sukxavati – jannat yerlarini 

boshqaruvchi Budda) Amitabxa Buddasi, ya’ni behad yog‘du taratib turuvchi 

Budda tushuniladi. Yapon dzen-buddizmi meditatsiyaga katta e’tibor beradi, uning 

tozalanish va dilning yorishishidagi ahamiyatini ta’kidlaydi. Dzen-buddizm 

Yaponiya sarhadlaridan ancha chetga chiqqan va ijodiy intelligentsiya orasida juda 

ommalashgan.  

Buddizmning Markaziy Osiyoga kirib kelishini odatda Kushonlar davlati 

bilan bog‘laydilar. Buddizmning asosiy yo‘na-lishlaridan biri Sarvastivada 

Baqtriya va Sug‘diyona erlarida keng tarqalgan edi. Baqtriya Afg‘onistondagi 

Hindiqush tog‘i va Oksus (Amudaryo) daryosi o‘rtasidagi hududda bo‘lib, Afg‘on 

Turkistonini va hozirgi Turkmaniston hududining bir qismini o‘z ichiga olgan. 

So‘g‘diyona asosan Oksus va Yaksart (Sirdaryo) daryolari o‘rtasidagi hududni o‘z 

ichiga olgan va hozirgi Tojikiston, O‘zbekiston va ehtimol, Qirg‘izistonning ba’zi 

bir hududlarini qamrab olgandi. Mil.avv. I asrning o‘rtalarida u Kashmirdan 

boshlab shimol tomondan to Sharqiy Turkistondagi Tarim daryosi havzasining 

janubiy qismigacha cho‘zilib ketgandi. Eramizning I asri oxirlariga kelib, ushbu 

hududlarning katta qismi Hindistonning shimoli-g‘arbida to‘plangan xunnulardan 

kelib chiqqan Markaziy Osiyo xalqlari joylashib olgan Kushon imperiyasi 

tarkibiga qo‘shilib ketadi. Kushon qiroli Kanishka Sarvastivadaning homiysi 

bo‘lgan va o‘zi hukmronlik qilgan davrda Markaziy Afg‘onistondagi Bavian, 

shuningdek, Ajinatepada, Qoratepada va Termiz shahri yaqinidagi ba’zi bir 



139  

joylarida buddizmga oid ulkan g‘or monastirlari va ilmiy markazlar qurdiradi. 

Shuningdek, Kanishka podsholik qilgan vaqtda Kashmirdagi Sarvastivada matnlari 

Ladakxga tushib qoladi. Matnlarni sanskrit tilida yozish ishlari tugatiladi va ularni 

xutan tiliga tarjima qilish ishlari boshlab yuboriladi. Markaziy Osiyodagi barcha 

buddizm matnlari sanskrit tilida yozilgan.  

Hozirgi vaqtda buddizm butun dunyo bo‘ylab tarqalgan. O‘zbekiston 

hududidagi buddizm yodgorliklari tarixchi, arxeolog, san’atshunos, sharqshunos, 

faylasuf va dinshunoslar tomonidan o‘rganilmoqda4. 1927-yilda Termiz arxeologik 

kompleks ekspeditsiyasi (TAKE) Qoratepa va Chingiztepa balandliklarida ikkita 

yirik buddizm ibodatxonalarini topdi va yunon-buddizm me’morchiligi va 

haykallarining parchalari topilgan o‘nlab joylarni qayd etdi. Ayritom 

shaharchasining o‘rta asrga qadar bo‘lgan davri haqidagi batafsil ma’lumotlar VII 

asrda yashab o‘tgan Xitoy ziyoratchisi Syuan-Tszyan tomonidan qoldirilgan.  

Ko‘hna shaharning sharq tarafida aftidan buddizm stupasiga o‘xshash minora 

shaklidagi xom g‘ishtdan qurilgan bino vayronalari joylashgan. 1933-yilda 

akademik M.E.Masson xom g‘ishtdan qurilgan bino qoldiqlari ichida haykal, 

toshdan yasalgan muqaddas yodgorliklar borligini aniqladi: “Ostida Budda 

nurlangan daraxt ramzidagi besh qavatli loydan yasalgan chaytya, u odatda diniy 

marosimning idishi – relikvariy ustida bo‘lgan yoki stupaning sirtqi qismi bo‘lib 

xizmat qilgan; yana ustida palmetta tasvirli gardish ushlagan o‘smir ifodalangan 

tosh topilgan bo‘lib, aftidan, u yigit donator–ibodatxona xizmatchisi bo‘lgan; 

buddistlarning sevimli tasviri – loydan yasalgan qo‘y kallasi; loydan yasalgan 

stolchalar – diniy marosim buyumlari uchun poya hisoblanib, ularga Buddaning 

o‘tirgan holdagi haykal-namunalari qo‘yilgan. Shuningdek, ibodat uchun 

belgilangan quyidagi idishlar topilgan: yon jo‘mragi bo‘lgan shar shaklidagi ko‘za, 

ensxoy turidagi ko‘zacha – bu aftidan qadim zamonlarda xudoga atab ichimlik 

ichish va diniy marosimlarda yuvinish uchun xizmat qilgan, isiriqdonlar ham 

bo‘lgan. Naqshinkor mavzulardan ba’zilari tabiat kuchlarini ilohiylashtirish bilan 

bog‘liq an’anaviy ramzlarni tasvirlash hisoblangan: muqaddas daraxt, osmon 



140  

yoritqichlari (quyosh va yulduzlar), buddizm bilan bog‘liq ramziy ifodalar – sopol 

parchasidan biriga yasalgan Budda tovonining tasviridir”5. 

Hozirda Toshkentdagi O‘zbekiston tarixi Davlat muzeyi ekspozitsiya 

zallarida Ayritom, Qoratepa, Fayoztepa, Dalvarzintepa, Quva, Zartepada topilgan 

yodgordliklar saqlanmoqda. Eng mashhur namunalari: VIII asrga taalluqli 

terrakotali Budda haykalchasi (Qorovultepa), Buddaning oltin suvi yuritilgan 

haykali va ikkita bronza shamdon (Zartepa), Budda antipodlari. Din himoyachilari 

sifatida ular o‘zining qo‘rqinchli ko‘rinishlari bilan odamlarni dunyoviy havas va 

gunohlardan qo‘rqitgan, xudojo‘ylarda ularga nisbatan g‘azab uyg‘otgan (Quva). 

1950-yilda Shri-Lankada buddistlik maktablari va unga oid hozirgi 

tashkilotlarning yirik birlashmasi – Umumjahon buddistlar jamiyati (UBJ) tashkil 

etildi. Hozirgi vaqtda uning shtab-kvartirasi Bangkok (Tayland)da joylashgan 

bo‘lib, tashkilot nizomiga binoan butunjahon buddist jamoalariga madaniy-

ma’rifiy faoliyatda amaliy yordam ko‘rsatishni nazarda tutadi, u shuningdek, 

rohiblarga buddizm sofligini saqlash uchun siyosiy faoliyatdan voz kechishni 

maslahat beradi.  

 

Asosiy xulosalar 

- Buddizm ta’limoti to‘rt oliyjanob haqiqatga asoslangan: 1. Azob-uqubat 

mavjudligi haqida. 2. Azob-uqubatlarning sababi haqida. 3. Azob-uqubat 

sabablarini yo‘qotish haqida. 4. Azoblarga chek qo‘yish yo‘li to‘g‘risida. Sakkiz 

bosqichli yo‘l: (1) to‘rt olijanob haqiqatlarni to‘g‘ri tushunish; 2) to‘g‘ri niyatlar 

qilish; 3) to‘g‘ri so‘zlash; 4) to‘g‘ri ishlar; 5) to‘g‘ri hayot kechirish; 6) to‘g‘ri 

tirishish; 7) to‘g‘ri diqqat-e’tibor; 8) to‘g‘ri mushohada). 

- Ilk buddizm ikki asosiy tarmoqqa bo‘lindi: xinayana (“Kichik g‘ildirak”) va 

maxayana (“Katta g‘ildirak”). Buddizm Markaziy Osiyo hududida mil.avv. III 

asrdan boshlab paydo bo‘ldi. Sarvastivada buddizmning asosiy yo‘nalishlaridan 

biri, Baqtriya va Sug‘diyona yerlarida keng tarqalgan edi.  



141  

- Buddizm axloqiy ta’limoti, axloqiy kodeksi – “Pancha shila” – Buddaning besh 

vasiyati: 1. Qotillikdan saqlanish. 2. O‘g‘rilikdan saqlanish. 3. Zinodan saqlanish. 

4. Yolg‘ondan saqlanish 5. Mast qiluvchi narsalardan saqlanish. 

- O‘zbekiston hududidagi Ayritom, Qoratepa, Fayoztepa, Dalvarzintepa, Quva, 

Zartepada topilgan buddizm yodgorliklari tarixchi, arxeolog, san’atshunos, 

sharqshunos va dinshunoslar tomonidan o‘rganilmoqda. 

 
Nazorat uchun savollar 

1. Buddizm qachon va qayerda paydo bo‘lgan? 
2.  Buddizmning to‘rtta oliy haqiqati nimani anglatadi? 
3. Sakkiz bosqichli yo‘l nimadan iborat? 
4. Buddizm braxmanizmdan qanday tushunchalarni qabul qilgan? 
5. Pancha-shila axloqiy qoidalari nimalardan iborat? 
6. Buddizmdagi xinayana va maxayana yo‘nalishlarining farqi nimada? 
7.  Buddizmdagi meditatsiyaning mohiyati nimada? Unga qanday erishiladi?  
8. Dzen-buddizmda meditatsiya amaliyoti nimaga yo‘naltirilgan? 
9. Buddizm amaliyoti qanday psixologik usullarni qo‘llaydi?  
10. Buddizmning O‘zbekistondagi qanday asosiy yodgorliklarini bilasiz? 

 

Buddizm mavzusi adabiyotlari 

1. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b. 

2. Ibragimov E.F. va b. Jahon dinlari tarixi: Mutaxassislik fanidan o’quv-

uslubiy qo‘llanma. - Toshkent: TIU, 2007. – 48-b. 

3. Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘qitish metodikasi. 

O’quv qo‘llanma.¬ T.: 2017, – 360-b. 

4. Дервиш Р.А. памятники истории, религии и культуры в Узбекистане. 

Т.- 1994  

5. Ибрагимов Э. Источники мировых религий: учеб.-метод. пособие 

для студентов с русским языком обучения. Т.: ИПО "ТИУ". 2011.- 

115 с.  



142  

6. Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. Религиоведение: 

социология и психология религии. Ростов н/Дону.- "Феникс"; 1996 -

672 с. 

7. Хамфриз К. Дзен-буддизм: пер.с англ. М.:ФАИР-ПРЕСС, 2002 

8. Nizomiddinov N., Qodirov A. Lectures in English on Religious and 

Philosophic Teachings of Southeast Asian Countries.-Т.: „Тошкент 

ислом университети“ нашриёт-матбаа бирлашмаси.2016.144 p. 

9. Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008 

 

Buddizm mavzusi manbalariga havola 

 

                                                           

1 Андросов В.П. Индо-тибетский буддизм. Энциклопедический словарь: 

монография.  М.: Российская академия наук. Ин-т востоковедения. 2011.-

С.17, 42 
2 Основы религиоведения: Учеб./Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, К.И.Николаев 

и др.; Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и доп.- М.: Высш.шк., 1998.- 

С. 146; 274. 
3 Основы религиоведения: Учеб./Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, К.И.Николаев 
и др.; Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и доп.- М.: Высш.шк., 1998.- 
С. 146; 274 
4 Дервиш Р.А. памятники истории, религии и культуры в Узбекистане. Т.- 

1994; Ибрагимов Э. Источники мировых религий: учеб.-метод. пособие для 

студентов с русским языком обучения. Т.: ИПО "ТИУ". 2011.- 115 с. ; 

Ртвеладзе Э.В. Великий шелковый путь. Энциклопедический справочник.- 

Т.1999; Ртвеладзе Э.В., Саидов А.Х., Абдуллаев Е.В. Очерки по истории 

цивилизации древнего Узбекистана: государственность и право.- Т.2000; 

Кэндзо Кавасаки. Буддийское изобразительное искусство Северной Бактрии 

– Тохаристана I-IV вв. н.э. (к проблеме интерпретации буддийских образов 



143  

                                                                                                                                                                                           

по археологическим материалам и письменным источникам). – Дисс. на 

соиск. уч. ст. канд. искусст. н. – Т., 2000 г.  История религий народов 

Центральной Азии. / Отв. редактор:  Ш.А.Ёвкочев. – Т.: Ташкентский 

государственный институт востоковедения, 2006. – С.62-67. Ставинский Б.Я. 

Судьбы буддизма с Средней Азии. По данным археологии. М., 1998 г 
5 Основы религиоведения: Учеб./Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, К.И.Николаев 

и др.; Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и доп.- М.: Высш.шк., 1998.- 

С. 157-158 
 

3.2. Xristianlik 

Mazmun. Xristian ilohiyoti. Yakka xudoning uch qiyofasi: Ota-xudo; O‘g‘il-

xudo; Muqaddas ruh. Xristianlikdagi asosiy oqimlar – ortadoks (pravoslav), 

katolitsizm, protestantizm. Xristianlikning O‘rta Osiyoga kirib kelishi. 

 

Xristian ilohiyoti | Xristianlik (grek tilidan  christos “muqaddas yog‘ 

surtilgan”, ya’ni oliy maqomga ko‘tarilgan shaxs, “Xaloskor”) milodning I asrida 

Rim imperiyasi tarkibidagi Falastinda, yahudiylikka e’tiqod qiluvchi jamoa orasida 

paydo bo‘lgan. Uning vujudga kelishidan oldin Falastin yahudiylari bobil, fors va 

makedoniyalik bosqinchilar istibdodini boshidan kechirgan edilar (mil.avv.VI-II 

asrlar). Undan keyingi davrda ham yahudiylar mustaqilligi nisbatan uzoq davom 

etmadi. Bu oliy rutbali ruhoniy- shohlar hukmronligi davri edi. Mil.avv. 140-yildan 

Yahudiya davlati o‘z chegaralarini kengaytirib, aholini yahudiylikka o‘tkazish faol 

darajada olib borildi. 63-yilda Pompey boshchiligidagi qo‘shin Yahudiyani Rim 

imperiyasiga qo‘shib oldi. Mustaqillikni yo‘qotish yahudiylar uchun juda qayg‘uli 

bo‘ldi. Ular buni diniy taqiqlarni buzganliklari uchun Xudoning jazosi, deb 

hisoblashardi. Shuning uchun Falastin jamiyatining o‘rta  tabaqalarida yahudiy 

dinining asl mohiyatini saqlash uchun harakat boshlandi. I asr boshlarida 

jamiyatning past tabaqalari orasida radikal harakatlar boshlandi, ular fariseylar 



144  

bilan birga Rim imperiyasi va ular qo‘llab-quvvatlab turgan mahalliy zodagonlarga 

qarshi kurash boshladilar. Rimga qarshi 66-70 va 132-135-yillardagi qo‘zg‘alonlar 

bostirildi, diniy qadamjolar buzib tashlandi. Shu tarzda jamiyatning mulkiy 

tengsizligi, tabaqalanishi, ma’naviyatning inqirozi, loqaydlik, ruhiy tushkunlik 

davom etdi. Natijada Najotkor – Mashiax “yahudiylar shohi”ni kutishga oid 

mistik kayfiyat kuchaydi. 

Bunday jarayonlar nafaqat Falastinda, balki Rim imperiyasiga siyosiy va 

madaniy ta’siri tobe bo‘lmagan xalqlar – parfiyaliklar, germanlar, gotlar, 

slavyanlar orasiga tarqaldi. Rimda O‘rta yer dengizi mamlakatlaridan olib kelingan 

arzon qullarning  ko‘p ayishi insonning qadr-qimmatini pasaytirib yubordi, mehnat 

va xizmatlar bozoridagi raqobatni kuchaytirdi. Bosib olingan yerlardan olib 

keltirilgan boyliklar mol-mulk bozorida ham raqobatni yuzaga keltirdi. Mahalliy 

hunarmandlar kasod bo‘lishi va erkin dehqonlar o‘rni qullar tomonidan egallanishi 

ushbu tabaqalarning qashshoqlashuviga olib kelgan. Bosib olingan turli xildagi 

milliy va diniy madaniyatga ega hududlarda davlatlar begona siyosat va mafkura 

tufayli o‘zlarining noyob jihatlarini yo‘qota boshladilar. Imperiyaning kuchli 

hokimiyati oldidagi ojizlik mahalliy aholining sharqiy dinlarda rivojlangan 

sehrgarlik, okkultizmga qiziqishni kuchaytirdi. Turli mistik qarashlar, fol ochish 

kabilar kuchaydi, Xaloskorning kelishi yaqinligidan xabar beruvchi voizlar soni  

ko‘p aydi. 

Iqtisodiy, siyosiy, ma’naviy inqiroz bilan kurashni yengillashtirish uchun 

Rim imperiyasi aholisi kasb-kori, dini, ijtimoiy maqomi, qo‘ni- qo‘shnichiligi, 

yurtdoshligi kabi belgilarga asosan birlashdilar.  ko‘p incha bu guruhlarning o‘z 

moddiy jamg‘armasi bo‘lib, ular yig‘inlar o‘tkazib turishar edi1. Jamiyatdagi 

bunday ijtimoiy tashkillashuv xristianlikning paydo bo‘lishini yengillashtirdi va 

uning tez tarqalishini ta’minladi. 

Falastin va O‘rta yer dengizi yahudiylari va greklari orasida tarqalgan 

xristianlik o‘zi paydo bo‘lgan birinchi o‘n yilliklardayoq boshqa xalqlar ichida 

ham tarafdorlariga ega bo‘ldi. Xristian konfessiyalari uchun umumiy g‘oya – 



145  

dunyo va insoniyatning xaloskori, odam qiyofasida mujassamlashgan Xudo, 

chunonchi O‘g‘il-xudoga bo‘lgan ishonch hisoblanadi. 

Dastlabki xristianlik jamoalarining a’zolari odatda kechqurunlari Sirli kecha 

xotirasi uchun suhbatlar va ibodatga yig‘ilganlar. Iso payg‘ambar shogirdlari bilan 

birodarlarcha ovqatlanayotgan paytda nonni sindirgan va vinoni tatigan. Isoning 

vafotidan keyin birodarlarcha ovqatlanish Isoning shogirdlar davrasida 

ko‘rinmasdan qatnashayotganining timsoli sifatida qabul qilina boshlandi. Ularni 

umumiy ta’limot va havoriylar va’zlari birlashtirib turgan. Ilk jamoada  ko‘p incha 

xoch va ikona (xristianlik mavzuiga oid rasm)lar bo‘lmagan; birodarlik stoli 

atrofida xristianlar Iso payg‘ambarning ―tanasi va qoni‖ bo‘lmish non va vinoni 

iste’mol qilib, Xudoning mujassamlashgani ramzi bo‘lgan unga qo‘shilish sirli 

marosim (prichashchenie)ni ado etganlar. Ilk xristianlik axloqi shaxsiy manfaatdan 

ko‘ra umumiy manfaatlarni afzalroq ko‘rishni talab etadi. Tahsinga loyiq ishlardan 

biri – bu qulni asirlikdan ozod qilish edi. “Qulning pulini to‘lab sotib olish – ruhni 

qutqarishdir” degan g‘oya xristianlarning Isoning insonlarning gunohlarini 

yuvuvchi qurbon ekanligiga ishonchi bilan bog‘liq. Rim imperiyasining ulkan 

hududi bo‘ylab tarqalib ketgan jamoalar xristianlik muhabbati va tenglik kabi 

ommabop g‘oyalari tufayli o‘zlarining birligini his qilar edilar, xristian dini 

jamiyatning turli qatlamlari orasida tarqala boshladi. Shu bilan bir vaqtda ushbu 

g‘oyalar uchun dastlabki xristianlar hokimiyat tomonidan quvg‘in qilinganlar.  

ko‘p chilikni qatl qilib yuborishar, birovlarning mulklari olib qo‘yilar, kimlardir 

cho‘llarga qochib ketardilar va ular ilk xristianlik rohibligiga asos solganlar. 

Ulkan Rim imperiyasiga o‘zi hukmron bo‘lgan hududlardagi xalqlarni 

birlashtirib turadigan yagona din kerak edi. Mazkur mintaqa milliy dinlarining 

hech biri bu talabga to‘laqonli javob bera olmas edi. 312-yilda xristianlarga 

o‘zlarining yangi dinini targ‘ibot qilishga ruxsat beruvchi Milan edikt (oliy 

farmon)i e’lon qilindi. 325-yilga kelib esa imperator Konstantin xristianlikni Rim 

imperiyasining davlat dini, deb e’lon qiladi. Shundan so‘ng 391-yilda imperator 

Feodosiy majusiylar ibodatini taqiqlash to‘g‘risida farmon chiqarganidan so‘ng 

xristianlikning ommaviy tarzda tarqalishi boshlandi. 



146  

Xristian dinining paydo bo‘lishi, tarqalishi antik davr sivilizatsiyasining 

chuqur inqirozi, uning asosiy qadr-qimmatining zaiflashish davriga to‘g‘ri keldi. 

Ilk xristianlik jamoasi Rim ijtimoiy tuzumidan norozi bo‘lgan  ko‘p lab odamlarni 

o‘ziga jalb etdi. U gunohlarga botgan tashqi dunyoni o‘zgartirolmagan o‘z 

tarafdorlariga “ichki  qutqaruv”,  ya’ni  din  orqali  xristianlarning  o‘zini  

o‘zgartirish yo‘lini o‘rgatdi. Xristianlar yahudiylikning bir qator qarashlarini: 

yakkaxudolik g‘oyasini; xaloskorlik, ya’ni yer yuzida o‘z saltanatini o‘rnatadigan 

Xaloskor (Messiya)ga ishonchni; esxatologiya, ya’ni “Oxir zamon” nazariyasini; 

xiliazm, ya’ni Isoning qayta dunyoga kelishi, ezgulik kuchlari yovuzlik kuchlari 

ustidan g‘alaba qozongandan keyin ming yillik hukmronlik davri boshlanishi 

haqidagi ta’limotni qayta anglab o‘zgartirdilar6. Bundan tashqari xristian teologlari 

antik davr falsafiy an’analarini rivojlantirib, uning doirasida cherkov patristikani 

(yunon va lot. pater – ota), ya’ni II-VIII asrlar diniy, falsafiy va siyosiy- ijtimoiy 

ta’limotlar to‘plamini ishlab chiqdilar. 

Xristian adabiyoti turli janrlarda yaratilgan. Bibliyaning birinchi qismi 

bo‘lmish Eski Ahd – yahudiylikning xristianlar tomonidan tarjima qilingan 

muqaddas kitoblaridir. Bibliyaning ikkinchi qismi – Yangi Ahd 

xristianlar tomonidan e’zozlanadi, ular uchun juda muhim diniy manba 

hisoblanadi. Yangi Ahd tarkibiga kiritilgan asarlar: to‘rtta “Xushxabar”, 

“Havoriylar faoliyati”, havoriylarning 21 “Maktublar”i vahavoriy Ioanning  

“Apokalipsis” nomli ahiysini o‘z ichiga qamrab oladi2. Bibliya va muqaddas 

rivoyatlarga qo‘shimcha ravishda IV-VIII asrlarda o‘tkazilgan yetti Umumjahon 

Soborlari qarorlari, shuningdek, o‘sha davrlar taniqli cherkov ruhoniylari asarlari 

hisoblanadi. 

Eski Ahdga ko‘ra Xudo – mutlaq 

bilim va qudrat egasi, barcha jonzotlar va 

narsalarni yaratuvchisidir. Xristian dini Eski Ahddagi yagona Xudo g‘oyasini 

rivojlantiradi: Xudo bitta bo‘lsa ham u uch shaklda: Ota-Xudo, O‘g‘il-Xudo va 

Muqaddas Ruh shaklida namoyon bo‘ladi. Shunday qilib xristianlik ilohiyoti 

muqaddas Uchlik haqidagi ta’limotga asoslanadi. Cherkov xristian ta’limotining 

Yakka xudoning uch qiyofasi 



147  

asosiy qoidalari ishlab chiqilgan. Nikey – (325-y. va Konstantinopol – 381-y). 

Butunjahon soborlarida 12 tamoyil (qism)dan iborat bo‘lgan quyidagi ta’limot 

asoslari qabul qilindi: 

1. Olamni yaratuvchisi bo‘lmish Yakka xudoning Ota-Xudo, Muqaddas 

Uchlikning birinchi a’zosi haqida. 

2. O‘g‘il-Xudo ya’ni Iso Masih haqida. 

3. Xudoning mujassamlashuvi haqida. Unga ko‘ra Iso Masih pokdomon 

homiladorlik yo‘li bilan Bibi Maryam tomonidan dunyoga keltirilgan inson bo‘lish 

bilan birga, Xudo ham bo‘lgan. 

4. Gunohni yuvish haqida, ya’ni Iso Masihning azoblanishi va o‘limiga 

ishonish. 

5. Iso Masihning qayta tirilishi haqida. 

6. Iso Masihning jisman osmonga ko‘tarilgani haqida. 

7. Isoning kelajakda ikkinchi marta yerga tushishi haqida. 

8. Muqaddas Ruhga ishonish, uning Xudo-Otadan (katolitsizmga ko‘ra 

shu bilan birga Xudo-O‘g‘ildan) taralishi haqida. 

9. Cherkovga yagona muqaddas, umumjahon, apostollik sifatida 

munosabatda bo‘lish. 

10. Cho‘qintirishning ―gunohlarni yuvish‖ sifatida sirli ma’rosim ekanligi 

haqida. 

11. Hamma o‘lganlarning kelajakda umumiy tirilishi haqida. 

12. Mangu hayot haqida. 

Xristianlik ta’limotining asosiy qismlarida muqaddas Uchlikning yagonaligi 

va Xudoning mujassamlanishi haqida so‘z yuritiladi. Bu masalada pravoslav va 

katolik cherkovlarida kelishmovchilik mavjud3. Birinchi tamoyilga binoan 

ilohiyotning ichki hayoti – bu Uch birlikning mujassamlashuvi, ya’ni Otaning 

(boshlang‘ichsiz ibtido), O‘g‘il-Xudo, ya’ni Logos (mazmuniy tamoyil) va 

Muqaddas Ruhning (tiriltiruvchi tamoyil)  munosabatlaridir.  O‘g‘il-Xudo  Otadan 

“tug‘iladi”, Muqadas Ruh Otadan “taraladi” (katoliklar: “va Xudo-O‘g‘ildan”, 



148  

degan iborani qo‘shadilar). Bunda “tug‘ilish” va “chiqish” xristianlikda vaqt 

jarayonida emas, balki doimiydir, chunki Uchlikning barcha shaxslari doimo 

mavjud  bo‘lganlar, ya’ni ular “mangu”dirlar va qadr-qimmati bo‘yicha teng, ya’ni 

“teng qimmatli” deb sanaladi.  

IV asrdan boshlab xristianlik cherkovi davriy ravishda oliy darajadagi  

ruhoniylarni Jahon xristianlarining “Sobor” deb ataluvchi majlislarga to‘plab 

turadi. Ushbu soborlarda diniy ta’limot tizimi ishlab chiqilgan va tasdiqlangan, 

qonuniy normalar va ibodat qilish qoidalari shakllantirilgan, bid’atlar bilan 

kurashish usullari belgilangan. 325-yilda Nikeyda bo‘lib o‘tgan Umumjahon 

xristianlarining birinchi Sobori diniy ta’limot asosini tashkil etuvchi asosiy 

aqidalarning qisqacha to‘plamini qabul qilgan va qonunlashtirgan. 

Xristianlar cherkovning xatosizligi haqidagi g‘oyani rivojlantirdilar. 

Keyinchalik xristianlik dinining asosiy tamoyiliga aylangan bu g‘oyaga ko‘ra 

alohida xristianlar adashishlari mumkin, biroq cherkov xatodan xolidir. 

Xristianlikga ko‘ra o‘g‘il-Xudo, ya’ni Iso yerga azob-uqubat, o‘limni qabul qilish 

va bu orqali odamlarning dastlabki gunohini yuvish uchun kelgan, inson esa 

Xudoning “timsoli va o‘xshashi” sifatida yaratilgan. Biroq ilk odamlar tomonidan 

sodir etilgan gunohkorlik insonda dastlabki gunoh dog‘ini qoldirib, ushbu timsolni 

buzdi. Iso xochdagi azoblar va o‘limni qabul qilib, odamzod uchun o‘zini qurbon 

qilib, odamlarning bu gunohini yuvib qo‘ydi. Shuning uchun ham xristianlik azob-

uqubatlarning tozalovchi roliga ahamiyat berib, insonni mashaqqatlanib o‘z nafsini 

tiyishiga undaydi, hamda bu bilan o‘zidagi va atrof olamdagi yovuzliklar ustidan 

g‘alaba qilishini ta’kidlaydi. 

Manaviy-axloqiy poklikni saqlab qolish uchun xristian cherkovi ilohiy 

kuchlarni inson hayotiga olib kirishga da’vat etuvchi e’tiqod amaliyoti – sirli 

marosim ibodatlarini ishlab chiqdi.Ular: cho‘qintirish; non va vino totish 

(yevxaristiya); ruhoniylikka qabul qilish (ordinatsiya); cherkovda gunohlariga 

tavba qilish marosimi; chaqaloqni cho‘qintirishdan so‘ng bo‘ladigan marosim, 

podshohga toj kiydirish marosimi paytida hayotda bir marta o‘tkaziladigan tanaga 

xoch shaklida xushbuy miro yog‘ini surish marosimi; nikoh marosimi; o‘layotgan 



149  

yoki og‘ir yotgan odamning badanini cherkovlarda ishlatiladigan maxsus eley 

(zaytun) yog‘i bilan moylash marosimi va b. 

Xristianlikka ko‘ra har bir sirli ibodat xudoning bir inoyatini keltiradi. 

Masalan, eley nomli moyni surish qalb va tanani gunohlardan tozalab, xristian 

kishini poklanishiga, og‘ir kasal bo‘lgan insonning tuzalishiga yordam beradi, 

o‘layotgan xristianga taskin beradi, deya ta’kidlanadi. Protestantlarning aksar 

qismi esa bu sirli marosimni faqatgina ramziy tarzda qo‘llaydilar. Non va vino 

totish marosimi (prichashcheniye)ning mazmuni shundaki, xristian dindor non va 

vino shaklida Isoning tanasi va qonini iste’mol qiladi hamda u bilan sirli tarzda 

birlashgan holda mangu hayot kafolatini oladi. Muqaddas miro moyini surish 

marosimi – tanaga xushbo‘y moy (miro)ni surish orqali xristianlarga cherkov 

a’zosi bo‘lishni hamda Muqaddas ruhning inoyatini beradi. Tavba qilish sirli 

marosimi – bu Iso nomidan xristianlarning gunohlarini kechirishdir. Ruhoniylik 

faoliyati bilan shug‘ullanishga ijozat berish marosimi – cherkov xizmatchilariga 

ruhoniylik bilan shug‘ullanish vakolatini beradi. Bu marosim faqatgina yepiskop 

tomonidan o‘tkaziladi. Nikoh sirli marosimi cherkovda o‘tkazilib, cherkov va 

Xudo o‘rta sidagi uzilmas bog‘liqlik kabi er- xotinning nikohi ham abadiy 

bo‘lishini bildiradi. 

Xristianlikda asosiy oqimlar |  Xristianlikdagi bo‘linish qator ijtimoiy-siyosiy, 

iqtisodiy omillar bilan belgilangan bo‘lib, ular keyinchalik diniy ta’limot 

masalasida kelishtirib bo‘lmaydigan bahslar bilan birlashib ketgan. Xristianlik Rim 

imperiyasining ulkan hududi bo‘ylab tarqalgan edi. Bunda u  ko‘p lab mahalliy 

diniy e’tiqodlar, milliy madaniyatlar bilan o‘zaro aloqaga kirishgan hamda 

mintaqaviy ijtimoiy munosabatlar va bu yerdagi xalqlarning mentalitetiga 

moslashgan. V asrda Rim imperiyasi Sharqiy va G‘arbiy qismlarga ajralganidan 

keyin dastlabki avtokefal, ya’ni mustaqil cherkovlar vujudga keldi. Bu kabi 

bo‘linishlar uzoq vaqt davom etgan. Ba’zi cherkovlar Jahon xristianlarining Sobori 

qarorlarini pisand qilmaganlar, ular tomonidan tasdiqlangan aqidalarni tan 

olmaganlar. Imperiyaning G‘arbiy va Sharqiy qismlarida turlicha ijtimoiy tuzilish 

hamda davlat va cherkov o‘rta sida turlicha o‘zaro munosabatlar mavjud bo‘lgan. 



150  

Sharqiy xristianlik markazi Vizantiyada bo‘lib, u kuchli markazlashgan hokimiyat 

sharoitida rivojlandi. Shu tarzda ruhoniylar davlat hokimiyati obro‘sini tan olib uni 

qo‘llab-quvvatlaganlar. 

G‘arbiy qism esa aksincha, mayda-mayda knyazliklardan tashkil topgan edi. 

Knyazlar g‘arbiy xristian cherkoviga o‘z hokimiyatini kuchaytirish, uning 

obro‘sidan foydalanish uchun murojaat qilishar edi. IX asrda Rim va Vizantiya 

o‘rta sida hududiy kelishmovchiliklar vujudga keldi. Buning ustiga ichki nizolar 

va tashqi xavf-xatarlar sharoitida 

murosasiz aqidaviy bahs-munozaralar yuz berar edi. 1054-yilda yakuniy bo‘linish 

yuz berdi, xristianlikda ikki oqim: pravoslav va katolik yo‘nalishlari vujudga keldi. 

1453-yilda Vizantiya imperiyasi qulaganidan so‘ng sharqiy Yevropa yerlari 

pravoslavlar hududiga aylandi. U asosan Sharqiy Yevropa, Yaqin Sharq 

mamlakatlari va Bolqonda tarqalgan. “Pravoslav” so‘zi yunoncha “orthodóxia” 

so‘zidan kelib chiqqan bo‘lib, “to‘g‘rilik” ma’nosini anglatadi. Bu so‘z ilk bora II 

asrda yozilgan xristian mualliflari asarlarida uchraydi. Pravoslavlikning ta’limoti 

va ibodatlari IV-XI asrlarda Vizantiyada shakllandi. Pravoslav cherkovi bayram 

va “post”ga katta ahamiyat beradi. Post odatda cherkovning katta bayramlaridan 

oldin keladi. Post vaqtida xristianlar yovg‘on, go‘shtsiz, sutsiz, sabzavot va 

baliqdan tayyorlangan ovqatni iste’mol qiladi. Uning mohiyati – inson ruhining 

poklanishi va yangilanishi bo‘lib, diniy hayotdagi muhim voqealarga 

tayyorlanishdir. 

Rus yeridagi udumlar amaliyoti normalari haqidagi nizolar XVII asrda uning 

parchalanishiga olib keldi, natijada pravoslavlar cherkovidan eski rasm-

rusumchilikni qo‘llab chiqqan “eski e’tiqodlilar” ajralib chiqdi. Ularning obro‘ 

qozongan vakillaridan biri protopop Avvakum aynan insonni cherkovning haqiqiy 

hayoti markazi, deb hisoblagan. U rasmiy cherkov va patriarx islohotlari 

qusurlarini fosh qilib bergan. Shuning uchun Avvakum la’natlangan, 

qarg‘ishlangan va cherkovdan haydab yuborilgan hamda o‘z safdoshlari bilan birga 

surgunda yondirib yuborilgan. 



151  

Katolik yo‘nalishi. Xristanlikda yana bir yirik yo‘nalish katolik ta’limoti 

hisoblanadi. “Katolik” so‘zi barchaga, butun dunyoga taalluqli ma’nosini bildiradi. 

U G‘arbiy, Janubi-G‘arbiy, Markaziy va Sharqiy yevropada, Ukraina va 

Belorussiyaning g‘arbiy hududlarida, Lotin Amerikasida va AQShda keng 

tarqalgan. Katolik ta’limoti xristian dinining yo‘nalishlaridan biri sifatida uning 

asosiy aqidalarini va udumlarini tan oladi, biroq diniy ta’limotida, sig‘inishda, bir 

qator o‘ziga xos xususiyatlarga ega. Bibliya katolik diniy ta’limotning asosi. Biroq 

pravoslav yo‘nalishidan farqli ravishda, katolik cherkovi nafaqat dastlabki yettita 

Butun dunyo xristianlari yig‘inlarining, balki keyingi barcha yig‘inlarning 

qarorlarini, bundan tashqari papalik nomalari va qarorlarini ham Muqaddas noma, 

deb hisoblaydi. Bibliyaning lotincha tarjimasiga kiritilgan barcha kitoblarini 

(Vulgatlar) muqaddas deb qabul qilgan. 

Katolik cherkovida tashkiliy jihatdan Rim papasining katolik cherkoviga 

rahbarlik qilishi, ya’ni qat’iyy markazlashtirilgani bilan farq qiladi. U e’tiqod va 

axloq masalalari bo‘yicha aqidalarni belgilab beradi va uning hokimiyati Butun 

dunyo xristianlari yig‘inlarining hokimiyatidan ham yuqoridir. Xristian erkakni 

(ayolni) muqaddas, deb e’lon qilish, avliyo darajasiga ko‘tarish haqidagi masalani 

katolik ta’limotida maxsus kardinallar Komissiyasi hal qiladi. Uning a’zolaridan 

biri, ya’ni “Xudoning advokati” deb atalgani muqaddaslikka nomzodni tanlaydi, 

so‘ngra uning foydasiga dalillar keltiradi. “Iblisning advokati” deb ataluvchi 

boshqa a’zo esa muqaddaslikka nomzodning kamchiliklarini aniqlab beradi. 

Katolik ta’limotida ruhning xalos bo‘lishida cherkovning ahamiyati haqida 

o‘ziga xos ta’limot shakllandi. E’tiqod va ezgu ishlar xalos bo‘lishning asosi, deb 

sanaladi. Katolik ta’limotiga ko‘ra cherkov Iso Masix, Bibi Maryam, muqaddas 

taqvodor xristianlar tomonidan yaratilgan ezgu ishlar “zahirasiga” ega. Katolik 

cherkovi ushbu xazinadan foydalanish, u yerdan kim nimaga muhtoj bo‘lsa, o‘sha 

narsani berish, ya’ni gunohlariga tavba qilganlarni kechirish huquqiga ega. Buning 

natijasida pul uchun yoki cherkov oldida biror xizmati uchun gunohlarini avf etish 

haqidagi indulgensiya ta’limoti shakllandi. Shuningdek, o‘lganlar uchun duo 

o‘qish qoidalari va Papaning ruh “purgatory”da, bo‘lish muddatini qisqartirish 



152  

huquqi kabilar paydo bo‘ldi. Purgatory – katoliklar ta’limoti bo‘yicha jannatga 

kirishdan oldin o‘lganlarning joni gunohdan poklanadigan makon haqidagi ta’limot 

bo‘lib, I asrdayoq shakllangan va 1438-1445-yillarda Florentiysk yig‘ini tomonidan 

qabul qilingan. Ruhning shu joyda bo‘lish muddati o‘lganlarning yerdagi 

qarindoshlari va yaqinlari ularning xotirasiga bag‘ishlab qilgan ezgu ishlari, yod 

etishlari, cherkov foydasiga xayr-ehsonlari bilan qisqartirilishi mumkin. Katolik 

ta’limotining o‘ziga xos xususiyatiga Bibi Maryamni qadrlab, unga sig‘inish ibodati 

kiradi. G‘arb cherkovlarining ta’limtotida Bibi Maryamning jisman arshi a’loga 

ko‘tarilishi haqidagi aqida tasdiqlangan. Ruhoniylikning nikohsizligi (tselibat) 

katolik ruhoniylarga uylanish, rohibalarga esa erga tegish imkonini bermaydi. 

Rohiblik katolik cherkovida muhim o‘ringa ega hisoblanadi. 

Katoliklarda Rojdestvodan  avval  tutiladigan  post “Advent” deb ataladi. U 

Muqaddas Andrey kunidan keyingi birinchi yakshanba kunida, 30 noyabrda 

boshlanadi. Iso Masihning Tug‘ilgan kuni (Christmas, Rojdestvo) xristianlarning 

eng tantanali bayramidir. 

Protestantlik – xristian dinining yirik yo‘nalishlaridan biri. U bir qator 

Yevropa mamlakatlarida O‘rta  asrlar katolitsizmida vujudga kelgan Reformatsiya 

(lotincha reformatio - o‘zgarish, tuzatish) va islohotchilar tomonidan Bibliya 

g‘oyalaridan chekinish, deb izohlangan jarayonlarga munosabat sifatida yuzaga 

kelgan. O‘rta  asrlarda G‘arbda poplik mafkurasi va amaliyoti dunyoviy hokimiyat 

(ayniqsa, Germaniya imperatorlari tomonidan) hamda jamiyatning pastki 

tabaqalarida (Angliyada lollardlar, Chexiyada gusitchilar harakati) ham katta 

norozilikka sabab bo‘ldi. XVI asrga kelib ushbu norozilik Reformatsiya harakatida 

o‘z ifodasini topdi. 

Oksford universitetining professori Djon Viklif (1320-1384) Rim 

papalarining Angliyadagi soliq yig‘ishlariga qarshi chiqib, ingliz cherkovining 

fuqarolik ishlarida ingliz qiroliga bo‘ysunishi hamda Muqaddas Yozuvning 

cherkov naqllaridan ustun turishini talab qiladi, cherkovning Bibliya g‘oyalari 

ruhida qayta shakllanishi yoqlab chiqadi. Ushbu  nizomlarning   ko‘p larini  ingliz 

“lollard”lari  –  cherkov  ishida qatnashuvchi dunyoviy odamlar, katolitsizmni 



153  

isloh qilishga tarafdor bo‘lganlar qo‘llab-quvvatladilar. Praga universitetining 

rektori Yan Gus (1369-1415) Dj. Viklif g‘oyalari ta’siri ostida cherkovning 

boylikdan voz kechishi tarafdori bo‘lgan va dindorlar ongini buzadigan 

indulgensiya savdosiga qarshi chiqqan. Buning uchun u 1415-yilda Konstanta 

Soborining hukmi bilan olovda yondirib yuborildi. Bu guschilar harakatini 

g‘azabga keltirib uni kuchaytirgan. Buning natijasida 1443-yilning noyabr oyida 

katoliklar gusitlar bilan kelishishga majbur bo‘lgan. 

Lyuteranlik. Yan Gus yondirib yuborilgandan keyin yuz yil o‘tib, Germaniya 

Vittenberg universitetining professori Martin Lyuter (1483- 1546) protestantlik 

cherkovining asosiy nizomlarini shakllantirdi va uni himoya qildi. Shuningdek, u 

indulgensiyalar bilan savdo qilishni tanqid qildi, ichki tavba qilish g‘oyasini 

oldinga surdi, o‘lganlarning joni gunohdan poklanadigan makon haqidagi 

ta’limotni, shuningdek, o‘lganlar uchun duo qilish va muqaddas kishilarning 

xizmatlari evaziga (do‘zaxdan) qutilib qolish imkoniyati haqidagi aqidalarni 

gumon ostiga qo‘ydi. Qolaversa, u rohiblikni diniy xizmatning oliy shakli, deb 

bilmagan va inson Xudo bilan bevosita aloqada bo‘lishi mumkin, deb hisoblagan. 

Martin Lyuterning o‘z noroziligini 1517-yil 31-oktabrda Vittenberg cherkovi 

eshigiga katolitsizmni isloh etish bo‘yicha 95 tezisni osib qo‘yish orqali namoyon 

qildi. Lyuter ta’limotining asosiy qoidalari protestantlik yo‘nalishlaridan biri – 

lyuteranlikning boshlanishiga asos bo‘ldi. Tezislardan birida Lyuter gunohlardan 

tavba qilish faqat ruhoniy oldida afsus-nadomat chekishdan iborat emas, haqiqiy 

tavba qilish juda uzoq davom etuvchi jarayon, deb bilgan. Shuningdek, uning 

fikricha Xudo chin dildan tavba qilganlarning gunohlarini kechiradi va uni mangu 

azoblardan qutqaradi, bunga esa xristian kishi Papa yorlig‘isiz ham umidvor 

bo‘lishi mumkin. Lyuter ortidan borgan nemis knyazlari, Daniya, Shvetsiya 

hukmdorlari shunga o‘xshash islohotlar o‘tkazdilar va Anglikan cherkoviga asos 

soldilar. 

Kalvinizm. Shveytsariyada XVI asrda protestantlik diniy ta’limotlaridan biri 

sifatida vujudga keldi va Fransiya, Niderlandiya, Angliyada keng tarqaldi. Uning 

kelib chiqishi fransuz Reformatsiyasining yirik arbobi Jan Kalvinga borib taqaladi. 



154  

Uning asosiy asari butun hayoti davomida to‘ldirib va takomillashtirgan 

“Xristianlik dinidagi o‘gitlar” (1536-y.) bo‘lib, u M. Lyuter g‘oyalari ta’siri ostida 

dunyoga kelgan. Ilk Reformatsiya arboblaridan farqli o‘laroq, Kalvin uchun Yangi 

Ahd emas, balki Eski Ahd diqqat markazida bo‘lgan. Kalvinizmda e’tiqodning 

umummajburiy ramzi yo‘q. Kalvin “oldindan belgilangan mutlaq taqdir” haqidagi  

ta’limotni ishlab chiqdi. Unga ko‘ra Xudo dunyo paydo bo‘lgunga qadar odamlarni 

tanlanganlarga va mahkum etilganlarga ajratib qo‘ygan. Biroq hech kim o‘ziga 

tayyorlab qo‘yilgan joyni bilmaydi. Kalvinistlarda cho‘qinish xalos bo‘lishning 

zaruriy sharti, deb qaralmaydi va ular xochni rasmiy ramz, deb hisoblamaydilar, 

ibodatxonalarda esa na ikonalar, na mahobatli rangtasvir namunalari bo‘ladi. 

Shuningdek, ibodat qilishni musiqa bilan birgalikda bajaradigan lyuteranlardan 

farqli ravishda kalvinistlar ibodat paytida shamlar va musiqadan voz kechganlar. 

Fransiya kalvinistlari – gugenotlar XVI asrda katoliklar bilan davomli qonli 

urushlarni olib borganlar, buning epizodlari dunyoviy adabiyotda, rassomlikda, 

tilda ham keng yoritilgan. Natijada “Varfolomey kechasi” (1572-yil 24-avgust)  

ko‘pincha muqaddas Varfolomey kuni bilan emas, balki katoliklar tomonidan 

gugenotlarning ommaviy o‘ldirilishi tufayli esga olinadi. 

Kongregatsionalistlar (lotinchadan congregatio – birlashish) qat’iy 

puritanlar (lot. puritas – pokizalik), ya’ni, axloq va tilni qattiq va pokiza saqlashga 

urinuvchilar hisoblanadi. Ular har bir kongregatsiya, ya’ni bir nizomga rioya 

qiladigan diniy jamoalar birlashmasining diniy e’tiqodda va shakllanishda to‘liq 

avtonomiyaga ega bo‘lish tamoyiliga asoslanadi. Kalvinistlardan farqli ravishda 

ular ibodatlarni o‘tkazishga va voizlik qilishga barcha dunyoviy kishilarni jalb 

qiladi. Dunyoviy va diniy jamoaviychilik tamoyilini targ‘ibot qiladi, shuning 

uchun butun jamoa xudoning marhamatini oladi, deb hisoblaydi. Taqdirning 

oldindan belgilangani haqidagi ta’limot va Bibliyaning benuqsonligi g‘oyasi ular 

uchun kalvinistlardan farqli ravishda, muhim sanalmaydi. Kongregatsionalizm 

Buyuk Britaniya, Irlandiyada, AQShda keng tarqalgan. 

Presviterianlar (yunonchadan presbyteros – keksa, oqsoqol) – o‘rta miyona 

puritanlar, ya’ni o‘ta sipo odamlardir. Shotlandiya parlamenti 1592-yilda ushbu 



155  

ta’limotni davlat ta’limoti sifatida qabul qilishga qaror qildi. Cherkovga jamoa 

a’zolari tomonidan saylanadigan presviter rahbarlik qiladi. Diniy jamoalar 

mahalliy va davlat ittifoqlariga birlashadilar. Marosim presviter ibodati, targ‘iboti, 

psaltirdagi qo‘shiqlarni aytishdan iborat. Shuning uchun liturgiya (cherkovdagi eng 

katta ibodat) bekor qilinadi. 

Baptizm (yunoncha baptizō – suvga botiraman, cho‘qintiraman) XVII asr 

boshida Djon Smit tomonidan asos solingan bo‘lib, tarafdorlarining soni bo‘yicha 

eng katta protestantlik oqimlaridan biri hisoblanadi. Baptistlarning asosiy qismi 

AQShda bo‘lib, ushbu ta’limot tarafdorlari faqat voyaga yetgan insonlarni 

cho‘qintiradilar, ularning fikricha, hech kim, shu jumladan, ota-ona ham inson 

uchun diniy e’tiqodni tanlab bera olmaydi. Inson diniy e’tiqodni ongli ravishda 

o‘zi qabul qilishi kerak. Diniy e’tiqodning yagona manbayi sifatida ular Bibliyani 

tan oladilar. Ibodat diniy qo‘shiqlar, va’zlar aytish tarzida olib boriladi. 

“Yahova shohidlari”ning to‘liq rasmiy nomi nomli – Qo‘riqlash Minorasi, 

Bibliya va risola(traktat) jamiyati (the Watch Tower, Bible and Tract Society) 

hisoblanib, ushbu diniy tashkilot AQShda 1872-yilda Charlz Rasselning tashabbusi 

bilan paydo bo‘lgan. Tashkilot nomi Bibliyadagi  Xudoning  ismi  “Yahova  

(Iegova)”dan  olingan. “Yahova shohidlari” Yahova obrazini va Bibliyadagi 

bilimlarni o‘z qarashlari yuzasidan targ‘ib qiladilar. XX asrning 60-yillari 

o‘rtalariga kelib, “Yahova shohidlari” dunyoning  ko‘p lab davlatlarida o‘z 

tashkilotlariga ega bo‘ldi, ularning eng ko‘pi AQShda ekanligi aniqlangan. 

Yahovachilar xristianlikning ilohiy Uchlik ta’limoti asosini rad etib, yagona xudo 

sifatida Yahovani tan oladilar, ruhning manguligini, xoch, do‘zax va jannatni tan 

olmaydilar. Yahova va iblis kuchlari o‘rta sida yaqin orada bo‘lib o‘tadigan, 

“najot”ni qo‘lga kirituvchi  tanlangan yahovachilardan tashqari butun insoniyat 

halok bo‘ladigan Armageddon jangini bashorat qiladilar. Yer yuzida “Ming yillik 

podsholik” – Yahova rahbarligi ostidagi teokratik davlat o‘rnatilishiga ishonadilar. 

Yahovachilar “Boringlar va targ‘ib qilinglar!” degan chaqiriqqa tayanib, faol 

missionerlik faoliyatini olib boradilar. Ular o‘z ruhoniylariga ega emas,  yakshanba  

kunlari “Yahova shohidlari” yig‘ilishlarini  o‘tkazib turadilar va unda dunyoda  



156  

ko‘p millionli tirajda dunyoning  ko‘p lab tillarida chiqariladigan “Soqchilar 

minorasi” (“The Watchtower”) jurnalining maqolalarini muhokama qilib turadilar. 

Dunyoning  ko‘p lab tillaridagi OAV, teletarg‘ibotlar, missionerlik adabiyotlari 

dindorlarning Bibliyaga e’tiborini qaratadi. 

AQSh va G‘arbiy Yevropa protestantlik cherkovlarining tashabbusi bilan 

XX asrning boshlarida  ko‘p lab tashkilotlar xristianlik cherkovlarining o‘zaro bir-

biriga yaqinlashishi, yarashishi va diniy birligi uchun ekumenlik (oecumenicus - 

tirik jon mavjud olam) harakatini qo‘llab-quvvatlab turdilar. 

Protestantlik ruhoniylarni oddiy kishilardan ajratmaydi, ya’ni ruhoniylik 

mashg‘uloti barcha odamlarga xos, deb hisoblanadi. Faqat cho‘qintirish, non va 

vino totish sirli marosimlar, deb tan olinadi. Ular Rim Papasiga bo‘ysunmaydilar. 

Ibodatlar nasihatlar, birgalikda ibodat va diniy qo‘shiqlar kuylashdan iborat. 

Protestantlar Bibi Maryamga sig‘inishni tan olishmaydi, rohiblikni, xoch alomatiga 

ishonishni, diniy libos kiyishni, ikonalarni rad qilishadi. 

O‘rta  Osiyoga xristianlikning kirib kelishi haqida 

yirik rus sharqshunosi V.V.Bartold o‘zining 

Movarounnahrning mo‘g‘ullargacha bo‘lgan davr 

tarixiga oid tadqiqotlarida to‘xtalgan. Mazkur mavzu G.I.Bogomolov, 

Yu.F.Buryakov, L.I.Jukova, A.A.Musakayeva, G.V.Shishkina, 3.I.Usmonova, 

L.I.Albaum, I.D.Ivanitskiy, T.V.Belyaeva, B.A.Abdulg‘oziyeva, 

V.D.Goryachyeva, S.Ya.Peregudova, K.M.Baypakov, L.V.Underova kabi 

tadqiqotchilar tomonidan ham o‘rganilgan va “Markaziy Osiyo dinlar tarixi” 

kitobida bu haqda keng ma’lumotlar berilgan. 

Xristianlikning tarqalishida xristian jamoalarining missionerlik faoliyatlari 

katta rol o‘ynadi. Xristianlikning O‘rta Osiyoga kirib kelishiga Rim imperiyasida 

xristianlarning ta’qib qilinishlari ham sabab bo‘ldi. Xristianlar Vizantiya, Suriya, 

Falastin va Erondan ko‘chib kelib O‘rta  Osiyoda o‘z madaniyati, san’ati va diniy 

ta’limotini tarqatishgan. O‘zbekiston hududidagi xristian diniy yodgorliklari ko‘p 

gina tarixchi, arxeolog va dinshunoslar tadqiqot mavzuyi bo‘lgan4. 

Xristianlikning O‘rta 

Osiyoga kirib kelishi  



157  

2019-yil holatiga ko‘ra O‘zbekiston aholisi soni 33 milliondan oshgan 

bo‘lib, ular 130 dan ziyod millat va 16 diniy konfessiyaga mansub. O‘zbekistonda 

1 ta buddaviylik va 11 ta xristianlik konfessiyalari faoliyat olib boradi5. 2019-

yildan boshlab yana quyidagi 3 ta xristianlik tashkilotlari O‘zbekiston Respublikasi 

Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita ro‘yxatidan o‘rinni: 

“Sun Bogim” (Bekobod), Baptistlar cherkovi (Xorazm) va “Vozrojdenie” 

(Qo‘qon). Fuqarolarimizning 3,5 foizga yaqini xristian dinining pravoslav 

yo‘nalishiga mansub. O‘zbekistonda faoliyat olib borayotgan xristian 

konfessiyalari diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida muhim o‘rni 

egallaydi6. 

 

Asosiy xulosalar 

- Xristianlik milodning I asrida Rim imperiyasi tarkibidagi Falastinda, 

yahudiylikka e’tiqod qiluvchi jamoa orasida paydo bo‘lgan. 

- Xristian ta’limoti muqaddas Uchlik haqidagi ta’limotga asoslanadi (Xudo-

Ota, Xudo-O‘g‘il va Xudo-Muqaddas ruh). 

- Manaviy-axloqiy soflikka erishish maqsadida xristianlar quyidagi sirli 

marosim ibodatlarini qo‘llaydi: cho‘qintirish, non va vino totish, ruhoniylikka 

qabul qilish, tavba qilish, xushbo‘y miro yog‘ini surtish, nikoh, zaytun yog‘i bilan 

moylash marosimi. 

- Xristianlikning asosiy yo‘nalishlari pravoslav, katolik va protestantlik 

yo‘nalishlari hisoblanadi. 

- Xristianlikning tarqalishida xristian jamoalarining missionerlik faoliyatlari 

katta rol o‘ynagan. O‘zbekiston aholisining taxminan 3,5 foizi xristian dinining 

pravoslav yo‘nalishiga mansub. 

 

Nazorat uchun savollar 

1.  Ilk xristianlikning Rim bilan munosabatlari qanday edi? 

2. Yangi Ahd tarkibiga qanday kitoblar kirgan? 



158  

3. Xudoning advokati‖ va ―Iblis advokati‖ning majburiyatlariga 

nimalar kirgan? 

4. Protestantlikning  ko‘p lab yo‘nalishlarida qanday sirli marosimlar 

saqlanib qolgan? 

5. Sirli ma’rosimlar mazmuni nimadan iborat? 

6. Reformatsiya vujudga kelishining asosiy sabablari nimada? 

7. Protestantlikning qanday yo‘nalishlari mavjud? 

8. O‘zaro ajralib ketish arafasida Sharqiy va G‘arbiy xristianlikning ijtimoiy 

tuzilishi qanday bo‘lgan edi? 

9. Xristianlikdagi asosiy yo‘nalishlari nima bilan farqlanadi? 

10. Ekumenlik harakati qanday ta’riflanadi? 

11. Xristianlikning Markaziy Osiyoga O‘rta asrlarda kirib kelishiga qanday 

omillar bo‘lgan? 

 

Xristianlik mavzusi adabiyolari 

1. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b. 

2. Ibragimov E.F. va b. Jahon dinlari tarixi: Mutaxassislik fanidan o’quv-

uslubiy qo‘llanma. - Toshkent: TIU, 2007. – 48-b. 

3. Ibragimov E. O‘zbekistonda xristian konfessiyalari faoliyati va ularning 

diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida tutgan o‘rni.- Tarix fan.nomz. 

ilm.dar. dissert. T.2010. 

4. Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘qitish metodikasi. 

O’quv qo‘llanma.¬ T.: 2017, – 360-b. 

5. Hasanboyev O‘. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy 

tashkilotlar, oqimlar, mafquraviy kurashning dolzarb yunalishlari.- Toshkent: 

TIU nashriyot-matbaa birlashmasi, 2014. 552-b. 

6. Амон А.Г. Повседневная жизнь первых христиан. М. 2003; 

БернштамА.Н. Археологический очерк Северной Киргизии. Фрунзе, 1941. 



159  

7. Дервиш Р.А. памятники истории, религии и культуры в Узбекистане. 

Т.- 1994  

8. Ибрагимов Э. Источники мировых религий: учеб.-метод. пособие 

для студентов с русским языком обучения. Т.: ИПО "ТИУ". 2011.- 115 с.  

9. История религий народов Центральной Азии. / Отв. редактор: 

Ш.А.Ёвкочев. – Т.: Ташкентский государственный институт 

востоковедения, 2006. 

10. Великий шелковый путь: Древность и раннее средневековье / 

Э.Ртвеладзе. – Тошкент : Ўзбекистон миллий энциклопедияси Давлат 

илмий нашриѐти, 1999. – 280 с. 

Xristianlik mavzusi manbalariga havola 

 
                                                           

1Основы религиоведения: Учеб./Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, К.И.Николаев 

и др.; Под ред. И.Н. Яблокова.¬ 2-е изд. перераб. и доп.– М.: Высш.шк., 

1998.– С.157-158. 
2 Ибрагимов Э. Источники мировых религий: учебно-методич. пособие для 

студентов с русским языком обучения. Т.: ИПО "ТИУ". - 2011.-115 с. 
3 Энциклопедия религий / Под ред. А.П.Забияко, А.Н.Красникова, 

Е.С.Элбакян. - М.: Академический Проект; Гаудеамус, 2008. – 1520 с: ил. — 

(Summa). - ISBN 978-5-8291-1084-0 (Академический Проект). - ISBN 978-5-

98426-067-1 (Гаудеамус). - С.191-195. C. 101 
4 История религий народов Центральной Азии. / Отв. редактор: к.п.н., доц. 

Ш.А.Ёвкочев. – Т.: Ташкентский государственный институт востоковедения, 

2006. – С.60-62. Великий шелковый путь: Древность и раннее средневековье / 

Э.Ртвеладзе. – Тошкент : Ўзбекистон миллий энциклопедияси Давлат илмий 

нашриѐти, 1999. – 280 с.; См.также: Амон А.Г. Повседневная жизнь первых 

христиан. М. 2003; Бернштам А.Н. Археологический очерк Северной 

Киргизии. Фрунзе, 1941. 



160  

                                                                                                                                                                                           

5 Hasanboyev O‘.  O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy tashkilotlar, 

oqimlar, mafquraviy kurashning dolzarb yunalishlari. – Toshkent: TIU nashriyot-

matbaa birlashmasi, 2014. – 552-b. 
6 Ibragimov E. O‘zbekistonda xristian konfessiyalari faoliyati va ularning diniy 

bag‘rikenglik an’analari shakllanishida tutgan o‘rni. - Tarix fan.nomz. ilm.dar. 

dissert. T.2010. 



161  

3.3. Islom dini 

Mazmun. Islom dini. Islom dini shakllanishidagi tarixiy shart-sharoitlar. 

Muhammad payg‘ambar hayoti va faoliyati. Vahiyning nozil bo‘la boshlanishi. 

Madinaga hijrat. Makkaning fath etilishi. Xalifalik. Islomda mazhablar paydo 

bo‘lishi, ilk ixtiloflar. Islom dinining O‘rta Osiyoga kirib kelishi. Qur‟on – islom 

dinining muqaddas kitobi. Hadislar. Islom ta’limotida oila muqaddasligi. Er-

xotinning bir-biriga nisbatan huquq va burchlari. Islomda ayollarga munosabat. 

 

Jahon diniga nom bergan “islom” so‘zi arab 

tilidan olingan bo‘lib, (arab. bo‘ysunish, itoat 

etish) “o‘zini Alloh irodasiga topshirish” degan 

ma’noni anglatadi. Islom so‘zining yana bir lug‘aviy ma’nosi tinchlik-omonlikdir. 

Shuning uchun ham azaldan musulmonlar bir-birlariga “Assalomu alaykum” 

javoban esa “Va aleykum assalom” deydilar, ya’ni Sizga tinchlik-omonlik 

tilayman, degan ma’noni anglatadi. Islom diniga e’tiqod  qiluvchilar  arabcha 

“muslim, ko‘pligi – muslimun” deb ataladi va bu so‘z islomni qabul qilgan(lar), 

degan ma’noni anglatadi.  

Musulmonlar soni taxminan 1,5 milliardni tashkil etadi1. Islom diniga e’tiqod 

qiluvchilar soni jihatdan xristianlikdan keyin ikkinchi o‘rinni egallaydi. Islom – 

jahon dini, dunyoda tan olingan ijtimoiy-madaniy hodisa, ilgari rivojlanayotgan 

mafkuraviy tizim va zamonaviy ijtimoiy jarayonlarning muhim omilidir. Hozirgi 

kunda islom asosan Shimoliy Afrika, G‘arbiy, Janubiy, Janubiy-Sharqiy va 

Markaziy Osiyoda keng tarqalgan. Dunyoda musulmonlar jamoalari mavjud 

bo‘lgan 120 dan ortiq mamlakatlardan 35 tasida musulmonlar aholining  ko‘p 

chiligini tashkil qiladi. Musulmonlar soni jihatidan eng yirik davlatlar qatoriga 

Indoneziya, Hindiston, Pokiston, Bangladesh kiradi2. Indoneziya aholisining arab 

tilida so‘zlashuvchi qismi deyarli to‘laligicha, turkiy va forsiy tillarida 

so‘zlashuvchilarining aksariyati islom diniga e’tiqod qiladi. Hindistonning 

shimoliy hududlarida yashovchi xalqlar orasida ham musulmonlar ko‘p chilikni 

Islom dini shakllanishidagi 

tarixiy shart-sharoitlar 



162  

tashkil etadi. Ko‘p sonli musulmon jamoalar Rossiyaning katta shaharlarida, 

Shimoliy Kavkaz mintaqasi hududlarida, Volga bo‘yi, Ural atrofi, Sibirda, 

shuningdek, Xitoy, Hindiston, Livan, G‘arbiy Yevropa, Filippin va AQShda ham 

istiqomat qiladilar. Sunniylarning ko‘p chiligini hanafiy mazhabi izdoshlari tashkil 

qiladi, ular Markaziy Osiyoda, Rossiya va MDHning boshqa mamlakatlarida 

(Ozarbayjon va Shimoliy Kavkazdan tashqari), Afg‘oniston, Turkiya, Bolqon, 

qisman Yaqin Sharqda, Hindiston, Indoneziya va Bangladeshda tarqalgan. 

Islom dinini chuqur o‘rganish uchun uning nafaqat din shakllanishdagi tarixiy 

shart-sharoitlar, balki islom yuzaga kelgunga qadar Arabiston yarim orolidagi 

ijtimoiy va madaniy holat, iqtisodiy sharoit va diniy an’analarni bilish kerak. 

Ushbu davr va mintaqa qabilalarining ijtimoiy, madaniy va diniy hayotini 

o‘rganishda A.A.Xasanov3, Q.T. Zoxidov4, Z.N.Shokirova5, O.G.Bolshakov6, 

N.V.Pigulevskaya7, M.B. Piotrovskiy8, I.Sh.Shifman9, G.E.Gryunebaum10, 

L.V.Negrya11, H.Wissmann12, W.Muir13larning ilmiy ishlari yordam beradi. 

Muhammad ibn Abdul-Karim ash-Shahristoniyning “Kitab al-milal va-n-

nihal” (Millat va elatlar kitobi) asarida ham islom taraqqiyoti va diniy manbalari 

haqida tarixiy ma’lumot mavjud. Sharqshunoslar ushbu manbani fors, turk, ingliz, 

nemis, fransuz va qisman rus tiliga tarjima qilganlar va ushbu kitob Yevropa, Eron, 

Misr, Turkiya, Hindiston va Rossiyada chop etilgan14. 

Arabistonda musulmon davlati vujudga kelishining ildizlari Shimoliy va 

Markaziy Arabistonidagi o‘troq qabilalar va ularni qurshab turgan hamda qadimda 

sivilizatsiyaga erishgan mamlakatlar ijtimoiy- iqtisodiy rivojlanishi darajasi bilan 

uzviy bog‘liq. XX asrda esa islom tadqiqotchilari Arabistonni endigina urug‘chilik-

qabilachilikdan sinfiy munosabatlarga o‘tish boshlangan ko‘chmanchilar yurti, deb 

ta’riflangan. O‘sha davrda Arabistondagi ko‘chmanchi aholi yarim orolning asosiy 

qismida istiqomat qilishsada, ularning soni ko‘p bo‘lmagan. A.Xasanov “VII asrga 

kelib Janubiy Arabistondagi sinfiy jamiyat hech bo‘lmaganda ikki ming yillik 

tarixga ega edi va u ham taxminan Sharqdagi boshqa qadimgi sivilizatsiya 

jamiyatlari o‘z rivojlanishida bosib o‘tgan bosqichlarni o‘tgan edi”. Arabsiton 



163  

hududi qadimgi sivilizatsiyalar qatorida orqada qolgan”15 degan. U Arabiston 

hududi qadimgi civilisatsiyalar qatorida orqada qolgan degan xato fikrini ushbu 

masalaning yetarli darajada o‘rganilmaganligi bilan bog‘laydi. Odatda Yaqin va 

O‘rta Sharq, O‘rta yer dengizi havzasi, Hindiston va Xitoy qadimgi sivilizatsiyalar 

o‘chog‘i sifatida tan olinadi, Arabistonga esa qadimgi dunyoning markazidan 

chetdagi o‘lka sifatida qarashadi. Haqiqatda esa u qadimgi dunyo jamiyatlarining 

o‘zaro munosabatlari va xalqaro munosabatlarda qisman bo‘lsa-da sezilarli o‘rin 

egallab turgan. Arabistondagi jamiyat va davlat islomgacha bo‘lgan davrda o‘z 

yozuviga ega edi. XIX asrning ikkinchi yarmida yevropalik olimlar janubiy 

Arabistonda ko‘p lab tosh va bronzaga yozilgan epigrafik yozuvlarni topishdi va 

ularni o‘qishdi. Hozirgi efiop tiliga qardosh sanaluvchi  alfavit  yozuvi  arab  tilida 

“musnad”  nomini  olgan.  Bunday yozma yodgorliklar islomgacha bo‘lgan 

Arabiston aholisi orasida rivojlangan ijtimoiy munosabatlar: shaharlar va o‘troq 

aholi orasida ijtimoiy-guruhiy, ko‘chmanchilarda – qabilalararo munosabatlar, 

shuningdek, ko‘chmanchi qabilalar va shaharliklar o‘rta sida turli shartnomaviy 

munosabatlar mavjudligidan darak beradi. Masalan, shaharliklar qo‘shni 

ko‘chmanchi qabilaga o‘zlarini himoya qilganliklari uchun “i’tavo”ni to‘lagan. 

Hijozdagi shaharlarda (Arabiston yarim orolining Makka, Madina, Toif, Haybar 

kabi bir qancha shaharlarni o‘z ichiga olgan qismi qadimdan Hijoz, deb atalgan) 

tovar-pul munosabatlari, xo‘jalik yuritishning polis tizimi rivojlangan. Eron 

Yamanni ishg‘ol etib, Hijozdagi tranzit savdoni nazorat qila boshladi. Bu esa 

Yaman orqali Suriya, Falastin va Eronga olib boradigan tranzit yo‘lining to‘silishi 

va Eronga surilishiga sabab bo‘ldi16. Qo‘shni davlatlar hujumlari natijasida 

Hijozning zaiflashishiga olib keldi, arablarda qabilalaroro ziddiyatlari kuchaydi. 

Vaziyat uyushmagan qabilalarning birlashuvini va kuchli davlatchilikni yaratishni 

talab qildi. Islom dini, Muhammad payg‘ambar va uning sahobalari tomonidan VII 

asrda ushbu masala hal etildi. 

Qadimgi Arabiston sivilizatsiyasi tarixida arab-islom madaniyati va 

monoteistik din bo‘lmish islom vujudga kelishining muhim jihatlarini, shuningdek, 

islomgacha bo‘lgan davr arablarining diniy tasavvurlari o‘zgarishini kuzatish 



164  

mumkin. Islomdan avvalgi davrda Arabistonning shimoliy qismidagi yozuvlarda 

arab tilidagi Alloh so‘zi  ko‘p uchraydi. Xususan, sharqshunos I.Sh.Shifman 

Ramafiy ibodatxonasida topilgan va milodning II–III asrlariga taalluqli bo‘lgan 

yozuvga asoslanib, Samud qabilasi aholisi Allohni xudo sifatida qabul 

qilganliklarini ko‘rsatib berdi17. 

Islom vujudga kelishi arafasida arab jamiyatida arxaik e’tiqodlar, ko‘p 

xudolik (arabcha al-vasaniya), yahudiylik va xristianlik mavjud edi. Qadimgi arab 

o‘qimishlilar – Arabiston aholisining qo‘proq qismini tashkil qiluvchi o‘troq aholi, 

ayniqsa, Makka va Yasrib (Madina) kabi shaharlar aholisi rivojlangan diniy ong va 

madaniyatga ega edi. Muqaddas Ka’bada (“haram”)da janjallashish, qon to‘kish 

mumkin bo‘lmagan. Qadimda Makka aholisi butlarga topingan. Ka’bada asosiy but 

atrofida arablarning boshqa ilohlarini ifodalovchi, 300 ga yaqin butlar 

joylashtirilgan edi. Har bir qabilaning o‘z ilohlari bo‘lib, faqat ularga topinishar 

edi. Shunday qilib, diniy tasavvurlar qabila a’zolarini birlashtirsa-da, qo‘shni 

qabilalar va bir butun mintaqa ajratib qo‘yilgan edi. Makkalik qurayshi 

qabilasining xudosi – Alloh (arabcha – al-Ilah) yagona deb e’lon qilindi18. VI asr 

oxiri – VII asr boshlarida shundoq ham qudratli bo‘lgan Makka Arabistonning 

barcha e’tirof etadigan siyosiy, iqtisodiy va diniy markaziga aylanadi. Muhammad 

payg‘ambar va uning izdoshlarining targ‘iboti va ijtimoiy-siyosiy faoliyati tufayli 

Makka va Yasrib islom sivilizatsiyasi tarixida muhim o‘rinni egalladi. Bu davrda 

Arabistonning ijtimoiy-siyosiy va iqtisodiy hayoti ko‘p jihatdan Hijoz 

(Arabistonning shimoli-g‘arbidagi tarixiy viloyat, asosiy shahri – Makka)ga 

bog‘liq edi. Urug‘chilik-qabilachilik munosabatlaridan feodal munosabatlariga 

o‘tish jamiyatning ijtimoiy qatlamlashuviga, markaziy shaharlarda, eng avvalo, 

Makka va Madinada, tovar-pul munosabatlarining rivojlanishiga olib keldi. Bu esa 

ta’lim, shu jumladan, diniy ta’lim, ma’naviyat, madaniyat, diplomatiya hamda 

xalqaro savdoga mablag‘ sarflash imkoniyatini kengaytirdi. Islom vujudga kelishi 

arafasida Makka va Madinaning iqtisodi o‘sishda bo‘lganini tasdiqlovchi  ko‘p lab 

dalillar mavjud. Ayni vaqtda ma’lumotlar Madinada arab-yahudiy qarama-

qarshiligiga qaraganda, makkalik arablarning o‘zaro nizosi kuchliroq bo‘lganini 



165  

ko‘rsatadi. Ilk musulmon jamoasining Muhammad payg‘ambar yetakchiligida 

Makkadan Madinaga qilgan hijrati, birinchi navbatda, ana shu nizoga barham 

berdi. 

Boyib borayotgan mintaqa boyligi aholini himoya qilish, armiyani tuzish va 

uni qo‘llab-quvvatlab turishni talab qilardi. Arabistonda markazlashgan ijtimoiy-

iqtisodiy, pul, tashqi iqtisodiy faoliyatni amalga oshirish fuqarolarni diniy to‘siqlar 

bir-biridan ajratmaydigan markazlashgan davlat tuzilishini taqozo qildi. 

VI asr oxiri – VII asr boshlarida Arabistonda ana shunday vaziyat vujudga 

keldi. Bungacha Arabiston aholisi diniy ongining uzoq evolyutsiyasi yuz berdi. 

A.Xasanov o‘zining ilmiy asarlarida mil.avv. IV-III ming yilliklardayoq sharqiy 

Arabistonda Dimun va Magan jamiyatlari vujudga kelganligini, qadimgi Yaman 

madaniyatini qadimgi Misr va Mesopotamiya madaniyati bilan bir qatorga qo‘yish 

mumkinligini ko‘rsatadi. Qadimgi Arabistondagi texnikaviy yutuqlar sifatida 

Marib to‘g‘onini, madaniyat va yozuvga oid yodgorliklarga mil.avv. VI ming 

yilliklarga taalluqli yuzlab iyerogliflarni ko‘rsatish mumkin. Milodning IV asri 

o‘rtalarida Yamandagi bag‘ishlov yozuvlarida ilgarigi xudolar deyarli esga 

olinmaydi, ularning mualliflari oddiygina Yer va Osmon Hukmroni, Hukmdori deb 

ataluvchi bitta va yagona xudoni eslatgan. Taxminan V–VI asrlarda Ichki 

Arabistonda, Yamanda yagona xudoga sig‘inuvchilar – haniflar, mo‘minlar, 

taqvodorlar paydo bo‘ldi19.  

VII asrda arab madaniyatida politeizmdan monoteizmga o‘tish tendensiyasi 

vujudga keldi. Arabiston aholisining diniy madaniyati xristianlik, yahudiylik va 

undanda qadimiyroq diniy tasavvurlar bilan tanish edi. Muhammad 

payg‘ambarning faoliyati, harbiylarning tartib-intizomi jihatdan islomning tez 

tarqalishiga yordam bergan. Ichki ziddiyatlar va o‘zaro qarama-qarshiliklar tufayli 

zaiflashgan Eron va Vizantiya imperiyasi islom dinining tarqalishiga bardosh 

berolmadi. 



166  

Muhammad Ahmad ibn Abdulloh 

(570/571 – 632) – islom dini payg‘ambari va 

musulmonlarning birinchi jamoasi asoschisi. 

Islom rivoyatlariga ko‘ra uning tug‘ilishi 

avvalgi payg‘ambarlar – Ibrohim, Ismoil, Muso va Iso tomonidan bashorat 

qilingan. Muhammad payg’ambarning nomlarini aytganda yoki eshitganda 

musulmonlar uchun “sallalohu alayhi vasallam” (s.a.v.) – “unga Allohning rahmat 

va salomi bo‘lsin” yoki “alayhissalom” (a.s.) – “unga salomlar bo‘lsin”, deb 

salovat aytib qo‘yish vojib hisoblanadi. Payg‘ambar uncha boy bo‘lmagan oilada 

tug‘ilgan bo‘lsa-da, ularning oilasi Makkada hukmron Quraysh qabilasining 

hoshimiylar urug‘iga mansub bo‘lgan. Tug‘ilmasdan oldin otasidan, olti yoshida 

onasidan yetim qolgan Muhammad to sakkiz yoshgacha bobosi Abdulmuttalib, 

so‘ngra amakisi Abu Tolib qo‘lida tarbiyalangan. 583- yildan boshlab Muhammad 

payg‘ambar Arab yarim orolining tashqarisidagi tijorat karvon safarlarida 

qatnashgan. U makkalik sharafli va boy-badavlat savdogarlardan hisoblangan 

Xadicha bin Xuvaylidning savdo ishlarini yuritgan. Xadicha bin Xuvaylid 

Muhammad payg‘ambardan to‘rt qiz va ikki (go‘dakligidayoq nobud bo‘lgan) 

o‘g‘il ko‘rgan. Ularning qizi Fotimaning o‘g‘illaridan Fotimiylar (Husandan) va 

Idrisiylar (Hasandan) sulolalari tarqalgan. 

Muhammad payg‘ambar 40 yoshga yetganlarida, ko‘pincha Makka 

yaqinidagi Hiro g‘orida ehtiros bilan ibodat qilar edi. Taxminan milodiy 610-yilda 

Muhammad payg‘ambar o‘zini Allohdan Jabroil farishta orqali vahiy olayotganini 

e’lon qiladi.  

Muhammad payg‘ambarning dastlab pand-nasihatlari, dinga da’vatlari 

atrofdagilar, ayniqsa, quraysh qabilasi zodagonlari tomonidan unga ishonmasdan, 

hatto dushmanlik bilan kutib olindi. Boy savdogarlar qatlami qadimgi arab qabila 

xudolarining inkor etilishi Makkaning diniy va iqtisodiy markaz sifatidagi 

ahamiyatiga zarar keltirishi mumkin, deb o‘ylagan. Bundan tashqari ular 

ibodatning yangi shakliga qarshi chiqqanlar. Arablarning Ka’baga qarab ibodat 

Muhammad payg‘ambarning 

hayoti va faoliyati. Qur’on 



167  

qilish an’anasi saqlanib qolinsa-da, lekin namoz vaqtidagi avvallari qo‘llanilmagan 

sajda Makka aholisining aksariyatini achchiqlantirardi. Ularni fikricha sajda qilish 

qadr-qimmatini yo‘qotish bilan tengdir. Har holda, Muhammad payg‘ambarga 

ergashayotgan, uni Rasul, deb e’tirof etayotganlar va bu yo‘lga da’vat 

qilayotganlar soni ortib bordi. Shu qatorda dushmanlar soni ham ko‘p aydi. Ular 

Payg‘ambarga qarshi turli usullar bilan kurashni avj oldirdilar. Muhammad 

payg‘ambar sahobalardan bir guruhini Habashiston (Efiopiya)ga jo‘natishga 

majbur bo‘ldi, zero o‘sha davlat podshohi muhojirlarni yaxshi qabul qilishiga 

ishonchi bor edi. Makkaliklarning musulmonlar ustidan tazyiqlari kuchaygach, 

Muhammad payg‘ambar ko‘rsatmasiga binoan avval musulmonlar, undan so‘ng 

Payg‘ambar 622-yili Yasrib (Madina)ga hijrat qiladi. Madinaliklar makkalik 

muhojirlarni do‘stona va samimiy kutib oldilar. Muhammad payg‘ambarni bir 

necha mahalliy qabilalar qo‘llab-quvvatladilar. Payg‘ambar va uning tarafdorlari 

tomonidan 630-yili yanvar oyida Makka fath etiladi. Ammo Muhammad 

payg‘ambar Madinada yashashni davom ettiradi. Hijratdan keyinroq o‘sha yerda 

birinchi musulmonlar masjidi qurilib, azonga asos solinadi, islom arkonlari va 

hayot tarzi belgilanadi, meros, nikoh va boshqa ijtimoiy masalalar bilan bog‘liq 

tartib-qoidalar vahiy asosida joriy etiladi. Juma musulmonlarning haftalik jamoat 

namozi o‘qiladigan kun, Ka’ba muqaddas joy sifatida e’tirof etiladi hamda 

namozda musulmonlar unga qarab (qibla) ibodat qilishlari belgilandi. 

Muhammad payg‘ambar Madina shahriga hijrat qilganlaridan keyin shaharni 

islomiy qoidalarga asoslanib boshqardi. Payg‘ambar vafot etgandan keyin 

musulmonlar jamoasini xalifalar (arab. xalifa – o‘rinbosar) boshqardilar. 632-

yildan boshlab Arabiston yarim orolining aksariyat qismi muayyan darajada 

Xalifalikka qarashli edi. Islom tarixida xalifalik besh davrga bo‘linadi: 1. Xulafoi 

roshidinlar davri (632-661). 2. Shom umaviylar xalifaligi davri (661-750). 3. Iroq 

abbosiylar xalifaligi davri (750-1258). 4. Misr abbosiylar xalifalik davri (1261-

1517). 5. Usmonli turk xalifaligi davri (1517-1924). 



168  

Payg‘ambarga birinchi vahiy etilgan 5 oyat (arabcha – alomat, dalil, ishora, 

mo‘jiza) keyinchalik Qur’onning Alaq surasi tarkibiga kiritilgan. Qur’on asosan 

oyat bo‘lib tushgan, ba’zida to‘liq sura bo‘lib vahiy etilgan. Sura – faqat Qur’onga 

xos tushuncha hisoblanadi. Odatda oyatlar vujudga kelgan savollarga javoblar 

bo‘lgan yoki biror voqea sababli tushirilgan. Bu sabablarni bilmasdan ularning 

mazmunini to‘g‘ri tushunish juda qiyin va bunda izoh – tafsir talab qilinadi. Vahiy 

kelgach, Payg‘ambar har bir oyatda bu suraning joyini ko‘rsatar edi. Sahobalar 

yozilgan oyatlarni o‘qir edilar,  ko‘p chilik esa ularni yod olardi. Shu bilan birga 

yozishni biladigan odamlar Qur’onni yozib borganlar. Suralardan ibodatda, diniy 

marosimlarda foydalanilar, da’vat jarayonida dalil sifatida keltirilar edi. 

Qur’onning (arab.–o‘qimoq, qiroat qilmoq, jamlash) nozil etilish jarayoni 

Makkada o‘n uch yil, Madinada o‘n yil davom etgan. Qur’on 114 suradan iborat 

bo‘lib, ular oyatlardan tashkil topgan. Oyat Qur’on matnlarining eng kichik 

qismidir. Qur’on nafaqat musulmonlarning muqaddas kitobi, balki jahon 

madaniyatining bebaho yodgorligi hamdir. Musulmonlar Qur’onga katta hurmat va 

hayajon bilan munosabatda bo‘ladilar. Musulmonlardan Qur’on o‘qishda o‘ziga 

xos qiroat va odoblarga rioya etish talab etiladi. Bular: 1) Qur’onga tahoratsiz qo‘l 

tekkizmaslik; 2) Qiroat qilishni "A’uzu billahi minash-shaytonir rojiym Bismillahir 

rohmanir rohim‖ bilan boshlash; 3) Qur’onni pok joylarda, imkon qadar Ka’ba 

tomonga yuzlanib o‘qish; 4) Qur’onni eshitmaydigan kishilar orasida o‘qimaslik; 

5) Qur’onni bexato, tajvid qoidalariga amal qilgan holda, harflarini aniq talaffuzi 

bilan o‘qish va boshqalar. Qur’on qiroati to‘g‘ri bo‘lishi uchun ustozdan tajvid 

ilmini o‘rganish lozim sanaladi. Qur’oni Karimning 70 ortiq o‘rinlarida Alloh taolo  

barcha narsani biluvchi zot ekanligi ta’kidlanadi. Jumladan “U shunday Allohdirki, 

Undan o‘zga iloh yo‘qdir. (U) yashirin va oshkora narsalarni biluvchidir. U 

Mehribon va Rahmlidir. – Qur’on. Hashr surasi, 22-oyat”. 

Muhammad payg‘ambar hayotlik vaqtlarida Qur’on suralarini jamlab kitob 

shakliga keltirilmagan. Payg‘ambar vafotidan keyin Abu Bakr xalifa qilib 

saylangan. Uning hukmdorligi davrida janglarda Qur’onni to‘liq yod olgan  ko‘p 



169  

lab qorilar vafot etadilar. Shunda hazrati Umar hazrati Abu Bakrga, Qur’onni kitob 

shakliga keltirib jamlab qo‘yish kerak, degan maslahatni beradi. Abu Bakr 

sahobalardan Zayd ibn Sobit bu ishni amalga oshirishga loyiq deb hisoblaydi, 

chunki u Payg‘ambar bilan juda ko‘p vaqt birga bo‘lib, Qur’onni eng yaxshi yod 

olgan va ba’zan yozib ham borgan sahoba edi. Islom olamining kengayishi va 

musulmonlarning ko‘p ayishi bilan tarjimalarda noaniqliklar topildi, muqaddas 

kitobni tushunish va uni talaffuz qilishdagi nuqsonlar aniqlandi. Keyingi xalifa 

Usmon ibn Affon Qur’onning Abu Bakr  xalifalik davridagi barcha sahifalarini 

to‘plashni buyuradi. 650–656-yillar o‘rta sida xalifa Usmon topshirig‘i bilan Zayd 

ibn Sobit rahbarligida maxsus hay’at tuziladi va barcha oyat va suralarni taqqoslab, 

Payg‘ambar ko‘rsatgandek holatda keltirish yakunlandi. Shunday qilib, Qur’onning 

eng to‘g‘ri matni tuzildi, undan oltita nusxa ko‘chirildi va ular musulmonlarning 

markaziy shaharlariga yuborildi. Aynan ulardan nusxa ko‘chirish va ularga 

muvofiq ifodalashga ruxsat berildi. 

Jahon madaniyatida Qur’onni eshitish va o‘qish ta’sirida yaratilgan ko‘plab 

san’at va adabiyot asarlar mavjud. Islomda Qur’on abadiy amal qiluvchi, ilohiy 

vahiylarning eng yuksak to‘plami va musulmonlar uchun ko‘rsatma sifatida 

tushuniladi. 

Islom dinining O‘rta  Osiyoga kirib 

kelishi va islomlashuv jarayonining 

xususiyatlari “Markaziy Osiyo dinlar 

tarixi” kitobida20 yoritilgan. Mualliflar ushbu mavzuni yoritishda tarixiy yozma 

manbalar, tarixiy asarlar, turli ilmiy tadqiqotlar va hujjatlar, shuningdek, shaxsiy 

tadqiqotlar natijalariga tayanganlar. Qator chet el va O‘zbekiston olimlarining 

tadqiqotlari Ushbu davrni o‘rganishga bag‘ishlangan. (Xayrullayev M.M.21; 

Mo‘minov A.K.22; Rudolf U.23; Bolshakov O.G.24; G‘oipov G.25; Gibb H.A.R.26; 

Madelung W.27; Paul J.28). 

Islom dinining O‘rta  Osiyoga kirib kelishi va tarqalishi 643-644- yillarda 

O‘rta  Osiyoga arab yurishlari bilan bog‘liq. Bu yurishlardan so‘ng mintaqa ikki 

Islom dinining Markaziy Osiyoga 

kirib kelishi 



170  

qismga bo‘lindi: 1) Movarounnahr (arab. daryoning narigi tomoni); 2) Sirdaryodan 

sharqda joylashgan Arodi at-turk (“Turklar yerlari”, ya’ni arablarga bo‘ysunmagan 

hukmdorlar yerlari). Ushbu ikki hududda islomlashuv jarayonlari turlicha kechgan. 

Movarounnahrda islomdan oldingi davr hukmdorlari o‘z mavqelarini saqlab, 

mahalliy aholini boshqarish, soliq yig‘ish kabi vazifalarni bajardilar. Ilk islom 

davrida arablar  ko‘p imtiyozlarga ega edilar. Shu bilan bira bunday imtiyozlardan 

islom dinini qabul qilgan mahalliy aholi ham foydalana olar edi.  “Arodi at-turk” 

aholisini islomlashtirish jarayoni haqida ma’lumotlar ko‘p incha og‘zaki, folklor 

tarzida, keyinchalik esa tarixiy manbalarda yozma qayd etilgan. Shuning uchun 

ushbu mintaqaga islom dini kirib kelishi va islomlashuv jarayoniga oid yozma 

ma’lumotlar keyingi davrlar – XVIII-XIX asrlarga oid manbalarda uchraydi29. 

Islom tarqalgan sari, mahalliy din shakllari 

bilan o’zaro aloqada bo‘lgan. Bundan 

tashqari, vaqt va madaniy muhit 

musulmonlarning diniy ongini o‘zgartirdi. Bular diniy ixtiolofarga olib keldi. 

Islomda aqidaviy, siyosiy va fiqhiy masalalardagi ixtiloflar mazhablarning paydo 

bo‘lishiga sabab bo‘ldi. Islomdagi yo‘nalishlar mazhablarning vujudga kelishi va 

tadrijiy rivojlanishi murakkab bosqichlardan iborat. Islomda ilohiyotga oid  ko‘p 

lab masalalarni ulamolar tomonidan bir qadar erkin yechish xarakterli bo‘lgan. 

O‘z-o‘zidan ravshanki, ularning fikrlari, ijtimoiy holati, siyosiy qiziqishlari hamma 

vaqt ham bir-biriga mos kelavermas edi. Bu esa jamoalarda vujudga kelgan 

ijtimoiy, iqtisodiy, huquqiy masalalarni, ijtimoiy va shaxsiy axloqiy normalarni 

hamda shu kabi masalalarni yechishga oid turli-tuman yondashuvlarning hosil 

bo‘lishiga olib kelishi tabiiy edi. Islomdagi diniy-siyosiy guruhlar, huquq va 

ilohiyot maktablari o‘rta sidagi g‘oyaviy ixtiloflarni tushunishga doksografiya  

yordam beradi. Doksografiya (yunoncha. “dokso” fikr, tasavvur” va “grafo” 

“yozish, bayon etish”) qadimgi donishmandlarning fikrlari va tasavvurlarining 

keyingi mualliflar tomonidan bayon etilishi. S.M.Prozorov fikriga ko‘ra 

“Musulmon diniy- tarixiy adabiyotidagi islom uchun o‘ta muhim va o‘ziga xos 

Islomda mazhablarning 

paydo bo‘lishi 



171  

muammo bo‘lgan “diniy e’tiqod” va “adashish” muammosini tushunish kalitini 

doksografik adabiyotdan boshqa hech qanday janr bera olmaydi”30. 

     Munozaralarning asosiy mavzulari diniy-falsafiy xarakterda edi: imon (al-

iman), ishonch masalasi, oliy hokimiyat (al-imama, al-xalifa) masalasi, huquq (al-

fiqh), iroda erkinligi va taqdir (al-qadar)ning mohiyati, ruxsat etilgan va 

taqiqlangan xatti-harakatlar (al-xalal va-l-xaram), Allohning mohiyati va uning 

sifat (as-sifat)lari to‘g‘risidagi aqidaga oid bahs-munozaralar31. Ana shunday 

xilma-xillikka qaramay, islomda huquqiy va ilohiyotga oid masalalarning 

yechimida, marosimlarni amalga oshirishda o‘ziga xos usul va yondashuvlar 

mavjud edi. Qaror qabul qilish uchun asosiy manbalarni yaxshi biluvchi, 

shuningdek, jamoada hurmat qozongan ilohiyot bilimdoni bo‘lgan shaxs  

“mujtahid” (“ijtihod” so‘zidan – qaror qabul qilishdagi qunt, tirishqoqlik) deb 

atalgan. Uzoq rivojlanish natijasida, taxminan X asr  o‘rta lariga  kelib, “mazhab” 

deb nom olgan to‘rtta katta ilohiyot-huquqiy maktablar vujudga keldi. Ularning 

vakillari ilohiyot yoki huquqiy masalalarni yechish va qaror qabul qilishda o‘ziga 

xos, muayyan usullarga asoslanar edilar. Bu turli yo‘nalishlar asosida hokimiyatga 

taalluqli turlicha konsepsiyalar, Qur’on va sunnalar (hadislar)ni turlicha talqin 

qilishlar yoki qaror chiqarish uchun asoslarni tan olish (yoki inkor qilish) turar edi. 

Islomda mavjud bo‘lgan eng muhim ilohiyot-huquqiy maktab va oqimlar ularning 

ilohiyot  va huquqiy masalalarni muhokama qilishdagi bir-biridan farqlanuvchi 

muhim asoslari bilan ko‘rib chiqiladi. Bunday oqim va maktablar anchagina  ko‘p 

bo‘lgan, ammo ularning  ko‘p qismi hozir o‘z dolzarbligini yo‘qotgan. 

     Sunniylik Islomdagi mazhablar o‘z asoschilari nomlari bilan atalgan. 

Xanafiylik sunniylik mazhablarining eng yirigi hisoblanib, asoschisi Abu Hanifa 

No‘mon ibn Sobit (699-767-yy.)dir. Hanafiylik mazhabi qoidalari mo‘tadilligi, 

birmuncha yumshoqligi, qulayligi, xalqlarning mahalliy an’analarini e’tiborga 

olgani sababli XI asrdan boshlab shimol va sharqqa yoyilgan. Bolqon, Qora dengiz 

bo‘yi, Volga bo‘yi, Markaziy Osiyo, Hindiston, Xitoyning cho‘l vohalari, 

Indoneziya orollari, Oltin O‘rda xonlari, Hindistondagi Boburiylar, Usmoniylar 



172  

imperiyasi sultonlari hanafiylik mazhabiga ergashganlar. Hozirgi paytda MDHdagi 

musulmonlarning  ko‘p chiligi (Ozarbayjon va Shimoliy Kavkazdan tashqari) va 

Turkiya aholisi hanafiylar sanaladi. Bu mazhab Suriya (taxminan 40%), Pokiston, 

Hindiston va Bangladeshda keng tarqalgan. Bu mamlakatlarda islom odat va 

marosimlarini ijro etishda hanafiylik normalariga rioya qilinadi. Hanafiylar 

faoliyati islomning mahalliy madaniy an’analar bilan  ko‘p asrlik aloqalari 

jarayonida muhim rol o‘ynagan. Hanafiy ilohiyotchilar islom diniy-huquqiy 

tizimini “Taboqot  al-hanafiya”, “Manoqib Abu Hanifa” janrlari bilan, adabiyotni 

esa tarixiy-biografik asarlari bilan boyitishdi. Hanafiylar turli etnik tarkibli, o‘ziga 

xos iqtisodiy, huquqiy ukladli, boy diniy-madaniy an’ana va urf-odatlarga ega 

Markaziy Osiyoga islomning moslashuviga ko‘maklashdilar32. 

Shofeiylik mazhabi Muhammad ibn Idris ash-Shofeiy (767-820) nomidan 

olingan. Ushbu mazhab ta’limotida hanafiylik va molikiylik mazhablarining ta’siri 

seziladi. Oddiyligi bois Shofeiylik mazhabi Suriya, Livan, Pokiston, Misrda, 

shuningdek, Eron va Yaman sunniylari orasida tarqalgan, Indoneziya, Malayziya, 

Filippin, Tailand va qator Afrika mamlakatlarida ham jamoalari mavjud. 

Molikiylik mazhabi Molik ibn Anas (713-795) Muhammad payg’ambar 

nomidan olingan. U o‘z jdavridagi hayot tarzi, an’analari va Madina ulamolari 

qarashlari asosida mazhabini rivojlantirgan. Uning “Aal-Muvatto” asari ilk hadis 

ilmiga oid to‘plam sifatida mashhur. 

Hanbaliylik (al-xanābila) mazhabining nomi ham o‘z asoschisi, Shofeiyning 

o‘quvchisi – Ahmad ibn Hanbal (780-855) nomidan olingan. Ular taqlid qilishga, 

an’anaviy yo‘l-yo‘riqlarga ergashishga qat’iyy turishadi. Ushbu mazhabning paydo 

bo‘lishi IX asrda Abbosiy xalifalar hukmronligi paytida vujudga kelgan keskin 

ijtimoiy-siyosiy inqirozning natijasi bilan bog‘liq.  

Ushbu mazhabning shariatga prinsipial jihatdan ergashishi unga xos bo‘lgan 

xarakterli xususiyat sanalishi shubhasiz. Unda ishonchli, deb hisoblanuvchi va 

boshqa fikr-mulohaza yuritishni talab qilmaydigan asosiy qoidalar soddaligi va 



173  

ommabopligi bilan ajralib turadi. Hanbaliylik mazhabi asosan Saudiya 

Arabistonida keng tarqalgan33. 

Sunniylik mazhablaridan tashqari shialik diniy-siyosiy harakati bilan 

bog‘langan shialik mazhablari ham vujudga keldi. Ular xalifa Alining tarafdorlari 

sanaladi. O‘z navbatida, shialikdagi kabi sunniylik mazhablarida ham yuqoridagi 

masalalarni yechishga yondashuvda mahalliy, tarixiy-madaniy va etnik 

xususiyatlar bilan bog‘liq holda mahalliy yo‘nalishlar vujudga kelgan. Moturidiy 

ta’limoti Imom al-Moturidiy nomini olgan Samarqand teosofiya maktabi 

(kalom)ning ta’siri ostida o‘ziga xos xususiyatga – ko‘p lab huquqiy va hatto 

maishiy masalalarni yechishda ratsional (aqliy) yechimni izlash xususiyatiga ega 

bo‘ldi. Shunga ko‘ra mahalliy ilohiyot-huquqiy maktabining ikkinchi nomi – 

moturidiylik, deyiladi. Uning yirik markazlari Samarqand, Farg‘ona vodiysi, 

Buxoro, Qashqadaryo (Nasaf) va boshqa shaharlar bo‘lgan. Ular bilan bir qatorda 

yanada mahalliyroq bo‘lgan Shofeiylik kabi Toshkent va Xorazmdagi sunniylik 

ilohiyot-huquqiy maktablari mavjud bo‘lib, keyinchalik ular asosiy hisoblanmish 

xanafiylik maktabiga qo‘shilib yoki yo‘qolib ketishgan. 

Turli mazhablarning huquqiy yo‘l-yo‘riqlari, ularning o‘zaro va boshqa 

konfessiyalar vakillari bilan munozaralari  ko‘p incha falsafiy bahslarga aylanib 

ketar edi. Bu mazhablar huquqiy masalalarni yechishda umumiy manba bo‘lmish 

Qur’ondan tashqari sunnani, ulamo- mujdahidlarning yo‘l-yo‘riqlarini, diniy 

jamoaning fikrini, mahalliy urf- odatlarni va h.k.ni turli darajada qabul 

qilishlaridan kelib chiqar edi. Shunday qilib, turli maktablar faqihlarining qarorlari 

albatta bir-biridan farq qilar va bu islomda turli oqim va guruhlarni vujudga 

keltirar edi. Bundan tashqari turli maktablarning birgalikda amal qilishi, arab 

sivilizatsiyasi doirasida yangi diniy doktrinalarning ishlab chiqilishi jo‘shqin 

munozaralar vujudga kelishining omili bo‘lar edi. Bularning barchasi VIII-IX 

asrlarda musulmon ilohiyotchi-mu’taziliylar orasida kalom (ilm al-kalom), deb 

atalgan maxsus fanni vujudga keltirdi. 



174  

Sunniylik va shialik – islomdagi asosiy yo‘nalishlar hisoblanadi. O‘z 

navbatida sunniylikda ham, shialikda ham ko‘p lab diniy-mafkuraviy va siyosiy 

oqimlar mavjud. Masalan, VIII-IX asrlarda mu’taziliylar (al-mu’tazila–”ajralgan”) 

oqimi vujudga kelgan. Ular musulmon ta’limotini ratsionalistik ruhda talqin 

qilganlar, aqlning ko‘r- ko‘rona ishonchdan ustun turishini ta’kidlashgan, biror 

narsaning haqiqat ekanligiga toki uning aksi ko‘rsatib berilgunga qadar shubha 

qilishga chaqirishgan. IX asr mu’taziliylik aqidasi rivojlangan davr sanaladi. 

Shia (arabcha - ash-sha – tarafdor, muxlis) xalifa Ali va uning avlodlarini 

Muhammad payg‘ambarning qonuniy vorislari va ma’naviy izdoshlari, deb 

hisoblovchi turli guruhlarning umumiy nomi34 hisoblanadi. To‘rtinchi xalifa Ali 

Muhammad payg‘ambarning qarindoshi amakisining o‘g‘li va uning kuyovi 

bo‘lgan. Xalifa Alining tarafdorlari o‘tgan xalifalarning qonuniyligini tan 

olmaganlar, chunki ular Payg‘ambarga qarindosh bo‘lmay, diniy jamoa tomonidan 

“saylangan” edilar. Hokimiyat uchun kurash xalifalikda hokimiyatning kimga 

meros bo‘lishi to‘g‘risidagi munozaralarga olib keldi. Shialar e’tiqodiga ko‘ra 

Muhammad payg‘ambarning qonuniy izdoshlari Aliga taqaluvchi imomlar 

sanaladi. Shialar rivoyatiga ko‘ra xalifa Ali va uning o‘g‘illari Hasan va Husayn 

o‘z e’tiqodlari yo‘lida aziyat chekib halok bo‘lishgan. Ana shu voqealar xotirasi 

uchun shialar har yili Ashuro kunida motam marosimi o‘tkazadilar. Bunda fanatik 

kayfiyatdagi shialar badanlariga pichoq sanchib va kesib jarohat yetkazadilar, bu 

bilan ular shialik yo‘lida aziyat chekkanlarga hamdardlik, ularga o‘z qayg‘u-

alamlarini namoyish etadilar. 

Shialikda ham bir qator oqimlar mavjud: o‘n ikki imomga e’tiqod qiluvchi va 

yetti imomga e’tiqod qiluvchi ismoiliylar, shu bilan birga turli guruhlar 

chegarasida hosil bo‘lgan oqimlar, masalan, druzlar35, ular ichida asosiysi – 

mahdiylik hisoblanadi. Ular Alining (r.a) avlodlari bo‘lmish 11 imomning 

qonuniyligini tan olishadi. O‘n ikkinchi imom IX asrda qayergadir sirli yashiringan 

va qayerdadir yuribdi, u albatta qachondir xaloskor, najotkor – Mahdiy sifatida 

paydo bo‘ladi. 



175  

Shialikning boshqa yo‘nalishlari kamroq izdoshlarga ega. Masalan, 

ismoiliylar – VII asr o‘rta sidagi oltinchi imomning o‘g‘li Ismoil nomidan olingan. 

Hozirgi paytda Afg‘oniston va Tojikistonning tog‘li hududi bo‘lgan Badaxshonda 

tarqalgan. Bir-birining o‘rnini oluvchi ismoiliy imomlar Og‘axonlar sulolasini 

tashkil etadilar. Osiyodagi musulmonlikkacha bo‘lgan qator diniy-falsafiy 

qarashlar va mahalliy xalq odatlari ismoiliylar ta’limotiga singib ketgan. 

Hadislar   | Sunna (urf-odat, an’ana, yo‘l) Qur’on bilan

 bir qatorda musulmon huquqining asosiy manbalaridan biri sanaladi. U 

Muhammad payg‘ambarning xatti-harakatlari va u yoki bu masalalar yuzasidan 

aytgan so‘zlaridan – hadislardan iborat. Sunniylar Payg‘ambarning doimiy 

ravishda amalga oshirgan xatti-harakatlari (muaqadda), masalan, uning asosiy 

namozni o‘qib bo‘lgach, qo‘shimcha namozni o‘qiganligi, yoki uning ba’zan 

amalga oshirgan xatti-harakatlari (mustahaba) ham musulmonlar uchun taqlid 

qilish uchun misol bo‘lishini aytadilar. Shariatda musulmonlar xatti-harakatlari: 

majburiy (farz), lozim, shart bo‘lgan (vojib), tavsiya etilgan (sunnat), joiz bo‘lgan 

(halol), bahsli bo‘lgan (muboh) kabi turlarga bo‘linadi. Nizoli masalalar bo‘yicha 

qarorni qozi chiqargan yoki jamoa fikriga qaralgan. Shu bilan birga nojo‘ya, ammo 

jazoga loyiq bo‘lmagan (makruh), taqiqlangan va jazoga loyiq (harom) xatti-

harakatlar ham mavjud36. Ba’zi islomshunoslar ko‘p lab xatti-harakatlarni bir-

biridan farqlashsa, ba’zilar faqat ikkita, ya’ni bajarilishi majburiy bo‘lgan va 

bajarish taqiqlangan xatti-harakatlarni bir-biridan farqlaydilar. 

Hadislarda arab jamiyatida ijtimoiy munosabatlarning rivojini aks ettiruvchi 

turli huquqiy normalarni ham uchratish mumkin. Hadislarning yakuniy tahrir 

qilinishi IX asrda amalga oshirildi. Hadis ikki qismga ajratiladi: 1) isnod (hadis 

yozilgan paytidan uning birinchi manbasigacha, ya’ni Muhammad payg‘ambar 

yoki uning sahobalarigacha bo‘lgan yo‘lni, uni kim kimdan olganligi yo‘lini qayd 

qilish); 2) matn (hadisning axborot qismi). To‘g‘ri, ishonchli, deb tan olingan 

asarlarga Imom Buxoriy va Imom Muslimlarning “al-Jomi’ as- sahih”lari, 

Termiziyning “Sunan at-Termiziy”, Nasoiy, Ibn Mojjalarning “as-Sunan” 



176  

asarlarini misol qilib keltirish mumkin va bu kitoblar keng tarqalgan hadis kitoblari 

sanaladi. 

Shuningdek, sunnatlardan nikoh va merosga oid normalar, dalil va sud 

huquqiga oid qoidalar, qullar haqidagi va boshqa  ko‘p lab qoidalar keltirib 

chiqariladi. Hadislarda ularning ishonchliligini aniqlash bo‘yicha 

qayta ishlanganiga qaramay qator ziddiyatli qoidalar mavjud, shuning uchun 

ularning qanchalik muayyan vaziyatga mosligini hal qilish ilohiyotchi 

huquqshunoslar va qozilar ixtiyoriga tashlangan. Bunda Muhammad payg‘ambar 

sahobalari va safdoshlari tomonidan aytib berilgan hadislar kuchga ega sanalgan, 

sunniylardan farqli ravishda shialar esa xalifa Ali va uning tarafdorlariga 

taqaluvchi hadislarni o‘rinli deb tan olishgan. 

Islomda ijtimoiy-axloqiy me’yorlarga amal 

qilish, saxovatli bo‘lish, yaxshilik qilish, 

muhtojlarga yordam berish, er-xotinning bir-

biriga nisbatan huquq va burchlarini tushuntirish, ayollarga, ayniqsa, onalarga 

nisbatan mehr-shafkatli bo‘lish va boshqa xayrli ishlarga chaqiriladi. Qur’onda 

ayollarning insoniy va fuqarolik huquqlari himoyalanadi: erning xotiniga qattiqqo‘l 

bo‘lmasligi, ayollarning mol-mulk, merosdagi ulushlari, nafaqalari borasidagi 

huquqlari va h.k. 

Dunyodagi barcha dinlarda oila masalasi, uning tinch-totuvligi hamda 

mustahkamligiga alohida e’tibor berilganini ko‘rish mumkin. Aynan oilada diniy 

ong asoslari shakllanadi, ilk diniy tajriba paydo bo‘ladi. Oila – qondoshlik yoki 

o‘zaro nikoh orqali bog‘langan insonlar jamoasidir. U insoniyat davomiyligini 

ta’minlovchi eng muhim omil bo‘lib, uning mustahkamligi jamiyat barqarorligi va 

ravnaqining garovi hisoblanadi. Oila bunyod bo‘lishining asosi bo‘lgan nikoh 

muqaddas hisoblanadi. Islom ta’limotlariga ko‘ra ikki jins vakillari o‘rta sidagi 

jinsiy yaqinlikning yagona to‘g‘ri yo‘li nikoh orqali amalga oshadi. “Nikoh” so‘zi 

arab tilida “uylanish”, “qo‘shilish”, degan ma’nolarni anglatadi. Shariat istilohida 

esa, nikoh erkak bilan ayolning o‘zaro oila bo‘lib yashashga kelishuvidir. Oila 

Islomda axloqiy va oilaviy 

munosabatlar  



177  

qurish jamiyatdagi har bir balog‘atga yetgan insonning ixtiyoriy huquqlaridan 

biridir.  

Islomda oila quyidagi shartlarga rioya qilishi qayd etilgan: oilaning bir-biriga 

munosib odamlardan tashkil topishi; oila qurishdan oldin, avvalo, har bir kishi 

o‘ziga munosib juft tanlashga e’tibor qaratishi lozim. Nikoh qurishdagi tenglikning 

bunday shakli shariatda “kafoat” deyilib, ya’ni tenglik yetishmasligi nikohga 

to‘sqinlik qilmasa-da, ammo zaruriy shartlardan ekaniga ittifoq qilganlar; er-xotin 

orasidagi o‘zaro hurmat va totuvlik; oilada er-xotinlik o‘zaro muhabbat, hurmat 

hamda mehr-muruvvatga asoslanishi zarur. Er-xotin bir-birlariga e’tiborli, barcha 

narsada xolis, oilaviy sirlarni saqlash, sadoqatli bo‘lishlari talab etiladi. Oilaning 

sirlarini yoyish kabi holatlar qattiq qoralanadi; erkak kishi o‘zining oila ustuni 

ekanini hamda zimmasidagi mas‘uliyatini his etishi, ayoliga yaxshi munosabatda 

bo‘lishi ham muhimdir37. 

Islom ta’limotida Qur’onga va Payg‘ambar sunnatlariga asoslanuvchi va 

so‘zsiz bajarilishi shart bo‘lgan diniy va huquqiy me’yorlar va ko‘rsatmalar 

yig‘indisi shariatdir. Qur’on oyatlarining katta qismi oila va nikoh, diniy marosim 

va odatlarga oid qoidalar va ko‘rsatmalarni o‘z ichiga oladi. 

 

3.4. Islom ta’limoti 

 

Mazmun. Islom ta’limoti. Islom ilohiyoti, uning asosiy aqidalari. Islom 

falsafasi – odamning yaratilishi, inson hayotining mazmuni, ezgulik va yovuzlik 

kurashi to‘g‘risida. Abu Nasr Forobiy va Abu Ali ibn Sinoning falsafiy 

qarashlari. Abu Homid G‘azzoliy, Ibn Rushdning falsafiy ta’limotlari. Imom 

Moturudiy ta’limoti. Kalom falsafasi. Tasavvuf ta’limoti va tariqatlari. 

O'zbekiston allomalarining islom ta’limoti va dinshunoslikni rivojlantirishdagi 

xizmatlari. 



178  

 

Qur’onda “al-islom” atamasi “al-imon”  

(ishonch) va “ad-din” (din, diniy majburiyatlar 

yig‘indisi) so‘zlariga yaqin ma’noda 8 marta 

uchraydi38. Arab tilida “din” so‘zi juda keng 

ma’noda ishlatiladi: 1) islomgacha bo‘lgan davrda – “urf-odat”, “taomil”; “ajr”, 

“jazo”, “mukofat”, “savob”, “hukm, bo‘ysunish”; 2) din atamasi Qur’onda islomga 

hamda majusiy, yahudiy va nasroniylar e’tiqodi va ibodatiga nisbatan ham 

ishlatiladi: (albatta, Alloh nazdida (maqbul) din Islom (dini)dir... (Oli Imron surasi, 

19-oyat). Sizlarning diningiz sizlar uchun, mening dinim men uchundir (Kofirun 

surasi, 6-oyat). Ey, siz (ahli kitoblar) – o‘zingiz biladigan narsalar (Muso va Iso)lar 

haqida (bilib-bilmay) bahslashdingiz. Nega endi bilmagan narsangiz (Ibrohim dini) 

haqida bahslashasiz?... (Oli Imron surasi, 66-oyat). Allohning (haq) dinidan o‘zga 

dinni istaydilarmi?! Vaholanki, osmonlaru yerdagi barcha zotlar (farishtalar, insu 

jinlar) xoh ixtiyoriy, xoh majburiy Unga bo‘y sungandir va Uning huzuriga 

qaytarilurlar (Oli Imron surasi, 83-oyat). Ammo “din” so‘zining asosiy Qur’oniy 

mazmuni islom uchun muhim g‘oyasi bilan bog‘liq, ya’ni Allohga bo‘ysunish, 

uning amrlariga taslim bo‘lmoq demakdir.  

Qur’onda din atamasi39 

a) “Qiyomat kun”, “ajr” ma’nosida;  

b) aynan bir kishining diniy e’tiqodi (Qiyoslang: (Ey, Muhammad,) albatta, Biz 

Sizga bu Kitobni haqiqatan nozil qildik, bas, Siz Allohga – dinni Unga (shirkdan) 

xolis qilgan  holda  ibodat  qiling!  (Zumar surasi, 2-oyat);  

v) diniy jamoaning ibodati ma’nosida ishlatiladi Ayting: “Rabbim meni to‘g‘ri 

yo‘lga, rost dinga, Ibrohimning hanif – to‘g‘ri diniga yo‘lladi. (U) mushriklardan  

emas  edi”  (An’om  surasi, 161-oyat); 

g) “din” atamasi “Yaum ad-din” iborasi tarkibida aynan bir payt (vaqt, kun) yoki 

qaror ma’nosini  anglatadi. Misol uchun “evaziga ko‘ra jazo” mukofot, ajr, ajrim 

kuni” (Mana shu sizlar (dunyoda) yolg‘on deb o‘tgan Ajrim kunidir (Soffot surasi, 

21-oyat). Qiyomat, jazo kuni, qayta tirilish kuni, (U jazo kuni (qiyomatda) mening 

Islom ilohiyoti, uning 

asosiy aqidalari 

 



179  

xatolarimni mag‘firat etishini umid  qilurman (Shuaro surasi, 82 - oyat). “Qayta  

tirilgan Kunda meni sharmanda qilmagin!” (Shuaro surasi, 87 - oyat.) Ularning 

barchasi Qiyomat kuni yolg‘iz holda Uning huzuriga kelishidir (Maryam surasi, 

95-oyat);  

d) diniy marosim, diniy jamoa hayotining ajralmas qismi va h.k. ma’nolarida 

100 martadan ortiq uchraydi. “Din” so‘zining asosiy Qur’oniy mazmuni Allohga 

bo‘ysunishning majburiyligi va uning hukmronligining cheksizligi g‘oyasi bilan 

bog‘langan. Masalan, (“A’robiylar: “Imon keltirdik”, – dedilar  (Ey,  Muhammad! 

Ularga) ayting: “Sizlar imon keltirganingiz yo‘q, lekin sizlar “Islomga kirdik” 

deng! (Chunki hanuz) dillaringizga imon kirgan emasdir. Agar sizlar Allohga va 

Uning payg‘ambariga itoat etsangiz, U sizlarga (qilgan yaxshi) amallaringizdan 

(savobidan) biror narsani kamaytirmas. Albatta, Alloh mag‘firatli va rahmlidir” 

(Hujurot surasi, 14-oyat, Abdulaziz Mansur. Qur’oni Karim ma’nolarining tarjima 

va tafsiri). Shu oyati karimadan ma’lum bo‘ladiki, imon bilan islom, mo‘min bilan 

musulmon mazmun jihatdan farq qiladi. Imon – bu ilohiy ta’limotni tan olib tasdiq 

etish bo‘lsa, islom – ilohiy ko‘rsatma va buyruqlarni amalda bajarishdir. Bu oyatda 

mo‘minlikni da’vo qilayotgan bir guruh a’robiylarga Alloh taolo raddiya berib, 

"Yo‘q! Sizlarda imon yo‘q, balki o‘zlaringizni musulmon ko‘rsatish uchun amal 

qilib turibsiz",– degan mazmunda tanbeh bergan".40.  

Islomshunoslik qomusiy lug‘atida: “Din aqida, shariat va tariqat bobidagi 

ilohiy ko‘rsatmalarning to‘plamidir”. Aqida so‘zi arab. “aqd” o‘zagidan yasalgan – 

bir narsani ikkinchisiga mahkam bog‘lash ma’nosini anglatadi. Кo‘p lik shakli – 

aqoid, musulmon kishini ma’lum narsalar bilan mahkam bog‘lab turadigan 

e’tiqodlar majmuyidir. Islomning asosiy aqidasi – “Allohdan  o‘zga  sig‘iniladigan  

(iloh)  yo‘q! Muhammad Allohning rasulidir”(kalimayi tavhid). 7 aqidani o‘z 

ichiga olgan mo‘minlikning batafsil ifodasi quyidagicha bo‘lishi mumkin: 

Allohga, Uning farishtalariga, rasullariga, kitoblariga, Qadarga (taqdir, qismat, 

yozmish, al-qada’ va-l-qadar) ya’ni yaxshilik va yomonlik Alloh tomonidan 

taqdirda belgilangan, “peshonaga yozilgan”ga,  Oxirat kuniga va o‘limdan keyin 

qayta tirilishga ishonmoq. 



180  

Aqoid – diniy e’tiqodning nazariy qismi, uning ma’naviy asosi, aqidalar 

yig‘indisidir. U dinga bo‘lgan ishonchni mustahkamlaydi. Shariat islom dinining 

amaliy qismidir. U ibodat (usul ad-din) (namoz, ro‘za, zakot, haj) va muomalotga 

bo‘linadi. Muomalot – fuqarolik huquqi munosabatlarini o‘rganadigan bo‘lim 

hisoblanadi. Uqubot, deb nomlangan bo‘lim islom huquqining jinoyat va jazo 

masalalarini o‘rganadi. 

Tariqa (tarӣqa– aynan “yo‘l”, “usul”) atamasi “haqqa to‘g‘ri yo‘l”, “bayon 

etish  usuli, misol tariqasi” ma’nosida Qur’onda mavjud. Ularni Qur'onning ikkita 

oyati misolida ko‘rish mumkin: Ular dedilar: "Ey, qavmimiz! Darhaqiqat, biz 

Musodan keyin nozil qilingan, o‘zidan oldingi (ilohiy kitob)larni tasdiq qiluvchi 

haq (din)ga va to‘g‘ri yo‘lga hidoyat qiladigan bir Kitobni (Qur’onni)tingladik 

(Ahqof surasi, 30-oyat). Shu tariqa Alloh sizlarga o‘z oyatlarini bayon etadi, 

shoyad (shunda) aqlni ishlatsangiz (Baqara surasi, 242-oyat). 

Islom dinining besh asosiy rukni (arab. asos, ustun) – eng muhim beshta 

vazifa: 1. Imon, ya’ni Allohning yagonaliliga, Muhammad (“La ilaha illallah, 

Muhammadur rasululloh”. Kalimayi shahodat); Rasullohligiga, payg‘ambarlariga 

ishonish; kitoblariga, avvalam bor Qur’onga ishonish; Zabur, Tavrot va Injilda zikr 

etilgan payg‘ambarlar va b. 2. Namoz. Har bir musulmon kishining kuniga besh 

mahal poklanib, qibla tomonga Makkaga yuzlangan holda amalga oshiradigan 

ibodati. 3. Ro‘za (fors., kunduzgi ish; arab. saum – biror narsadan o‘zini tiyish 

ma’nosini anglatadi) yilda bir oy – qamariy taqvimning Ramazon oyi davomida 

kunduz kunlari yeyish-ichish va jinsiy aloqada bo‘lishdan tiyilish. 4. Zakot – arab 

tilidan poklash ma’nosini bildiradi. Mulk va daromaddan olinadigan shart bo‘lgan 

moliyaviy haq bo‘lib, zakot miqdori shariat tomonidan belgilangan bo‘lib muayyan 

boylikka ega bo‘lgan musulmonlar zakot beradi. 5. Haj – jismoniy va moliyaviy 

jihatdan qodir bo‘lgan kishi uchun umrida bir marta Makka shahridagi Ka’bani 

ziyorat qilish va ushbu ibodat o‘z ichiga oladigan arkonlarni ado etish hisoblanadi. 

Islomda farz qilib qo‘yilgan asosiy shartlardan biri namoz bo‘lib, kecha-

kunduzda besh mahal (bomdod, peshin, asr, shom, xufton) namozlarini o‘qish farz 

hisoblanadi. Namozni kishi bir o‘zi yoki jamoa bo‘lib o‘qishi mumkin, lekin juma 



181  

kuni peshin namozi masjidda o‘qilishi ma’qullanadi. Erkaklar va ayollar alohida 

jamoa bo‘lib namoz o‘qiydilar, er va xotin jamoatdan alohida bo‘lgan holat bundan 

mustasno. Mastlikda, alahsirash va karaxtlik paytida namoz o‘qilmaydi. Tahorat 

uchun suv bo‘lmagan paytda pokiza yer, qum, tuproq, tosh bilan tayammum 

qilinadi. 

Ramazon ro‘zasini vaqtida ado qilish ham islomda farz qilingan 

amallardandir. Dastlab ro‘za tutish Muhammad payg‘ambar Madinaga hijrat 

qilganidan bir yarim yil o‘tgach, 624-yildan boshlangan. 30 kun mobaynida 

sog‘lom, balog‘at yoshidagi musulmonlarga farz qilingan. Ro‘za bu tong otgandan 

to quyosh botguncha yemoq, ichmoq, jinsiy aloqani, g‘iybatni, chaqimchilikni va 

hokazo harom qilingan narsalarni niyat bilan tark qilmoqdir. Quyosh botishi bilan 

taqiqlar to‘xtaydi, biroq haddan ortiq yeyish-ichish ma’qullanmaydi, bu vaqtda 

gunohdan saqlanish, taqvodorlar suhbatida bo‘lish, Qur’onni o‘qish, o‘zaro 

nizolarga chek qo‘yish, sadaqa berish, kabilar bilan mashg‘ul bo‘lish joiz. 

Quyidagi odamlarga ro‘za farz bo‘lmaydi: 1. Musulmon bo‘lmaganlarga. 2. 

Aqli joyida emaslarga. 3) Balog‘atga yetmagan yosh bolalarga. Shuningdek, 

Musofirga, bemorga, hayz yoki nifos ko‘rgan ayolga ham ro‘za tutish farz 

bo‘lmaydi, lekin ular safardan qaytganda, tuzalganda, poklanganda qazosini tutib 

beradilar. O‘ta qari shaxs, yoki homilador, emizikli ayol, yoki musofir ro‘za 

tutishdan ojiz bo‘lsa, bular ro‘za tutmaslikka ruxsatlilar, deb hisoblanadi. Keyin 

ro‘za tutishga qodir bo‘lib qolsa, qazosini tutadi, yoki har bir tutmagan kuni uchun 

bir miskinga sadaqai fitr miqdorida taom beradi, yoki fidyasini qazo qiladilar. 

Zakot (arab. o‘sish, poklanish) ham diniy, ham ijtimoiy ahamiyatga ega 

bo‘lib, musulmonlar mol-mulki, boyliklaridan faqir-miskinlarga berilishi shart 

bo‘lgan moliyaviy haq zakot hisoblanadi. Zakotning shartlari: balog‘at yoshiga 

yetgan va aqlu hushi joyida bo‘lgan, musulmon bo‘lishi, hur va ozod bo‘lgan, 

nisob miqdoriga yetgan jamg‘arma mol-dunyoga ega bo‘lishi lozim. 

Qodir bo‘lgan musulmonga umri davomida kamida bir marta haj qilishi farz 

qilingan. “Haj” so‘zi (biror ishni) “qasd”, “maqsad qilish”, “niyat qilish”, 

“yuzlanish” ma’noni anglatadi, shar’iy istilohda esa maxsus amallarni ma’lum bir 



182  

joyda, muayyan vaqtda ado etishni qasd qilishdir. Maxsus joy – Masjidul Harom, 

Mino, Arafot va Muzdalifa hajning bosh rukni Arafot maydonida turish muayyan 

vaqt, Zulhijja oyining to‘qqizinchi kuni bo‘lishi shart. Maxsus amal esa 

Baytullohni tavof qilish, Safo va Marva orasida sa’y qilish, Arafotda turish, 

Muzdalifada tunash va shaytonga tosh otishdir. 

Taqvodor  musulmon  kishi  har  bir  xayrli  ishni “Bismilloh”  (Alloh nomi 

bilan) iborasi bilan boshlashi lozimligi ta’kidlanadi. Qur’onning barcha suralari 

(Tavba surasidan tashqari) “Bismillahir-rohmanir- rohim” (Mehribon va rahmli 

Alloh nomi ila) so‘zlari bilan boshlanadi. Ushbu ibora musulmonlar tomonidan 

tez-tez takror aytiladi, masalan, ovqatlanishdan avval, nutq boshida va h.k. 

Islomda asosan ikkita  rasmiy diniy bayram mavjud. “Hayit” – arabcha “iyd”, 

ya’ni bayram demakdir. Ro‘za hayiti (arabcha nomi “iyd al-fitr”) qamariy shavvol 

oyining 1-kunida va Qurbon hayiti(arabcha nomi “iyd al-adho”) zulhijja oyida 

keng nishonlanadi. Bundan tashqari mavlid – Muhammad payg‘ambarni yodga 

olish kuni, laylatul qadr, me’roj – Payg‘ambarning Alloh huzuriga arshi-a’loga 

ko‘tarilishi va boshqa e’tiborli sanalar ham mavjud. Shia musulmonlari imomlar 

Ali , Husan va boshqalarni xotirlab maxsus bayramlarni nishonlaydilar. 

Islom falsafasi  | Islom falsafasi odamning yaratilishi, inson hayotining 

mazmuni, ezgulik va yovuzlik kurashi to‘g‘risidagi Abu Nasr Forobiy, Abu Ali 

ibn Sinoning falsafiy qarashlarida, Abu Homid G‘azzoliy, Ibn Rushdning falsafiy 

ta’limotlarida, Imom Moturidiy ta’limoti va kalom falsafasida o‘z aksini topgan. 

Buyuk mutafakkirlarimiz o‘ziga xos falsafiy ta’limotlari bilan ilm-fanning turli 

sohalari rivoj topishiga turtki berdilar. Al-Forobiy “Ikki qarash jam qilingan 

kitob”ida Yunon faylasuflari Aflotun va Arastuning qarashlarini islom ilohiyatiga 

yaqinlashtirishga urindi. Forobiy kabi Ibn Sino ham vujudni ikki qismga ajratadi: 

1) "Vojib ul-vujud" (ya’ni Alloh – Birinchi Sabab – hamma narsalarning 

asoschisi va boshi – Allohning bo‘lishi zarur); 

2) "Mumkin ul-vujud" (ya’ni Tangridan kelib chiqqan barcha narsalar 

(odam, o‘simlik, quyosh)ning bo‘lishi ham, bo‘lmasligi ham mumkin), degan 



183  

g‘oya ilgari surilgan. Forobiy va uning mantiqiy qarashlarini davom ettirgan Ibn 

Sinoning asarlaridan jahon olimlari keng foydalanganlar. 

 Vujudi vojib va vujudi mumkin – sabab va oqibat munosabatidadir. Bu 

jarayon emanatsiya tarzida, ya’ni quyoshdan chiqayotgan nur shaklida amalga 

oshadi. Shu tartibda imkoniyat shaklidagi mavjud bo‘lgan aql, jon (nafs) va jism, 

ular bilan bog‘liq holda osmon sferalari kelib chiqadi, mavjud narsalarga aylanadi. 

Ushbu substansiya (javhar)dan tashqari borliqda aksidensiya (siymo) mavjud, ya’ni 

narsalarning belgilari, rang, hajmi, hidi va boshqa hislari. Jism shakl va moddadan 

tashkil topadi. Xudo abadiy, uning oqibati bo‘lmish materiya ham abadiydir41. 

 Abu Nasr Farobiy antik falsafiy modellari (aristotelizm, neoplatonizm) 

va X asr tabiatshunosligining kashfiyotlari asosida o'zining falsafiy 

kontseptsiyasini yaratdi.  

 Islomiy ilmning an’analari (Ilm nakliya)dan tashqari Farobiyning 

islom falsafasi aqlga asoslangan (Ilm aqliya). “Sharq Aristoteli, Ikkinchi muallim” 

deb tan olingan Farobiy bilimlar nazariyasiga ulkan hissa qo'shgan. U dunyoviy va 

diniy ilmlarning uyg'unlashtirish g'oyasini ilgari surdi. “Himmatli shahar 

aholisining nuqtai nazari haqida” kabi ijtimoiy-axloqiy risolalarda al-Farobiy 

himmatli shaharni davlatga tenglashtiradi, inson organizmiga o‘xshatadi. Tirik 

jonzot hayotini saqlab qolish maqsadida barcha a’zolari bir-biriga yordam berishu 

shart. 

 Ar-Roziy bilim falsafasi islomning ratsionalistik ilohiyotini, antik 

Aristotelizm va neoplatonizm falsafasini islom ilohiyoti bo‘lmish kalom bilan 

uyg'unlashtirishga qaratilgan muvaffaqiyatli urinishdir. Ilm-fanga "Buyuk skeptik" 

nomi bilan ma’lum bo‘lgan ar-Roziy o‘zining “Sharq muzokaralari” (“al-Mabashit 

al-Mashriqiya”) asarida islom olamining olimlari bilan munozara qildi, ularning 

falsafiy va diniy qarashlarini umumlashtirdi, Ibn Sinoing "Kitob al-ishorot val 

tanbexot" va “Kitob at-tafsir al-kabir” nomli Qur'onga sharhi yo‘zdi. Uning 

"Gyoshiy ul-lug‘at" kitobi hali o‘rganilmagan. 

 Ibn Miskavayh o'zining mashhur «Tahdhib al’Akhlaq» asarida islom 

falsafasining axloqiy tamoyilariga ratsionalistik izoh beradi. Asar, shuningdek, 



184  

"Tathir al’Araq " ("Axloq pokligi") ikkinchi sarlavhasi bilan ham tanilgan. Ibn 

Miskavayh o'zining falsafiy asarida ta’kidlaydiki, insonning tabiatiga o‘zining 

ehtiroslarni aqli bilan boshqarish xosdir. Bundan foydalanish – farovonlik, baxtli 

hayot va ijtimoiy odalotning shartidir. 

 Jaloliddin Rumiyning falsafiy-diniy merosi g‘oyat katta. So‘fiyona 

mushohadalar, ruhiyat dialektikasini kashf etib, teranlik bilan yozilgan “Masnaviy-

ma’naviy”, bu mashhur asarga qo‘shimcha bo‘lmish “Fīh-ī mā fīhī” nomli asarlari 

ham mavjud. “Fīh-ī mā fīhī”ni “Ichindagi ichinda” deb tarjima qilish mumkin 

(ingliz tilida – «It Is What It Is» ("Rumiy diskurslari"). Jaloliddin Rumiy alloma va 

Mavlaviya tariqatining shayhi, uning diniy va falsafiy asarlari islom adabiyoti va 

falsafasining yanada rivojlanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatdi. 

 Islom falsafasi G'arb falsafiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatdi. 

Masalan, XIII va XVI asrlarda Averroizm, ya’ni Ibn Rushdning (Averroes) 

dunyoning abadiyati va yaramasligi haqidagi falsafiy ta’limoti keng tarqaldi. Ibn 

Rushdning asarlari lotin tarjimasi tufayli G‘arbiy Evropada tarqaldi, lekin katolik 

cherkovi tomonidan tanqid qilinib taqiqlandi.  

 Musulmon madaniyatida bilim konsepsiyasi Yunon-Rim 

falsafasidagidan farqlanadi. Islomshunoslikda "ilm" atamasining har xil izohlari 

mavjud. Qur'onda “ilm, (koʻpl. – bilim)” so‘zi va uning ildizidan tarkib topgan 

oʻzakdosh soʻzlar taxminan 765 marta uchraydi, uning turli ma’nolari mavjud. 1. 

Mutlaq bilim (Allohning bilimi – barcha narsadan xabardorlik). 2. Inson bilimi: a) 

islomiy ilmlari: ilm al-hadis, ilm al-kalam va h.k., b) dunyoviy bilimlar. 

 Jahonda tan olingan amerikalik sharqshunos Frans Rouzental oʻrta 

asrlarda islomdagi ilm mavqyeiga bagʻishlangan “Knowledge triumphant. The 

Concept of Knowledge in Medieval Islam” nomli monografiyasida ushbu davrning 

eng muhim ilmiy-falsafiy, bilim nazariyasiga oid gnoseologik muammolarini 

yoritgan. Muallif boy qoʻlyozma fondidan foydalandi va qiziqarli yangi 

ma’lumotlarni o‘z fundamental tadqiqotiga kiritdi.  

 Hadisshunoslar, mutakallimlar “bilim” tushunchasiga toʻgʻri keluvchi 

ta’rif izlash ishiga katta hissa qoʻshganlar. Har bir ilohiyotga doir kitob “ilm” 



185  

ta’rifini muhokama etuvchi ”Bilim kitobi” deb nomlangan qismga ega boʻlgan. Bu 

an’anani F.Rouzental fikricha Ismoil al-Buxoriy (810-870) boshlab bergan. Al-

Buxoriyning “Bilim kitobi” o’z davrining “bilim metodologiyasi”, 

hadisshunoslikning ajralmas qismi hisoblangan. Keyinchalik hadisshunoslikda, 

kalomda “bilim” muammosini muhokama qilish yana bir muhim maqsadga - 

bilimning haqiqiy dinga doir imon bilan bogʻliqligini koʻrsatib berishga xizmat 

qiladi42.  

 Islom ilmi uchun arab tilini, kamida arab tilidagi atamalar ma'nosini 

bilish muhim hisoblanadi. Shu munosabat bilan bu yerda asosiy tushuncha va 

atamalar arab transliteratsiyasida, ya'ni arabcha soʻzlarning kirill yoki lotin 

alifbosida yozilganini aytib oʻtish joiz. Ularni ona tili vositalarida tarjima qilish 

mazmunning buzilishiga olib keladi.  

 Qur'onda “ilm” so‘zi va undan hosila soʻzlar 765 marta uchraydi. Har 

qanday ilm kabi uning ham oʻz oʻrganish predmeti mavjud. Islom ilmi Qur’onni 

turli usullar bilan izohlaydi.  

 Tafsir – Qur'on va sunna matnilardagi soʻzlarni tarixiy-filologik tahlil 

orqali oʻzining davriga mos asl ma’nosida sharhlashga (ahl az-zahir) qaratilgan 

usuldir. Kalom va uning turli maktablari, masalan, moturidiya ta’limoti (asoschisi 

– Abu Mansur al-Moturidiy) ta’vil (arab. - izoxlash, asl ma’nosiga qaytarish), deb 

atalmish metoddan foydalangan, ayrim murakkab oyatlar mazmunini o‘z bilimi 

doirasida izohlash. Tasavvuf va ismoiliylikda Qur’onning – yashirin, botin 

mazmuni (ahl al-botin)ni izlashga yo‘naltirilgan majoziy va ramziy sharhlash ham 

qo‘llaniladi. Ismoiliylar o‘z imomlari va ularning vorislarigina Qur’on oyatlarining 

botin ma’nosini anglashga qodir, deb hisoblaganlar. Islom falsafasi va kalomda bir 

xil metod – ta’vildan foydalanadilar. Al Forobiy islomni jamiyatdagi axloqiy-

huquqiy munosabatlarni boshqarishning muhim “siyosiy san’at”i (sina’a siyasiya) 

sifatida qarash an’anasiga asos soldi. Sunnat taqvodor hayot tarzi va muammolarni 

yechishning modeli sifatida ya’ni Muhammad payg‘ambarning hayoti, uning 

muomala va xatti-harakatlari, fikr-mulohazalari va loyiq, deb bilgan, munosib 

ko‘rgan ma’qullashlari (taqrir), qilgan ko‘rsatmalari to‘g‘risidagi rivoyatlarni 



186  

o‘rgatadi. Bular sunniylarning hadislar (arab. – xabar, yangilik) va shialiklarning 

xabarlar to‘plamini tashkil etadi. Fiqh islom huquqi Qur’on va sunnat asosida 

ibodat bilan bog‘liq amaliyot qoidalarini belgilab beradi, musulmonlarning o‘zaro 

va o‘zga konfessiyalar bilan munosabatlarni tartibga soladi. Fiqh – islom huquqi va 

qonunchiligi msnbai, uni diniy huquq bilimdonlari bo‘lmish faqihlar sharhlaydi. 

Muftiy – shariatni sharhlovchi, ma’naviy va fiqhiy masalalar bo‘icha xulosa 

beruvchi shaxs. Balog‘at ilmi tahsil qilish orqali Qur’on va hadislarning nozik 

ma’nolarini tog‘ri tushunish, anglshga yordam beradi va da’vatda qo‘llaniladigan 

tilning psixolingvistik usullari va usullari va vositalarini o‘rgtadi. 

 X-XIII asrlarda Movarounnahr hududida madrasalar keng tarqolgan 

edi. Asosiy islomiy ilmlardan tashqari, falsafiy va aniq fanlar – falsafa, mantiq, 

balog‘at ilmi, handasa (geometriya, chizmachilik), xisob (arifmetika, algebra), 

hayat (astronomiya) bilimlarni bilish shart edi. O‘quv dasturida leksikografiya, 

sintaksis (nahv), tarix, djugrafiya (geografiya) kabi dunyoviy fanlar mavjud edi. 

Bunday diniy ta’lim tizimi O‘rta Osiyoda nafaqat Qur'on, hadis, fiqh ilmlari 

bo‘yicha mutaxassislarni, balki ko‘plab gumanitar va aniq fanlar mutaxassislarini 

tayyorlashga yordam berdi. Taniqli islomshunos olimi A.K. Muminov O‘rta Osiyo 

va Usmonli Turk imperuyasidagi diniy ta’lim tizimlarini qiyosladi va shuni 

tasdiqladiki, O‘rta Osiyo ilmiy an’analari Usmonli madrasalarining shakllanishii va 

rivojlanishiga ulkan ta’sir etdi. Sulton Muhammad Fotih (1451-1481) davrida 

ularning soni 500 bo‘lgan43. 

 Kalom falsafasi. Ilk islomda aqidaviy, siyosiy va fiqhiy masalalardagi 

ixtiloflar kalom ('ilm an-nazar va-l istidlal)ning paydo bo‘lishiga olib keldi. VIII 

asrda siyosiy va fiqhiy masalalardagi munozaralar kalom (ilm an-nazar va-l-

istidlal)ning – islom ilohiyoti nazariyasining paydo bo‘lishiga sabab bo‘ldi. Kalom 

(arab. – ayn. qamish qalam. 1) so‘z, jumla, gap; 2) ravon nutq), tarafdorlari 

mutakallimlar, deyiladi. Kalom islom ilohiyotini aql va tafakkur yordamida 

asoslashga harakat qiladi. Bu borada deduktiv usuli (istidlal) qo‘llaniladi. Bu 

nazariy mulohaza ma’lum qoidalardan, misol uchun islom aqidalaridan, xususiy 

masalalarga qarab yuritilish va mantiqiy xulosa chiqarish usuli, degan ma’noni 



187  

anglatadi. Kalom turli diniy-siyosiy guruhlar (xorijiylar, qadariylar, jabariylar, 

murji’iylar va h.k.) paydo bo‘lishi bilan bog‘liq bahslar jarayonida vujudga kelgan 

va tarqalgan. O‘rta asrlarda kalom atamasi islomiy adabiyotda keng ma’noda 

ishlatilar edi va har bir diniy-falsafiy mulohaza ma’nosini anglatar edi. Tor 

ma’noda kalom – diniy aqidalarni aqliy dalillar bilan mustahkamlovchi islom 

ilohiyot ilmidir. Mutakallimlar ommaviy munozaralarda aql-idrokka asoslangan 

yo‘lni va mantiqiy isbotlash uslublarini keng qo‘llaganlar. Bu ularni faylasuflar 

bilan yaqinlashtirgan. Kalomning tasavvufdan farqi shundaki, biri yangi bilim 

vositasi sifatida aqlni ishlatsa, ikkinchisi haqiqatga erishish uchun intuitiv tarzda 

o‘z tariqatiga oid maxsus amaliyotga tayanadi. Mutakallimlar ulamolar fikrlariga 

taqlid qilishdan ko‘ra islom aqidalardan mustaqil tarzda mantiqiy xulosa 

chiqarishni afzal bilganlar. Bu bilan mutakallimlar kalomni bid’at, deb e’lon qilgan 

salafiylardan ajralib turadilar. Salafiylar (arab. salaf – “ajdodlar”, 

“o‘tmishdoshlar”) - islomning turli davrlarida ilk musulmon jamoasi "solih 

ajdodlar" e’tiqodi va turmush tarziga rioya etishni da’vat etib, keyingi davrda 

kiritilgan barcha yangiliklarni bid’at, deb e’lon qilgan musulmon din arboblarining 

umumiy nomi. 

Kalomning yirik namoyandalari bo‘lgan al-Ash’ariy (873-935) va al-

Moturidiy (870-944) “naql” va “aql” tarafdorlarini murosaga keltirishga 

uringanlar. Imom al - G‘azzoliy (1111-y. v.e.) kabi mashhur musulmon ulamolari 

kalom ilmi haqida o‘z zamonlari va bilimlariga qarab ijobiy va salbiy fikr 

bildirganlar. Ibn al-Jauziy fikricha kalom ko‘p chilik mutakallimlarni shubhaga 

solgan, ba’zilarni – dahriylik (ilhad)ga yo‘naltirgan. Ash’ariylar maktabi asosan 

shofe’iylar orasida tarqalgan bo‘lsa, moturidiylik hanafiylik doiralarida ko‘p lab 

tarafdorlarga ega bo‘ldi va xususan, Movarounnahr musulmonlarining asosiy 

aqidasiga aylandi. XIII asrdan kalom Ibn Sino asos solgan Sharq falsafasi bilan 

yaqinlasha boshladi. Natijada arab tarixshunos va faylasuf olimi Ibn Xaldun (1332 

–1406) fikricha kalom va falsafani bir-biridan ajratish mushkul bo‘lib qoldi. 



188  

Kalom tomonidan ishlab chiqilgan ratsionalistik yo‘l-yo‘riqlar, tafakkur qilish 

va bahs-munozara yuritish usullari keyingi teologik maktablar tomonidan qabul 

qilingan va ijodiy ravishda qayta ishlangan44. 

Islom falsafasi G‘arbiy Yevropa falsafiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatdi. 

Masalan, XIII-XVI asrlarda averroizm, ya’ni Ibn Rushd (Averroes)ning dunyoning 

abadiyligi va yaratilmaganligi, barcha odamlar uchun umumiy, yagona dunyoviy 

aqlning individual jonlarning substansial (butun borliqning birlamchi) asosi 

ekanligi haqidagi ta’limoti keng rivojlandi. Ibn Rushd asarlarining lotinchaga 

tarjimasi orqali averroizm G‘arbiy Yevropaga tarqaldi, ammo u katolik cherkovi 

tomonidan tanqid qilindi va quvg‘in ostiga olindi. 

Tasavvuf ta’limoti va tariqatlari | VIII-X asrlarda islomda sufiylik (tasavvuf) 

paydo bo‘ldi.  ko‘pchilik olimlarning fikricha bu  atamaning  etimologiyasi “suf” – 

jun  so‘zi bilan bog‘liq. Bu fikr o‘z davrida o‘rta asrlar musulmon mualliflari 

tomonidan ham aytilgan bo‘lib, qo‘pol ishlov berilgan jun kiyim tarkidunyo qilgan 

zohidning odatdagi belgisi sanalgan.  ko‘p lab sufiylarning boshlanishi shunga 

borib taqaladi. Sufiylarning  ko‘p chiligi “svf” o‘zagini “sof”, “pokiza” so‘zining 

ma’nosi  yoki “ahl as-suffa” ("kursi", “maktab”, “ayvon”, “soyabon”) iborasi bilan 

bog‘laydilar, bu ibora Payg‘ambarga juda sodiq va taqvodor, xudojo‘y 

kambag‘allarga nisbatan qo‘llanilgan. Ular “suffa”da aylana bo‘lib o‘tirishib, 

borliqning mazmun-mohiyati, Allohning sifatlari va shular haqida suhbatlashishni 

yoqtirishgan. G‘arbiy yevropalik  olimlar to XX asr boshigacha “sufizm” so‘zi  

yunoncha “sofiya” (oqillik, ziyo, donishmandlik)dan kelib chiqqan, deb 

hisoblashardi45. Hozirda sufiylikning  ma’nosi “jun”, “po‘stin”  degan so‘zdan 

kelib chiqqan, degan fikr shunchalik nozik diniy falsafiy maktab bo‘lmish 

sufiylikni ifodalash uchun juda soddalik qiladi, chunki sufiylar orasida po‘stin 

kiymaydiganlari ham bo‘lgan, deb hisoblaydiganlar ham kam emas. Shuning 

uchun  ko‘p olimlar bu talqinning to‘g‘riligiga shubhalanishadi. 

Sufiylik doirasida Allohning ismini xotirlash yoki ma’lum xatti- harakatlarni 

ado etish – zikr, qo‘shimcha namoz o‘qish – nafila va b.lar vujudga keldi. 



189  

Falsafa va kalom ilmi bilan boyigan sufiylik ancha ommaviy oqimga aylandi. 

Unda ko‘p lab sufiylikning “tariqat deb atalgan jamoalari vujudga keldi. Bu ibora 

original etimologiyada sufiyning mistik va diniy-axloqiy jihatdan o‘z-o‘zini 

kamolotga yetkazishi, intuitiv ravishda haqiqat (al-Haqq)ga erishish usulini, fikr-

mulohaza va psixo-fizik mashqlar orqali unga, ya’ni haqiqatga aloqadorligini 

anglatadi. O‘z taraqqiyotining ana shu bosqichida tariqat sufiylikning mohiyatini 

asta- sekinlik bilan o‘zlashtirishni, ruhiy tajriba orqali mushohada qilishni 

anglatadi. Keyinchalik sufiylik guruhlarining institutsionallashuvi boshlanishi bilan 

qator yo‘nalish va maktablar paydo bo‘ladi va “tariqat” atamasi o‘z mazmunini 

kengaytirib, bu maktablarga nisbatan qo‘llanila boshlandi. 

Sufiylikda ta’limning muvaffaqiyati muridning o‘z o‘qituvchisi, shayx bilan 

tenglashishga, unga o‘xshashga qanchalik darajada intilishiga bog‘liq. Bu “uning 

shaxsiga qorishib, aralashib ketish”, keyin esa Allohga qo‘shilishning asosiy 

yo‘lidir46. 

Sufiylikdagi meditativ tajriba din psixologiyasi uchun o‘ziga xos qiziqish 

o‘yg‘otadi. Uning faol va passiv turlari bir-biridan farqlanadi. Passiv meditatsiya – 

bu diqqatning konkret real yoki tasavvur qilinuvchi detallar – naqsh, husnixat, harf 

va shu kabilarga yoki mavhum tushunchalar – Alloh, muhabbat, erkinlik va shu 

kabilarga to‘planishidir. Meditatsiya konkretlikni detallashtirish tajribasidan 

boshlanadi. Masalan, e’tiborni husnixatga to‘plash jarayonida fikr va ruhdagi ichki 

tartibsizlik tartibga keladi, qo‘rqinch va g‘azab, jahl va tashvish pasayadi. 

Allohning 99 ismiga e’tiborni to‘plash sufiylardagi faol meditatsiyaga misol bo‘la 

oladi. 

Allohni doimiy eslash va bu hissiyotni mustahkamlash, “zikr” orqali 

erishiladi. Sufiylar bunda o‘zlarining Alloh bilan to‘xtovsiz aloqada ekanligini his 

qiladilar. Allohga erishish yo‘lining bosqichlari quyidagilardir: 1) asketizm, o‘zini 

tartibga solish va irodani mustahkamlashga ko‘maklashadi; 2) ilohiy muhabbatni 

his qilishga xalaqit beruvchi qo‘rqinchni, eng avvalo, o‘lim qo‘rqinchini yo‘qotish: 



190  

3) jannatga, oliy ilohiy huzur-halovatga intizorlik; 4) Allohga muhabbat, u 

Alloh bilan o‘zaro muhabbatga cho‘lg‘anish hissida aks etadi47. 

Raqs sufiylikda o‘ziga xos harakat meditatsiyasi sanaladi. Bunday xatti-

harakatlarni qo‘llashning turli usullari mavjud. Faol meditatsiya sufiyga Alloh 

bilan birlashishni his etishga ko‘maklashadi. Darvishlar raqsi, ularning aylanishi va 

tanalarining boshqa holatlari, muzika va qo‘shiq aytish ruhiy ekstazga erishishga 

yo‘naltirilgan. Sufiylik poeziyasi allegorik shaklda Allohga muhabbatni kuylaydi, 

chunki unga hamma vaqt ham U haqidagi bahs-munozaradagina emas, balki o‘z 

ruhini takomillashtirish orqali erishish mumkin. Shuning uchun sufiylar so‘zdan 

ko‘ra psixotexnik amaliyotni ustun qo‘yishadi. E’tiborga loyiq joyi shundaki, 

dinlar o‘rta sidagi tafovutlar diniy tajriba darajasida emas, balki tushunchalar, ya’ni 

og‘zaki darajada, aqidaviy bahslar jarayonida yuz beradi. Jaloliddin Rumiy bu 

fikrni fil haqidagi masalda isbot qilib beradi: yaqinda Hindistondan keltirilgan filni 

tor bir xonaga qamab qo‘yishadi. Unga kirishga faqat qorong‘i tushgandagina 

ruxsat berishadi. Qorong‘ilikda hech narsani ko‘rmay, qiziquvchan tomoshabinlar 

fil tanasining turli joylarini paypaslab ko‘rishadi va filning qanaqa ekanligi 

to‘g‘risida bahslashadilar. Uning xartumiga tekkan kishi: “Fil suv oqib tushadigan 

tarnovga o‘xshaydi” desa, uning qulog‘iga qo‘l tekkizgan odam: “Sen  yolg‘on  

aytyapsan.  Bu  hayvon  yelpig‘ichga  o‘xshaydi” deydi. Uchinchi odam uning 

oyog‘iga qo‘l tekkizib, “U yo‘g‘on yog‘ochga o‘xshaydi” deydi. Bu odamlarning 

barchasi bu hayvonni ko‘rmasdan, uni turlicha tasavvur qiladilar. Bordiyu ularda 

sham bo‘lganda edi, ularning gaplarida ziddiyat bo‘lmas edi, deyiladi masal 

yakunida. Masal mazmuni Alloh to‘g‘risida to‘liq bilim bo‘lmagan holda u 

to‘g‘risida bo‘luvchi bahs-munozaralarga o‘xshab ketadi. 

XI asr oxiri XII asrning o‘rta larida Xurosonda doimiy o‘quvchilarga ega 

bo‘lgan xonaqohlarda “ustoz (shayx, murshid, pir) – shogird (murid, o‘quvchi)” 

munosabatlari, ya’ni silsila vujudga keldi va butun islom olamiga tarqaldi. Uning 

markaziy shaxsi ustoz (pir) bo‘lib, shogird (murid) bilim olishda va boshqa 

masalalarda unga yagona yo‘l boshlovchi sifatida butunlay bo‘ysunar edi. XII asr 

oxiriga kelib silsila – ya’ni “pir –  murid” munosabatlarining  uzluksiz  genealogik  



191  

zanjiri  o‘z takomiliga yetdi. Silsila tariqatning hayotiy asosi sifatida doimo 

qo‘llab- quvvatlanar edi. Unda muridning o‘rni ta’lim yo‘li bilan unvon olish 

orqali ezoterik xarakter kasb etdi. Mavhum mulohazalarga berilish yoki diniy 

avtoritetlarga,  muqaddas  matnlar “so‘ziga” so‘zsiz  ergashishdan farqli o‘laroq, 

sufiylarning amaliy yo‘li azaldan inson ruhining har qanday harakatini chuqur 

tahlil qilishga, shaxsiy kechinmalarga e’tibor berishga va diniy haqiqatlarni ichki 

anglashga yo‘naltirilgan edi. 

Xorijda Markaziy Osiyodagi ba’zi sufiylik maktablari (birinchi navbatda 

Naqshbandiylik va Yassaviylik)ning o‘rganilishi sufiylikning O‘rta  asrlardan 

hozirga qadar rivojini kuzatishga imkon beradi. O‘zbekistonda sufiylikni o‘rganish 

B.Bobojonov, X.Yuldoshxo‘jayev, N.Komilov, I.Usmonovlarning asarlarida o‘z 

aksini topgan. Mamlakatimizda sufiylikning ilmiy tadqiq etilishi nisbatan kam. 

Keyingi bir necha yilda dinshunoslikda sufiylik tarixi va falsafasini yoritishda 

yangi tushuncha va atamalar paydo bo‘ldi. Masalan, sufiylik atamasining kelib 

chiqishiga oid qator gipotezalar qayta ko‘rib chiqildi. 

Sufiylik juda erta jamiyatning yuqori qatlamiga mansublik va ezoterik 

(yashirin, faqat tanlangan kishilarga ma’lum bo‘luvchi) xarakter kasb etdi. Ya’ni 

uni Allohni bilish sirlaridan xabardor bo‘lgan tor doiradagi qatlam tushunar edi. 

Shialikda va uning  ko‘p lab yo‘nalishlaridan biri bo‘lgan ismoiliylikda o‘zlarining 

zohid-sufiylar uyushmasi tarkib topgan, ular boshqa sufiylik jamoalaridagi diniy- 

mafkuraviy qoidalarni, tashkiliy tamoyillarni va marosimlarni u yoki bu darajada 

o‘zlashtirib olganlar. Qur’on matnlarini ramziy-majoziy izohlash, undan faqat 

xabardor bo‘lganlargagina ma’lum bo‘lgan botiniy mazmunni chiqarib olish 

ismoiliylar mistik ta’limotining muhim tarkibiy qismlariga kirar edi. Sufiylik 

shuningdek, okkultizmga oid (ya’ni olamda sirli, yashirin, g‘ayritabiiy kuchlar 

mavjudligini e’tirof etuvchi) bilimlar: alximiya, fiziognomika, harf va sonlar 

timsollariga oid fanlar (al-jafr)ning elementlarini qabul qilgan edi. Bu esa sunniylik 

avtoritetlari tomonidan sufiylikning tanqid qilinishiga olib keldi. Ko‘plab 

sufiylarning tasavvuriga ko‘ra shayxdan muridga sufiylik bilimi va “baraka”sini 

berish – bu uzoq ta’lim olishni talab qiladi. Unga erishgan shogird ustozi qo‘lidan 



192  

sufiylik hirqasini oladi, bu unga mustaqil ravishda xutba (va’z) o‘qish huquqini 

beradi. Muridlar musulmon yurtlaridagi o‘z uylariga qaytib kelishgach, u yerda 

sufiylikni o‘rganuvchi guruhlar va xonaqolar tashkil etishar va o‘z o‘quvchilarini 

tayyorlar edilar. Bu sufiylikning tezda tarqalishiga olib keldi. An’anaga ko‘ra XII-

XIV asrlarda sufiylikda 12 ta asosiy tariqatlar48 vujudga kelgan. Markaziy Osiyo 

musulmon dunyosida eng keng tarqalgan Kubroviylik, Xojagon-Naqshbandiylik, 

Yassaviylik, Ishqiylik49 va boshqa sufiylik maktablarining beshigi bo‘ldi. 

Sufiylik falsafasi Abu Ali ibn Sino, Alisher Navoiy va boshqa  ko‘p lab 

mutafakkirlar, olimlarning dunyoqarashiga ta’sir ko‘rsatgan. Markaziy Osiyodagi 

sufiylikni tadqiq etgan B.Radtke, F.Mayer kabi olimlar mo‘g‘ul bosqinchiligiga 

qadar bu mintaqada islomni o‘ziga xos ko‘ra olgan ilohiyot va huquqqa oid 

maktablar mavjud edi hamda ular zohidlikning alohida turlari va din yo‘lida 

fidokorlik qilgan shaxslarni yetishtirib chiqargan, degan fikrni bildirgan edilar.  

ko‘p incha ularning o‘zi shunga o‘xshash maktablarning bitiruvchilari bo‘lib, 

ularni klassik sufizmdan farqli ravishda intellektual sufizm deb atash qabul 

qilingan. III-IV asrlarda mistitsizmning tashkiliy shakllari to‘liq shakllanmagan 

edi, shu sababli o‘zgarmas, barqaror maktablar haqida gapirish mumkin emas50. 

O‘rta asrlarda sufiylik ittifoqlari islomning tarqalishiga, ayniqsa, islom 

dunyosining chekka hududlari bo‘lmish G‘arbiy va Markaziy Afrikaga, Hindiston 

va Markaziy Osiyoga yoyilishiga ko‘maklashgan. Yangi va eng Yangi davrda esa 

sufiylik musulmon Sharqida ham, G‘arbda ham diqqat bilan o‘rganiladigan 

obyektga aylangan. O‘rta  asr an’analariga ergashib, musulmon olimlari uni yoki 

haddan ortiq maqtashadi yoki haddan ortiq tanqid qilishadi. G‘arbiy Yevropa, 

Amerika va Yaponiya sharqshunoslari esa umuman olganda sufizmga obyektiv 

baho berishsada, ba’zan ularda ham sufiylikka xristianlik ta’limotining ta’sirini 

bo‘rttirishga, undagi tushunchalarni zamona- viylashtirishga moyillik bor. 

Biroq sufiylikning evolyutsiyasi murakkab va ziddiyatli bo‘ldi. Zohidlik 

harakatidan vujudga kelib, dunyoviy hayotdan, ayniqsa, siyosatdan uzoq 

ekanliklarini alohida ta’kidlagan sufiy shayxlar vaqt o‘tishi bilan jiddiy ijtimoiy va 

siyosiy obro‘ga ega bo‘lishdi. XII asr oxiriga kelib sufiy rahnamolar hukmdorlar 



193  

topshirig‘iga ko‘ra diplomatik vazifalarni ham bajara boshlagan. Keyinroq 

sufiylarni siyosatga tortish yanada faollashdi. Biroq ayni ana shu jarayon, 

ya’ni sufiylarning (amalda siyosatlashuvi va dunyoviylashuvi), ko‘p lab 

shayxlarning o‘tmishdagi asketizm va mistikadan voz kechishi ularning islom 

dunyosiga ta’siri yo‘qolishiga olib keldi. 

Tariqat tushunchasining mazmuni vaqt o‘tishi bilan o‘zgarib bordi, unga 

islomdagi turli mazhablar har xil izoh beradilar. IX—X asrlarda tariqat tushunchasi 

mistik muroqaba va mushohadaga moyil bo‘lgan kichik guruh musulmonlarning 

individual ma’naviy-ruhiy tajribani amaliy o‘zlashtirishini anglatardi. Bu yerda 

mistik (yunon. mystikos – sirli) tajriba – aql va hissiyotdan yuqori bo‘lgan usul 

(tariqa)ni qo‘llash ma’nosini beradi. Ushbu yo‘lning maqomat, deb atalgan 

bosqichlarini o‘zlashtirish bu yo‘lni tanlaganlardan o‘ziga xos meditatsiya 

ko‘nikmalarini, psixofizik mashqlarni takomillashtirishni, qat’iyy tartibni talab 

qilardi. Tariqatda insonning o‘z ekstatik (jazava, qattiq hayajon) holatini an’naviy-

ruhiy rivojlantirishi g‘ayriixtiyoriy, inson irodasiga bog‘liq bo‘lmagan holda Alloh 

tomonidan in’om etiladi, deb tushuniladi. 

Shunday qilib, tariqat tushunchasi kengaydi va bu tushuncha ostida usul 

yo‘lining yagonaligi, bilimni uzatish zanjiri va jamoaning tashkiliy shaklini  

tushuna boshladilar51.  

 

Mamlakatimizda islom ta’limoti va 

dunyoviy fanlarni o‘rganish va undan 

xalqimizni bahramand qilishdek xayrli 

ishlarga katta e’tibor berilmoqda. 

Davlatimiz rahbari tashabbuslari bilan tashkil etilgan O‘zbekistondagi Islom 

sivilizatsiyasi markazi, Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, Imom 

Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, O‘zbekiston xalqaro Islom akademiyasi, 

“Mir Arab” Oliy madrasasi allomalariga diniy-ma’rifiy merosimizni o‘rganish 

uchun davlat tarafidan bir qator imtiyozlar yaratildi. O‘zbekiston xalqaro islom 

akademiyasi faoliyati respublikada faoliyat olib borayotgan oliy va o‘rta maxsus 

O'zbekiston allomalarining islom  

ta’limoti  va dinshunoslikni  

rivojlantirishdagi xizmatlari 



194  

diniy ta’lim muassasalarini yuqori malakali ilmiy kadrlar bilan ta’minlashga, 

tayyorlanayotgan mutaxassislarning ilmiy va kasbiy salohiyatini oshirishga, islom 

tarixi, Qur’onshunoslik, tafsir va fiqh, hadisshunoslik, kalom ilmi yo‘nalishlari 

bo‘yicha magistrlarni, yetuk ilmiy va ilmiy- pedagog kadrlarni tayyorlashga 

qaratilgan. Ushbu Akademiya huzurida ISESCO – Ta’lim, ilm-fan va madaniyat 

bo‘yicha Islom hamkorlik tashkilotining maxsus kafedrasi, Buxoro va Termiz 

davlat universitetlarida  “Islom  tarixi  va  manbashunosligi” yo‘nalishi ochildi. 

Milliy domenda 50 dan ziyod diniy-ma’rifiy saytlar faoliyati yo‘lga qo‘yildi. 

Tajribali ulamolar tomonidan onlayn tarzda savol-javoblar va diniy o‘quv 

mashg‘ulotlari o‘tkazish joriy etildi. 

O‘zbekistonning bir qator sharqshunos, faylasuf, tarixchi, siyosat va 

jamiyatshunos olimlari islom ta’limoti va dunyoviy fanlarni rivojlantirishga o‘z 

hissasini qo‘shmoqda. Bu yo‘nalishda  ko‘p lab doktorlik dissertatsiyalari himoya 

qilindi. Ular ichida A.Xasanovning “Qadimgi Arabiston yohud “Johiliya” tarixi va 

uni o‘rganish muammolari” (T., 2001.); A.Muminovning “Hanafiy ulamolarning 

Markaziy Movarounnahr shaharlari hayotida tutgan o‘rni va roli (II- VII/VIII-XIII 

asrlar)” (T., 2003); B.Babadjanovning “Qo‘qon xonligida hukumat va din” (T., 

2010); U.Uvatovning “Movarounnahr va Xuroson olimlarining hadis ilmi rivojida 

tutgan o‘rni (Al-Buxoriy, Muslim, At- Termiziy)” (T., 2001). 2020y. Ubaydulla 

Uvatov ilm-fan yo‘lidagi xizmatlari yuksak e’tirof etilib, “Fidokorona xizmatlari 

uchun” ordeni bilan taqdirlandi. I.I. Bekmirzayevning “X-XIII asrlar 

Movarounnahr ijtimoiy munosabatlariga oid protsessual va notarial hujjatlari” (T., 

2017) fan doktori dissertatsiyalari muhim ahamiyat kasb etadi. 

Zamonaviy sharqshunoslarning ko‘p chiligini islom manbashunosligi va tarixi, 

hadisshunoslik, islom huquqi mutaxassisligi, hanafiylik mazhabi va tasavvuf 

ilmiga oid manbalar va tadqiqotlar qiziqtiradi. Bu yo‘nalishda islomshunos olimlar 

tomonidan qator tadqiqotlar amalga oshirilgan. Xususan, D.R.Maxsudov “Abu-l-

Barakot an-Nasafiyning tafsir ilmida tutgan o‘rni”. Т.-2008), M.F.Alimova 

(“Imom ad- Dorimiyning hadis ilmi rivojiga qo‘shgan hissasi”. Т. 2009), 

R.B.Matibayeva “Abu-l-Muayyad al-Makkiy al-Xorazmiyning “Manoqib  Abi  



195  

Hanifa” asari hanafiylik bo‘yicha nodir manba. Т.2009” mavzusida falsafa doktori 

dissertatsiyalarini himoya qildilar. 

Islom falsafasi  va  manbashunosligi sohada Sh. Ziyodovning “Abu Mansur al-

Moturudiyning yozma merosi va uning – Kitob at-ta’vilot” asari”, S.Oqilovning 

Abu-l-Mu’in an-Nasafiy va uning moturidiya ta’limoti rivojiga qo‘shgan hissasi 

(“Tabsiratu-l-adilla” asari asosida), A.Boynazarovaning “Islom falsafasida diniy va 

dunyoviy ilmlar uyg‘unligi  masalasi”, Sh.Shakirovaning “Bobojon Sanoiyning 

adabiy-irfoniy merosi” nomli falsafa doktori dissertatsiyalari, M.A. Mamatovning 

“Tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy mohiyati” nomli fan doktori 

dissertatsiyasida (2018-y.) turli tasavvufiy qarashlar kompleks tarzda o‘rganilgan, 

tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy mohiyati, uning islom madaniyati va 

sivilizatsiyasi taraqqiyotida tutgan o‘rni, undagi yuksak ma’naviy va diniy-axloqiy 

fazilatlarni shakllantirishga qaratilgan g‘oyalarning mohiyati ochib berilgan. Bu 

tadqiqotlarning o‘ziga xosligi – ularning diniy va ilmiy nuqtayi nazaridan 

uyg‘unligidadir. 

S.M.Prozorovning fikricha “normativ” islomning islomlashgan xalqlar 

ma’naviyati bilan birlashib ketishi natijasida islomning  ko‘p shakllarda namoyon 

bo‘lganligi islom madaniyati va fanining taraqqiy etishiga imkon berdi, islomning 

mafkuraviy tizim sifatidagi hayotiyligini ta’minladi. Musulmon hamjamoasi ichida 

islom turli shakllari teng huquqliligining tan olinishi boshqa din va e’tiqodlar 

shakllarining ham shundayligi tan olinishiga olib keladi52. Ana shu narsa insoniyat 

jamiyatidagi bag‘rikenglikning asosi bo‘lishi mumkin. 

XXI asrda islomda ma’rifat va modernizatsiyalash g‘oyasi katta ahamiyatga 

ega. O‘zbekistonda innovatsion g‘oyalar va texnologiyalarni qo‘llab-quvvatlash 

siyosati amalga oshirilayotganidek, innovatsion g‘oyalar va texnologiyalarni 

qo‘llab-quvvatlashga, ilm-fan va ta’limning rivojlanishiga muvofiqlashtirish uchun 

chora-tadbirlar amalga oshirilmoqda. Shu munosabat bilan islom dini arboblari 

ham, dunyoviy jamoat olimlari ham “ilm” tushunchasini yanada kengroq 

sharhlash, diniy va dunyoviy ilmlarning bir-biriga zid emasligini tushuntirish 

borasida qayta muzokara olib bormoqdalar. 



196  

 

Asosiy xulosalar 

- Islom VII asrda vujudga kelishi arafasida arab jamiyatida ko‘p xudolik (arabcha al-

vasaniya)  e’tiqodlar, yahudiylik va xristianlik mavjud edi. 

- Muhammad Ahmad ibn Abdulloh (570/571 – 632) – islom dini payg‘ambari va 

musulmonlarning birinchi jamoasi asoschisi. U taxminan milodiy 610-yilda o‘zini 

Allohdan Jabroil farishta orqali vahiy olayotganini e’lon qiladi.  

- Islom dinga bo‘lgan ishonchni mustahkamlaydigan 7 aqidani o‘z ichiga olgan  

1) Allohga; 2) Uning rasullariga; 3) Uning farishtalariga; 4) Uning kitoblariga; 5) 

Qadarga; (taqdir, qismat, yozmish, al-qada’ va-l-qadar), ya’ni yaxshilik va 

yomonlik Alloh tomonidan taqdirda belgilangan, “peshonaga yozilgan”ga; 6) 

Oxirat kuniga; 7) O‘limdan keyin qayta tirilishga ishonish. 

- Islom dinining besh asosiy rukni (arab. asos, ustun) – eng muhim beshta 

vazifa: 1. Imon 2. Namoz 3) Ro‘za 4) Zakot 5) Haj 

- Islom falsafasi, kalom keyingi davr islomiy ilmlar va G‘arbiy Yevropa 

falsafiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatdi.  

- Islom dini arboblari ham, dunyoviy jamoat olimlari ham “ilm” 

tushunchasini yanada kengroq sharhlash, diniy va dunyoviy ilmlarning bir-biriga 

zid emasligini tushuntirish borasida qayta muzokara olib bormoqdalar. 

 

 

Nazorat uchun savollar 

1. Hadislarning qanday to‘plamlari sahix hisoblanadi? 

2. Sunniylik dunyoning qaysi mintaqalaridan tarqalgan? 

3. Islomdan oldin Hijoz va Yasribdagi diniy muhit qanday holatda edi? 

4. Islomda qanday bayramlar bor va ular qachon o‘tkaziladi? 

5. Islomda qanday muqaddas manbalar mavjud? 

6. Qur’onni o‘qish uchun qanday ko‘rsatmalar mavjud? 

7. Shariat nimani anglatadi? 



197  

8. Aqoid va aqida nima? 

9. Sufiylikda meditativ tajriba nimani bildiradi? 

10. Islom falsafasi G‘arbiy Yevropa falsafiy tafakkuriga qanday ta’sir 

ko‘rsatdi? 

 

Islom mavzusi bo‘icha adabiyotlar ro‘yxati 

1. Abdulaziz Mansur. Qur’oni Karim ma’nolarining tarjima va tafsiri. 

- T.:”Toshkent islom universiteti” nashriyot-matbaa birlashmasi, 2016. 624-b. 

2. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi. - T.: O‘zMU, 2004. 208-b. 

3. Амон А.Г. Повседневная жизнь первых христиан. М. 2003; 

Бернштам А.Н. Археологический очерк Северной Киргизии. Фрунзе, 

1941. 

4. Андросов В.П. Индо-тибетский буддизм. Энциклопедический 

словарь: монография. М.: Российская академия наук. Ин-т 

востоковедения. 2011. C. 488. 

5. Asrorova L. Abu Hafs Kabir Buhoriy va hanafiy fiqhi. T.: "Toshkent 

islom universiteti" nashriyot-matbaa birlashmasi, 2014. 280- b. 

6. Большаков О.Г. История халифата. Ислам в Аравии 570-633. – М., 

1989. 

7. Великий шелковый путь: Древность и раннее средневековье / 

Э.Ртвеладзе. - Т.: Ўзбекистон миллий энциклопедияси Давлат илмий 

нашриѐти, 1999. C.280. 

8. Ибрагимов Э. Источники мировых религий: учеб-метод. пособие для 

студентов с русским языком обучения. – Т.: ИПО "ТИУ". 2011. 

9. Ibragimov E. O‘zbekistonda xristian konfessiyalari faoliyati va ularning 

diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida tutgan o‘rni. – Tarix fan.nomz. 

ilm.dar... dissert. – T., 2010. 

10. Ибрагимов Э., Каландарова Д. Источники мировых религий. Учебное 

пособие. – Т.: ИПО “Тошкент ислом университи”, 2015. C. 136. 



198  

11. Islom va hozirgi zamon. O‘quv qo‘lanma/ Mas‘ul muhar. Sh. 

Yovqochev. – T.: “Toshkent islom universiteti” nashriyot-matbaa birlashmasi, 

2010. 208-b. 

12. Isoqjonov R. Islom filosofiyasi. O‘quv qo‘llanma. – T.:TIU, 2012. 140-

b. 

13. История религий народов Центральной Азии / Отв. редактор: к.п.н., 

доц. Ш.А. Ёвкочев. – Т.: Ташкентский государственный институт 

востоковедения, 2006. 

14. Komilov N. Tasavvuf. – Toshkent: Movarounnahr, 2009. 

15. Муминов А.К. Ханафитский мазхаб в истории Центральной Азии / 

Под ред. С.М.Прозорова. – Алматы: Қазақ энциклопедиясы, 2015.400 с. 

16. Oqilov S., Matibayeva R.B. Kalom. O‘quv qo‘llanma. – T.: "Toshkent 

islom universiteti" nashriyot-matbaa birlashmasi, 2013. 

17. Основы религиоведения: Учебн./ Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, 

К.И.Николаев и др.; Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и доп. – 

М.: Высш. шк., 1998. 

18. Payg‘ambarlar tarixi islomiyat tarixidir. (Qur’oni karimda 

payg‘ambarlar siymosi). Rahmatulloh qori Obidov. - Toshkent islom 

universiteti – T., 2005. 

19. Тримингэм. Дж. С. Суфийские ордена в исламе./Пер. c англ. А.А. 

Ставинской под ред. и предисл. О. Ф. Акимушкина. – М.: София, ИД 

“Гелиос”, 2002. - 480с. 

20. Yo‘ldoshxojayev H., Qayumova I. O‘zbekiston ulamolari. Mas‘ul muh. 

U.Alimov, B.Bobojonov; O‘zbekiston musulmonlari idorasi. “Toshkent: 

Movarounnah”, 2015. 496-b. 

21. Хасанов А. Лекции по истории раннего ислама. – Т.: ТИУ, 2014. – 

325 с. 



199  

22. Hadisshunoslik: o‘quv qo‘llanma / Tuzuvchilar: D.Rahimjonov, 

D.Muratov, R.Obidov, M.Alimova. – T.: “Toshkent islom universiteti” 

nashriyot-matbaa birlashmasi, 2013. 

23. Hasanboyev O‘. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy 

tashkilotlar, oqimlar, mafquraviy kurashning dolzarb yunalishlari. – Toshkent: 

TIU nashriyot-matbaa birlashmasi, 2014. – 552-b. 

24. Xasanov A. Qadimgi Arabiston va ilk islom. Johiliya asri. – T.: 

“Toshkent islom universiteti”, 2001. 

25. Xasanov A., Komilov N., Uvatov U., Azimov A., Rahimjonov D., 

Zohidov Q. Islom tarixi. – T.: “Toshkent islom universiteti” nashriyot- 

matbaa birlashmasi, 2008. 

26. Вольф М. Средневековая арабская философия. Ашаритский калам. 

Учебное пособие. - Новосибирск, 2008. - 152 с. 

https://www.academia.edu_Средневековая_арабская_философия_аша 

ритский _калам/Medieval_Islamic_Philosophy_Ashari_Kalam 

27. Энциклопедия религий / Под ред. А.П.Забияко, А.Н.Красникова, 

Е.С.Элбакян. –М.: Академический Проект; Гаудеамус, 2008. – 1520 с: ил. 

— (Summa). - ISBN 978-5-8291-1084- 0 (Академический Проект).- ISBN 

978-5-98426-067-1 (Гаудеамус). - С.191-195. 

28. Babadzanov B. “On the History of the Naqsbandiya mugaddidiya in 

central Mawara'annahr in the late 18th and early 19lh centuries” // Muslim 

Culture in Russia and Central Asia from the 18th  to the Early 20"' Centuries/ 

Ed. by Anke von Kuegelgen, Michael Kemper, D. Yermakov. Berlin: Klaus 

Schwarz Verlag, 1996. T. 1. S. 385-413. 

29. Babadzanov B. Islamowov Sh. Sharīa for the Bolsheviks? Fatwās on 

Land Reform in Early Soviet Central Asia // Islam, Society and States 

across the Qazaq Steppe (18th- early 20th centuries). - Vienna, 2013. p. 52-

78. 



200  

30. Radtke Bernd. Theologen und Mystiker in Hurasan und Transoxanien // 

Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 136 (1986). Franz 

Steiner Verlag. S. 536-567. 

31. Schacht Joseph. Das kitab aš-Šuf’a aus dem al-gami‗ al-Kabir fiš- Šurut des 

Abu Ga’far Ahmad ibn Muhammad at-Tahawi. Heidelberg: Carl Winter´s 

Universitätsbuchhandlung, 1930. – 58 s. 

32. Schacht Joseph. Das kitab adkar al-huquq war-ruhun aus dem al- gami‗ al-

Kabir fiš-Šurut des Abu Ga’far Ahmad ibn Muhammad at-Tahawi. Heidelberg: Carl 

Winter´s Universitätsbuchhandlung, 1927. – 38 s. 

 

Islom dini va ta’limoti mavzusi manbalariga havola 

 
 
                                                           

1 Islom. Entsiklopediya. – T.: “O‘zbekiston milliy ensiklopediyasi” Davlat ilmiy 

nashriyoti, 2004. – 113- b. 

2 Hasanov A.A.. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o‗rganish muammolari. Tarix 

fan.dok.ilm.daraj.diss. –T., 1994. 

3 Makka va Madina tarixi. – T.: Mehnat, 1993. – 79-b.   

4 Zohidov Q.T.. Ilk islom davlatchiligi va uning shakllanish jarayonlari (632-661 

yillar). Tarix fan.nomz.ilm. daraj...diss. –T., 2005. 

5 Shokirova Z.N.Ilk islomda sulhparvarlik tamoyillarining tarixiyqiyosiy tahlili. 

Tarix fan.nomz.ilm. daraj...diss. –T., 2012. 

6 Большаков О.Г. История халифата. Ислам в Аравии 570-633. – М., 1989. 

7 ПигулевскаяН.В.. Арабы у границ Византии и Ирана. – М., 1964. 

8 Пиотровский М.Б. Южная Аравия в раннее средневековье. – М., 1985. 

9 Шифман И.Ш. Набатейское государство и его культура: из истории 

культуры доисламской Аравии. – М., 1976. 



201  

                                                                                                                                                                                           

10 ГрюнебаумГ.Э.. Классический ислам. Очерк истории (600 – 1258): пер. с 

англ. – М.: Наука ГРВЛ, 1986 

11 Негря Л.В. Общественный строй Северной и Центральной Аравии в V-VII 

вв..– М., 1981. –156 с. 

12 Wissmann H.. Zur Geschichte und Landeskunde von Alt Suedarabien. – Wien, 

1964. 

13 Muir W. Life of Mahomet and History of Islam to the era of the Hegira. – 

London, 1858. 

14  Мухаммад ибн Абд ал-Карим аш-Шахрастани. Книга о религиях и сектах 

(Китаāб ал-милал ва-н-ниҳал).Ч. 1. Ислам. // Пер. с араб., введ. и коммент. 

С.М. Прозорова. – М.: Наука ГРВЛ, 1984. 270 с. Ч.2.Шахристани 

15 Hasanov A. A. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o'rganish muammolari: Tarix 

fan. dok. ilm. daraj. Diss. avtoref. –T., 1994.- С. 54 

16 Основы религиоведения: Учебн. / Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, 

К.И.Николаев и др.; Под ред. И.Н. Яблокова. – М.: Высш. шк., 1994. –368с. - 

С.160 

17 Шифман И. Ш. Надпись из Рамафы. Эпиграфика Востока. – Л., 1988, 24. – 

С. 29-36 

18 Hasanov A. A. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o‗rganish muammolari.– Tarix 

fan.dok.ilm.daraj.diss.avtoref. –T., 1994.– B. 59 

19 Hasanov A. A. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o‗rganish muammolari.– Tarix 

fan.dok.ilm.daraj.diss.avtoref. –T., 1994.– B. 59. Shuningdek, См.также: Основы 

религиоведения: Учеб./ Ю.Ф.Борунков, И.Н.Яблоков, К.И.Никонов и др.; 

Под ред. И.Н.Яблокова.– 4-е изд., перераб.  и доп. – М.: Высш. шк., 2002. –

511 с. – С.226.  



202  

                                                                                                                                                                                           

20 История религий народов Центральной Азии. / Отв. редактор: к.п.н., доц. 

Ш.А.Ёвкочев. – Т.: Ташкентскийгосударственный институт востоковедения, 

2006. – С. 86-92. 

21 Хайруллаев М.М. Uygonish davri va Sharq mutafakkirlari. Toshkent: FAN, 

1971 y. 

22 Муминов А. Ханафитский мазхаб в истории Центральной Азии/ под 

редакцией С.М.Прозорова. - Алматы: Казак энциклопедиясы, 2015. - 400 с.; 

яна қаранг, Муминов А.“Ўзбекистон шарқшунослари ҳанафий уламоларнинг 

Марказий Мовароуннаҳр шаҳарлари ҳаѐтида тутган ўрни ва ролини‖ – тарих 

фан. докт. дисс., 2003 й. 

23 Ulrich Rudolph. Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand, 

Leiden, New York & Köln 1997. 

24 Город в конце VIII-начале XIII в. // Беленицкий А.М., Бентович И.Б, 

Большаков О.Г. Средневековый город Средней Азии. Ленинград, 1973, С. 

132-352. 

25 Гаипов Г. Ранние походы арабов в Среднюю Азию. Душанбе, 1989   

26 Gibb, H. A. R. The Arab conquests in Central Asia. London: The Royal Asiatic 

Society, 1923. VIII, 102 p. 

27 Madelung W. The Early Murji’a in Khurasan and Transoxania and the Spread of 

Hanafism // Der Islam, LIX (1982), pp. 32-39. 

28 Paul J. Doctrine and Organisation: The Khwajagan/Naqshbandiya in the First 

Generation after Baha’uddin // ANOR. No. 1. Halle-Berlin, 1998. 

29 История религий народов Центральной Азии. / Отв. редактор: к.п.н., доц. 

Ш.А.Ёвкочев. – Т.: Ташкентский государственный институт востоковедения, 

2006. – С.88 

30 Прозоров С.М. Ислам как идеологическая система. -М.: «Восточная 

литература», 2004. – С.4 



203  

                                                                                                                                                                                           

31 С.М.Прозоров. Ислам как идеологическая система. -М.: «Восточная 

литература», 2004. – С.8; Шунингдек: Исломшунослик қомусий луғати / 

Масъул муҳаррир З.М.Исломов. –I-т.- Тошкент: "Мовароуннаҳр", 2013. - 272 

с. Исломшунослик қомусий луғати / Масъул муҳаррир З.М.Исломов. II-т.- 

Тошкент: ‖Мовароуннаҳр‖, 2014. - 432 с. 

32 Муминов А.К. Ханафитский мазхаб в истории Центральной Азии / Под 

ред. С.М.Прозорова. – Алматы: «Қазақ энциклопедиясы», 2015. С. 10, 41 

33 Основы религиоведения: Учеб./ Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и 

доп.- М.: Высш.шк., 1998.- С. 245-246 

34 Основы религиоведения: Учеб./ Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и 

доп.- М.: Высш.шк., 1998.- С. 246 

35 Tulepov A. Islom va aqidaparast oqimlar. O'quv qo'llanma. T.: -

Movarounnahr‖nashriyoti, 2014. – 93-b. 

36 Исломшунослик қомусий луғати / Масъул муҳаррир З.М.Исломов. –I-т.- 

Тошкент: “Мовароуннаҳр”, 2013. - 272 с. Исломшунослик қомусий луғати / 

Масъул муҳаррир З.М.Исломов. II-т.- Тошкент: “Мовароуннаҳр”, 2014. Б. 

139-140 

37 Islomshunoslik ilmiy-tadqiqot markazi. http://islamcenter.uz/islom- dinida-niko-

va-oila/ 

38 Ислам: Энциклопедический словарь. - М.: Наука, Главная редакция 

восточной литературы& СП “Дом Бируни”, 1991. – С. 105; См.: также  

Исломшунослик қомусий луғати / Масъул муҳаррир З.М.Исломов. –I-т.- 

Тошкент: “Мовароуннаҳр”, 2013. - 272 с. Исломшунослик қомусий луғати / 

Масъул муҳаррир З.М.Исломов. II-т.- Тошкент: “Мовароуннаҳр”, 2014. - 

Б.218 

39 Islom tarixi. Darslik. - A.Hasanov va b. - T.: TIU.,2008 - B.104.; Ислам: 

энциклопедический словарь. – Ответ. ред. Прозоров С.М. – М.:  Наука, 

http://islamcenter.uz/islom-
http://islamcenter.uz/islom-dinida-niko-va-oila/
http://islamcenter.uz/islom-dinida-niko-va-oila/


204  

                                                                                                                                                                                           

Главная редакция восточной литературы & СП “Дом Бируни”, 1991. –  С. 

103. Yana qarang: Das Oxford-Lexikon der Weltreligionen. – Herausgegeben von 

John Bowker. – Frankfurt am Main_ Oktober 2003 – S. 467 

40 Abdulaziz Mansur. Qur‘oni karim ma‘nolarining tarjima va tafsiri. – T.: 

«Toshkent islom universiteti» nashriyot-matbaa birlashmasi, 2016. 624-b. 

41 Абу Али ибн Сино. http://e-tarix.uz/shaxslar/140-ibn-sina.html   

42 Роузентал Франц. Торжество знания. Концепция знания в средневековом 

исламе. (Перев. с англ. С. А. Хомутова по изданию Franz Rosenthal. 

Knowledge triumphant. The Concept of Knowledge in Medieval Islam. Leiden, E. 

J. Brill, 1970). - М.: Главная редакция восточной литературы издательства 

“Наука”, 1978. - 372 с. 

43 Муминов А. Исследование по теме «Преемственность и взаимосвязи в 

научных традициях между школами ханафитского фикха в Центральной и 

Малой Азии в XI-XV вв.». Университет Коч, Стамбул, Турция. - Cентябрь 

2012 г. – июнь 2013 г. 

44 Основы религиоведения: Учеб./ Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и 

доп.- М.: Высш.шк., 1998.- С. 321-322 
45 Ислам: Энциклопедический словарь.- М.: Наука, Главная редакция 

восточной литературы&СП “Дом Бируни”, 1991. – С. 225; Комилов Н., 

Тасаввуф.-Т.1999 
46 Психология религий: учебное пособие / И.Б.Ардашкин. Томский 

политехнический университет. - Томск: Изд-во ТПУ, 2011.–С.202-203; 

shuningdek: Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. 

Религиоведение: социология и психология религии. Ростов н/Д: "Феникс", 

1996. –С.145; Комилов Н., Тасаввуф.– Т.1999 
47 Суфизм в Центральной Азии (зарубежные исследования): Сб. ст. памяти Ф. 

Майера (1912-1998). /Сост. и отв.редактор А.А. Хисматулин.- СПб. 

Филологический факультет СПбГУ, 2001 г. - (Азиатика). С. 120 



205  

                                                                                                                                                                                           

48 Дж. С. Тримингэм. Суфийские ордена в исламе. /Пер. c англ. А.А. 

Ставинской под ред. и предисл. О. Ф. Акимушкина. М.: 

“София”, ИД “Гелиос”.-2002.–480 с. 

49 Babadzanov B. M. “On the History of the Naqsbandiya mugaddidiya in central 

Mawara'annahr in the late 18th and early 19lh centuries” // Muslim Culture in 

Russia and Central Asia from the 18th  to the Early 20"' Centuries / Ed. by Anke 

von Kuegelgen, Michael Kemper, D. Yermakov. Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 

1996. T. 1. – S. 385-413 
50 Radtke Bernd. Theologen und Mystiker in Hurasan und Transoxanien // 

Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 136 (1986). Franz 

Steiner Verlag. – S. 563 
51 Ислам: Энциклопедический словарь. - М.: Наука, Главная редакция 

восточной литературы& СП “Дом Бируни”, 1991. – Б.224. 

52 Прозоров С. Многообразие форм бытования ислама как историческая 

основа веротерпимости в современном многоконфессиональном обществе. - 

С.33-35// ТИУ Халқаро конференцияси, 12 ноября 2014. –С.34 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



206  

IV Modul. JAMIYAT VA DIN 

4.1. Xalqimizning  ma’naviy  yuksalishida dinlarning o‘rni 

Mazmun. Avesto – xalqimiz diniy, ilmiy, adabiy qarashlarini ifoda etadigan 

bebaho ma’naviy meros. Turkiy xalqlarning islomgacha bo‘lgan yakkaxudolik 

g‘oyalari – Tangriga e’tiqod va uning diniy ong rivojidagi ahamiyati. “Musulmon 

renessansi” – Sharq uyg‘onish davri ma’naviyatining xususiyatlari. Mustamlaka 

va mustabid tuzum sharoitida o‘zbek xalqining milliy va diniy qadriyatlarini 

yo‘qotishga urinishlar. Mustaqillik yillarida ma’naviyatning davlat siyosatida 

ustuvor sohaga aylanishi. Hadisshunoslik, fiqh, tasavvuf maktablarining tashkil 

etilishi. Diniy-ma’naviy merosni o‘rganishning hozirgi zamon muammolarini hal 

etishdagi roli.  

Jamiyatimizning ma’naviy yuksalishida jahon, milliy va 

ibtidoiy dinlardagi insonparvarlik g‘oyalari, diniy-axloqiy 

tamoyillari muhim ahamiyatga ega. Zardushtiylik dini 

miloddan avval VI asr o‘rtalarida va O‘rta Sharqning bir qator boshqa 

mamlakatlari hududlarida tarqalgan. Ushbu din uning asoschisi hisoblangan 

Zardusht nomi bilan atalgan. “Avesto” matnlari ham aynan shu shaxs tomonidan 

tuzilgan, deb qaraladi. Bu afsonaviy shaxs mil. avv. VI asr yoki undan oldingi 

davrda yashagan, deb qayd qilinadi. Zardushtiylik afsonalari dastavval bir vujudda 

haqiqat va yolg‘on o‘rtasidagi kurashni ifodalovchi ikki burgut boshli yagona xudo 

haqida hikoya qiladi. Sh.Shakedaning fikricha “dualizmni biryoqlama, hatto 

tajovuzkorona tan oldirish Zardushtiylikka azaldan xos bo‘lgan xususiyat 

hisoblanmaydi”1. Shuningdek, M.Mole ham “moddiy” (avest. Astvant – 

ustuxonlik, suyakka oid) “ma’naviy”ga qarama-qarshi qo‘yilmagan, deya to‘g‘ri 

ta’kidlaydi. “Avesto”da Axura-Mazda tirik, moddiy olamning yaratuvchisi sifatida 

jismga g‘amxo‘rlik qilish, uni tahqirlanishdan asrash, tarkidunyochilik bilan tinka-

madorini quritmaslikka chaqiradi. Dualistik g‘oyalarning kuchayishi keyinchalik 

Sosoniylar hukumronligi davridan boshlangan. “Ikki olam muxolifati” 

Vedevdatning o‘limdan keyingi ruhiy olam moddiylikdan iborat foniy dunyodan 

ancha yaxshi ekanligi keyingi bo‘limlarida berilgan2. Birinchi ijobiy tomonda 

Avesto. 

Zardushtiylik 



207  

Ezgulik xudosi Axuramazda o‘z atrofidagi izdoshlari va sevimli jonzotlari – turli 

itlar, uy hayvonlari; “pok” unsurlar – olov, suv va yer; ijtimoiy foydali faoliyat 

turlari – yerga ishlov berish, ariqlar qazish, xayru ehson, ayniqsa, mazdakiy 

kohinlarga ehson qilish kabilar bilan turadi. Ikkinchi, salbiy tomonda yovuzlik 

xudosi Axiraman o‘z jinlari, tabiatning salbiy hodisalari – qurg‘oqchilik, ayoz; 

odam uchun zararli bo‘lgan jonzotlar – ilonlar, pashsha, bo‘ri, sichqon, zuluk, 

chumoli va h.k.; shuningdek, jinoyatlarning turli shakllari bilan turadi. Yomonlik 

va yaxshilik o‘rtasidagi kurashda insonga alohida o‘rin beriladi. Unda tanlash 

erkinligi mavjud. 

Vedevdat azaldan yo yaxshilik yoki yomonlikka tegishli bo‘lgan dunyoda inson 

o‘zining “iroda erkinligi”dan qanday darajada foydalana olishi mumkin, degan 

savolga javob beradi. Insonning ezgu amallari yovuz kuchlar, ayniqsa, yolg‘onni 

zaiflashtiradi. Shu tarzda inson yaxshilik yoki yomonlik orasini emas, balki unga 

yuklatilgan axloqiy dasturulamalni ro‘yobga chiqarish yo‘llarini tanlaydi3. E’tiqod 

qiluvchilarning birdamlikdagi sa’yi-harakatlari yaxshilikning g‘alaba qozonishga 

bo‘lgan imkoniyatlarini oshiradi. 

Pahlaviy tilida bitilgan sharhlarda fatalizm (taqdirga ishonish) mavzusi 

rivojlanib boradi. Ularda ta’kidlanishicha xotin, farzandlar va hukmdorlik taqdir 

tomonidan beriladi, ma’naviy komillikka esa qilgan ishlari orqali erishiladi. “Inson 

o‘ziga taqdir etilmagan ezgulikka erisha olmaydi . Biroq uning taqdiriga bitilgan u 

(ezgulik) faqatgina jiddu jahd orqali keladi. Shon-shuhrat dangasa bo‘lmaganlarga 

beriladi. Gunohlar tufayli shon-shuhrat tark etadi. Haqqoniy g‘ayrat bilan 

peshonasiga bitilgan baxtsizlikdan ham qochib qutilish mumkin”4. Yovuzlikni 

mahf etish yo‘li – undan tozalanishdadir.  

Vedevdatda jazoga “gunohlarni yuvuvchi, xudoga ishonuvchiga najot beruvchi” 

sifatida qaraladi (Fragard 14). Zardushtiylar uchun ruhiy poklanishning eng 

ta’sirchan yo‘li – beg‘araz bajarilgan ijtimoiy-foydali mehnat: ko‘priklar qurish, 

ariqlar qazish, kambag‘allarga yordam berishdir. Ma’naviy hamda e’tiqodiy 

poklanishda muqaddas olovga sig‘inish alohida rol o‘ynaydi. 



208  

Zardushtiylikning asosiy qoidalari uning muqaddas kitobi “Avesto”da jam 

bo‘lgan. Jahon madaniyatining ushbu noyob durdonasi avesto tilida bitilgan. Xuddi 

lotin tili singari avesto ham “o‘lik” til hisoblanib, faqat ibodat qilishda 

foydalaniladi. “Avesto”dan olingan parchalar “Kichik Avesto” deb nomlanadi. U 

Yasht – duolar, madhiyalar va turli ma’budlar sha’niga aytilgan madhiyalar, 

zardushtiyning eng muhim diniy qarashlari va topinishning bayoni keltirilgan. 

Shuningdek, dinga oid bo‘lmagan ayrim mavzular (masalan, badanni pokiza 

saqlashga oid ko‘rsatmalar) qatorida yovuz ruhlardan saqlanish, duoibadni daf 

etish, tavba qilish usullariga oid ma’lumotlar ham berilgan. 

“Avesto”ni o‘rgangan mahalliy va xorijiy tadqiqotchilar uning uchta asosiy 

qismiga quyidagicha tavsif beradilar: Yasna (yaz - sajda, topinch, namoz) 

marosimlarda, ibodatlarda kohinlar tomonidan o‘qilgan she’rlar (Gatalar), 

afsonalardan iborat. Zardusht o‘zi ijod qilgan Gatalarda diniy ta’limotning asoslari 

bayon qilingan. Vispered (Vispe ratvo – barcha yaxshi farishtalar) Yasnaga 

qo‘shimcha bo‘lib ma’budlar sha’niga o‘qilgan duolar va ibodat ustida ularga 

murojaatlardan iborat.  

Videvdat (qad. forsiy. Vendidad – avesto. Vi devo datem – “Devlarga qarshi 

berilgan”) ustoz bilan izdoshlari o‘rtasidagi o‘ziga xos suhbatga o‘xshaydi. Axura-

Mazda Zardushtning ijtimoiy-huquqiy va marosim masalalariga oid savollariga 

javob qaytaradi, shuningdek, dunyo dualizmi, uning ikklamchi xarakteri 

to‘g‘risidagi axloqiy mulohazalarini bildiradi.  

Ikkinchi kitob Yasna, deb nomlanadi. Unda zardushtiylikdagi ibodat 

marosimlari bayon qilingan, duolar va qurbonlik qilish bilan bog‘liq bo‘lgan 

afsungarlik formulalari keltirilgan. Duolar orasida olov va suvga murojaatlar 

muhim o‘rin egallaydi. Olovga sig‘inish alohida ahamiyat kasb etgan. 

Zardushtiylik ibodatxonalarida (Bombeydagi zamonaviy zardushtiylarning 

ibodatxonalarida ham) ma’budlarning hech qanday tasvirlari yo‘q. Ibodat 

qiluvchilar mehrobda yonib turgan olovga sig‘inishadi. Olovning tozaligi xushbo‘y 

yog‘lar va o‘simliklar tashlab turish bilan ta’minlanadi. Mayyitlarni yoqish bilan 

uni harom qilinmaydi. Mayyit jasadi nopok sanalganligi uchun uni tekkazish bilan 



209  

olovni harom qilish taqiqlanadi. Xuddi shunday, yer, havo va suv kabi muqaddas 

unsurlarni ham tahqirlash mumkin emas. Shuning uchun zardushtiylar 

marhumning jasadini maxsus ajratilgan joyga (daxma yoki “sukut minoralari”)ga 

qo‘yishgan. Murdaning go‘shtini qushlar yeb, suyaklarini tozalagandan so‘ng 

ularni maxsus sopol idish – ostadonlarga solib saqlashgan. 

“Avesto”ga bir qancha sharh – Zandlar bitilgan. Olimlar hozircha ularning 

muallifi moniylarmi yoki mazdakiylar ekanligini aniqlay olmaganlar. “Avesto”ga 

pahlaviy tilida bitilgan muqaddas hisoblanmagan matnlarda ham sharhlar berilgan. 

Masalan, dunyoviy va diniy hukmronlikning birligi, tarix, shuningdek, bid’at 

masalalariga bag‘ishlangan “Diniy harakatlar” shular jumlasidandir. 

Bid’atchi (“ashemaogxa” – haq yo‘ldan ozdiruvchi – Asha) – zardushtiylikda 

devlarga tenglashtirilgan soxta ustozlardan biri. “Imon to‘g‘risida mulohazalar” va 

“Manushchixraning xati” ijtimoiy-iqtisodiy hamda axloqiy masalalarga 

bag‘ishlangan bo‘lib, milodiy IX asrdagi diniy islohotlar to‘g‘risidagi savollarga 

oliy ruhoniyning javoblaridan tarkib topgan. 

Markaziy Osiyoda “Avesto”ning o‘rganilishi tarixi X asrdan boshlanadi. 

“Avesto”ga bitilgan sharhlarning o‘rganilishiga oid ma’lumotlar Beruniy, 

Xorazmiy, Shahristoniy kabi buyuk allomalarimizning asarlarida uchraydi. 

Britaniyalik taniqli eronshunos va arabshunos olim Klifford Edmund Bosvord 

Videvdat va zand haqidagi masalalarga oid tadqiqotida “Avesto”ga bitilgan sharh, 

ya’ni zandlarning mualliflari moniylar (al-manaviya) va mazdakiylar (al-

mazdakiya) bo‘lganliklarini ta’kidlagan, al-Xorazmiy asarlaridan iqtiboslar 

keltirgan. “Mazdak eroniy ruhoniylar (mubadan-mubad) orasida bosh hakam 

bo‘lgan hamda barcha dunyoviy mol-mulk va ayollarga birgalikda egalik qilish 

kerakligini ta’kidlagan. Va u “Zand” deb nomlangan kitobni tarqatdi hamda 

Zardusht tomonidan keltirilgan “Avesto” afsungarlarining muqaddas kitobiga 

sharhlar (ta'vil)dan iborat ekanligini uqtirdi”5. Arab tarixchisi Ma’sudiy 

“Avesto”ga yozilgan sharhlarning muallifi Zaradushtra bo‘lgan, deb hisoblaydi6.  

Yevropada “Avesto”ning o‘rganilishi va tarjima qilinishi J.Bouche tomonidan 

1723 yilda Hindistondan keltirilgan Videvdatning qadimiy qo‘lyozmalaridan biri 



210  

bilan bog‘liq. Qariyb yarim asr davomida bu qo‘lyozma o‘rganilmagan. 1771-yilda 

“Avesto”ning fransuz tilidagi ilk tarjimasi dunyo yuzini ko‘rdi7. 

O‘zbekistonda zardushtiylikni o‘rganish bilan bog‘liq zamonaviy tadqiqotlar 

tarixiy, manbashunoslik va ijtimoiy-huquqiy sohalardagi izlanishlarda namoyon 

bo‘ldi. Ayniqsa, “Avesto”ning 2700 yilligi munosabati bilan O‘zbekiston hamda 

Markaziy Osiyoning turli respublikalarida o‘zbek va boshqa tillarda qator nashrlar 

amalga oshirildi (X.Boboev, S.Hasanov, M.Isxokov, T.Karim, A.Maxkam, 

X.Xomidiy, B.Duschonov). Zardushtiylikka oid ma’lumotlar Markaziy Osiyo, 

Buyuk ipak yo‘li sivilizatsiyasi bilan bog‘liq ijtimoiy-siyosiy va etnomadaniy 

tadqiqotlardan ham o‘rin olgan. A.Otaxo‘jayevaning Markaziy Osiyoda ilk o‘rta 

asrlardagi turk-sug‘d munosabatlariga bag‘ishlangan monografiyasi, shuningdek, 

M.Ishoqov, A.Saidov, E.Rtveladzelarning zardushtiylik atamalari va 

tushunchalariga oid sotsiolingvistik va tarixiy-huquqiy tadqiqotlari shular 

jumlasidandir8.  

Mahalliy va xorijiy mualliflarning qator tadqiqotlari Zardushtiylikning ijtimoiy-

huquqiy jihatlariga bag‘ishlangan9.  

2008-yilda E.Rtveladze, A.Saidova, A.K.Abdullayevalar Videvdatning keng 

o‘quvchilar ommasiga moslashtirilgan tarjimasini tadqiqot, kirish maqola va 

sharhlari bilan chop ettirdilar10. 

Zardushtiylikda ilk davrlardayoq ijtimoiy-huquqiy masalalar yetarlicha ishlab 

chiqilgan edi. Vedivdatda zardushtiylik huquqshunosligining qonun, shartnoma, 

jinoyat, jazo singari asosiy me’yorlari tavsiflab berilgan. Safo-Isfaxoniyning 

ta’kidlashicha “zardushtiylikning muqaddas kitobining uchdan bir qismi turli 

sohalardagi qonunlarga oid bo‘lib”, “Avesto”ning “amaliy qonunlar”idan maqsad 

esa “har tomonlama uyg‘un bo‘lgan uyushgan, farovon jamiyat barpo qilish 

bo‘lgan”11.  

Vedivdatda gullab-yashnayotgan jamiyat yaratuvchisi va hukmdori sifatida 

afsonaviy shox Yima tasvirlangan. Insonlar orasida birinchi bo‘lib, Zardushtdan 

ham ilgariroq, Axura-Mazda unga o‘z e’tiqodi bo‘yicha ta’lim bergan (Fragard 2; 

1). Yima (Jamshid) payg‘ambar bo‘lmayman, chunki “men imonni saqlashga qodir 



211  

emasman va o‘rgatilmaganman”, deb hukmdor bo‘ladi. Shunda Axura-Mazda 

Yimaga amr qilib, “unday bo‘lsa menga dunyoni ko‘paytir, o‘stir, himoya qil va 

saqla!”, deydi. Hukmdor bunga , “men senga dunyoni ko‘paytiraman, o‘stiraman, 

himoya qilaman va saqlayman. Mening davlatimda sovuq shamollar ham, 

qurg‘oqchilik ham, azobu uqubat va  o‘lim ham bo‘lmaydi!” deb, javob qaytaradi. 

Zardushtiylik matnlarida hatto Yimaning o‘zi ham bir safar yolg‘on gapirganligi 

tufayli jazolanganligi va boqiy hayotdan mahrum bo‘lganligi haqida qaydlar 

mavjud (Yasht: 19.32-33). Shu tariqa barchaning qonun oldida barobar ekanligi 

g‘oyasi ta’kidlanadi. 

A.G.Perixanyan va S.T.Ganbarovlar12 ularni quyidagicha tasniflaganlar: 1) 

dinga qarshi jinoyatlar: bid’atchilik, boshqa din vakili bilan oila qurish, ruhoniy 

majburiyatlarini noqonuniy bajarish, dahriylik; 2) shaxsga nisbatan jinoyatlar: 

qasddan hujum qilish yoki jazava holatida hujum qilish, tahdidlar, shifokorning 

zararli harakatlari, bola oldirishlar, homiladorlik davrida ayol kishining sog‘lig‘iga 

qarshi jinoyat qilish; 3) hayvonlar, ayniqsa itlarga qarshi jinoyatlar; 4) mol-mulkka 

nisbatan jinoyat: o‘g‘irlik, talon-taroj, bosqinchilik, firibgarlik. Xasislik mol-

mulkka nisbatan jinoyatning alohida turi sanalib, o‘g‘rilik bilan tenglashtirilgan; 5) 

axloq-odobga qarshi jinoyatlar: gomoseksualizm, fohishalik, er-xotin o‘rtasidagi 

xiyonat; 6) tabiat kuchlariga qarshi jinoyat: yer, suv, olov va o‘simlik olami; 

ayniqsa, yerni ifloslantirish va b. 

Poklanish to‘g‘risidagi qonunga bag‘ishlangan beshinchi parcha yuqoridan 

quyiga qarab tirik jonzotlarning turli solihlik darajalari haqida tasavvur beradi. 

Ushbu parcha nafaqat solih zardushtiyning, balki itning va bid’atchining, 

gunohkor, dev va boshqa jahannam maxluqlarining ruhiy portretini tuzishga imkon 

berishi bilan ham qiziqarlidir. Buni Axura-Mazdaning pok qalbli tirik jonzotlar 

jasadining yaqinida turgan o‘laksa iblis nechtasini ifloslantirishi, maraz narsalarni 

yuqtirishi mumkin?, degan savolga javobidan ham ko‘rish mumkin. Tabiiyki, 

inson qanchalik solih bo‘lgan bo‘lsa, o‘laksa iblis uning atrofidagi shuncha ko‘p 

odamlarni buzadi. Masalan, ruhoniy uchun 10 ta jonzot, jangchi uchun – 9 ta, yer 

haydovchi uchun – 8 ta jonzot zarar ko‘rishi mumkin. Zardushtiylik jamiyatidagi 



212  

mazkur uchta asosiy tabaqadan tashqari itlarning har xil zotlari ham turli darajada 

solihlikka ega bo‘ladi: cho‘ponning iti – 7; uy egasining iti – 6; ovchining iti -5; 

kuchuk bolasi – 4. Bu qatorni o‘liklari bir, ikki yoki uchta jonzotni harom qilishi 

mumkin bo‘lgan jayra, tipratikon va tulki yakunlaydi. 

Zardushtiylikda ayrim hayvonlarning pok ko‘ngilga ega ekanligi yoki aksincha, 

o‘zlarida yomonlikni saqlashlari fakti Totemizim e’tiqodining qoldiqlarini 

kuzatish, shuningdek, hayvonlarning ruhiy xususiyatlarini odamlarga yoki 

aksincha, insonlarnikining hayvonlarga o‘tkazilishi, ularning ijtimoiy pog‘onadagi 

o‘rnini, axloqiy qadriyatlarini aniqlash imkonini beradi. Masalan, murtadning 

o‘limi hech kimga ziyon yetkazmaydi. Axura-Mazdaning aytishicha uning ziyoni 

“bir yildan oldin o‘lgan qurbaqaning zaharichadir!...Faqat tirikligidagina u suvni 

loyqalatadi;… olovni o‘chiradi;… sigirlarni o‘g‘irlaydi;… dindor kishilarni 

kaltaklaydi”. Qiyoslanganda tipratikonning umri murtadnikidan qadrliroqdir, zero 

u Axura-Mazda tomonidan ilonlar va chumolilar, Axriman malaylariga qarshi 

kurashish uchun yaratilgan.  

Videvdatdan tashqari “Avesto”ga Anushravon davrida yana quyidagi to‘rt 

huquqiy nask (bo‘lim)lar kiritilgan: Nikadum (Nokrdum – asosan protsessual 

kodeks), Ganabasa-sar-nigad (jinoyatni aniqlash va jazolashga qaratilgan qoida va 

me’yorlar), Xusparam (Hbisparrm) va Sakadum (Sakrdbm). So‘ngi ikki bo‘lim oila 

huquqi, kohinlar tomonidan sodir etilayotgan jinoyatlarga oid yo‘l-yo‘riqlar, 

marosimlarni bajarish, sud ekspertizasi (ordaliya) singari ko‘plab masalalarni o‘z 

ichiga olgan. Mazkur nasklardan hozirda faqatgina Denkartada qisqagina hikoya 

saqlanib qolgan.13. 

Videvdatdagi ijtimoiy-huquqiy masalalarni o‘rganish nafaqat zamonaviy 

huquqshunoslik nazariyasi, balki din sotsiologiyasi, psixologiyasi va 

antropologiyasi uchun ham foydali bo‘lib, Markaziy Osiyoning qadimgi 

madaniyatidagi ijtimoiy hamda diniy g‘oyalarni tushunishga imkon yaratadi. 

Zardushtiylikning keng hududlarga tarqalishi albatta, mahalliy diniy e’tiqodlar 

bilan moslashish bilan birgalikda kechgan. Bu o‘z navbatida Zardusht 

ta’limotining shaklan o‘zgarishiga olib kelgan. Bundan tashqari zardushtiylik 



213  

ta’limoti doirasida vaqt o‘tishi bilan zindiqlar, ya’ni “Avesto”ning sharhlari - Zand 

(Zend) larning mualliflari bilan bog‘liq bo‘lgan islohotchilik oqimlari ham paydo 

bo‘la boshlagan. “Avesto”ning mohiyatini noto‘g‘ri talqin etgan mazkur 

sharhlovchilar eretik (bid’atchi)lar (“ashemaogxa” — haqiqatni buzuvchi - Asha), 

deb nomlanib, jinoyatchi hisoblanganlar.  

Vendidatda (Fragard 18, III. [Yolg‘onning to‘rt yeri], 55) “afsungar va zindiq 

singari” Adolatli dunyoni buzuvchi sohta ruhoniy va bid’atchiga ta’rif beriladi. 

Zindiqlar zardushtiylikni keskin isloh qilib, unga borliq sirlarini va ruhni xolos 

qilish yo‘llarini (gnostitsizm) bilishga yo‘naltirilgan falsafiy ta’limot elementlarini, 

shuningdek, platonizm g‘oyalarini olib kirganlar.  

Zardushtiylikka yod bo‘lgan asketik (tarkidunyochilik) hayot tarzi bilan bir 

qatordagi g‘oyaviy kelishmovchiliklar Eronda Sosoniylar hukmronlik qilgan III 

asrda moniylikning shakllanishiga olib kelgan. Mazkur dualistik diniy ta’limot 

uning asoschisi bo‘lgan eronlik diniy targ‘ibotchi va islohotchi Moniy (216-276-

yy.) nomi bilan atalgan. Moniylar juda ko‘p diniy asarlar yaratishgan. Rivoyatlarga 

ko‘ra, Moniy taniqli rassom bo‘lib,  kitoblarini o‘z suratlari bilan bezagan. 7 asosiy 

kitob moniylikning diniy ta’limoti asoslaridan iborat Qonunlarini tashkil qilgan. 

Monihiylikning dualistik etikasi ko‘proq keskin xarakterga ega. 

Zardushtiylikdan farqliravishda moniylar murosasiz ravishda moddiylikni 

ruhiylikka qarshi qo‘yadilar, shahvoniy huzur-halovatni qoralaydilar. Shunga 

asoslangan holda Isoning moddiy xilqatini, ya’ni yagona Uchlik bilan bog‘liq 

asosiy diniy aqidasini inkor etib nasroniylar bilan bahsga kirishadilar. Moniyning 

ta’limotiga ko‘ra tarixan Iso Yerda tug‘ilgan havoriy sanaladi. Samoviy Iso – 

Yog‘du osmonda bo‘ladi. Insonning ruhi xuddi jism kabi yovuzlik mahsuli 

sanaladi, biroq unda yaxshilik kurtagi – “ilohiy nur uchquni” ham bor. Insonning 

maqsadi kamolotga yetishish orqali uni xolos etish, Zulmat ichra qolgan 

uchqunlarini Nurga qaytarishdan iborat. Buning uchun moniylikda poklanish 

marosimlari qayd qilingan, masalan, zohidona hayot tarzi bilan jismni o‘ldirish, 

ro‘za tutish va boshqalar. Moniyning fikricha moddiy, qora jihatlarni kamaytirish 

orqali yorug‘, ma’naviy jihatlarni ko‘paytirish mumkin. O‘ta taqvoli dindorlar oila 



214  

qurmaslikka qasam ichganlar. Moniylik jamoatining ijtimoiy tuzilmasi ham 

dualistik xarakterga ega bo‘lgan: dindorlarning oliy tabaqasini “saralangan”lar 

tashkil etgan, quyi qatlamda “tinglovchilr” (qavm) turganlar. “Saralangan”lar 

havoriy boshchiligidagi faqat diniy amallar bilan shug‘ullanganlar, qavm 

tomonidan sodir etilgan gunohlarning yuvilishi uchun ibodat qilganlar, ta’lim 

berganlar, taqvoga qat’iyy rioya qilganlar. Qavm esa “saralangan”larga xizmat 

qilgan. Yorug‘lik havoriysi (Apostol) - Moniy o‘zini Budda, Zardusht va Iso 

Masihdan keyingi so‘nggi havoriy, deb hisoblagan. U o‘z dindoshlarini munosib 

bo‘lgan yuksak ma’naviyatli hayot kechirishga chaqirgan.  

Moniylar quyidagi axloqiy normalarga rioya qilishga majbur bo‘lganlar: 

o‘ldirmaslik, yolg‘on so‘zlamaslik, sharob ichmaslik, go‘sht yemaslik, ro‘za tutish, 

boylikka intilmaslik, diniy marosimlar va bayramlarga amal qilish. To‘g‘ri yo‘lga 

qo‘yilgan targ‘ibot-tashviqot ishlari tufayli mazkur din tez orada Mesopatamiya, 

Kichik Osiyo, Rim, O‘rta Osiyo, Xitoyga (Sharqiy Turkiston orqali) tarqalgan. 

Ayniqsa, aholining quyi va o‘rta qatlamlari vakillarini moniylikning “kim boy 

bo‘lsa, o‘sha kambag‘al bo‘ladi, tilamchilik qiladi va qattiq azobu uqubatga duchor 

bo‘ladi”, degan shiori o‘ziga jalb qilardi. Zardushtiylikning g‘oyalarini o‘zlashtirib 

olgan moniylik dini nasroniylik va buddizm singari mahalliy dinlarga moslashib 

ketgan. Mazkur dinlarning asosiy qoidalari ham moniylikka moslashtirilgan. Bu 

holatda tabiiyki, Moniy va uning izdoshlarini ayblab bo‘lmaydi. 276-yilda Moniy 

qamoqqa olinib, ikki oydan so‘ng qatl qilinadi. Izdoshlarining katta qismi 

taqiblardan qochib Markaziy Osiyoga ko‘chib o‘tganlar. Bu davrga kelib u yerda 

moniylikning taniqli vakili Mar-Amo diniy jamoani shakllantirgan edi. 

Keyinchalik ular O‘rta Osiyoning Marv, Samarqand, Chog‘niyon kabi ko‘plab 

shaharlarida paydo bo‘la boshladilar. Moniylik, shuningdek, turk qabilalari orasida 

ham tarqalgan14. 

Sosoniylar hukmronligi davrida moniylarning III asrda, shuningdek, 

mazdakiylarning V asrda Eronda o‘z ta’sirlarini o‘tkazishga bo‘lgan intilishlari 

mag‘lubiyatga uchradi. Binobarin, ularning ijtimoiy loyihalari zodagonlar hamda 



215  

qisman dindorlar orasida ancha keskin e’tirozga uchragan. XIII asrda nasroniylik 

va islomning ta’qibi natijasida monixiylik tugatildi. 

“Avesto”ning ko‘p g‘oya va tushunchalari Osiyo va O‘rta yer dengizi 

mintaqasida yashovchi qator xalqlarning madaniyatiga salmoqli ta’sir ko‘rsatgan. 

Zardushtiylik O‘rta Osiyoga islom dini kirib kelgunga qadar amalda bo‘lgan. Diniy 

e’tiqod va konfessiya doirasida u muhim o‘rin egallagan. Bartoldning yozishicha, 

“Zardushtiylikka e’tiqod qiluvchilar sirasiga zodagonlar va xalqning boy qatlami 

vakillari kirganlar”. Zardushtiylik boshqa diniy konfessiyalardagi dualistik 

g‘oyalarning rivojiga katta ta’sir ko‘rsatgan. Zardushtiylikning fikr, so‘z va 

amalning pokligiga, diniy marosimlar, kundalik turmush tarzi, ma’naviy tozalikka, 

xayru saxovatga da’vat qiluvchi etikasi Sharq xalqlarining falsafasi, adabiyoti, 

san’ati, urf-odatlari, bayramlariga, shuningdek, ularning insonparvarlik asoslariga 

ta’sir ko‘rsatgan.  

Videvdatning daryo va suv havzalari, tuproq va o‘simlik olamining tozaligini 

saqlashga oid yo‘riqnomasi bugungi kunda ham o‘z dolzarbligini yo‘qotgan emas.  

“Avesto” boshqa dinlarning muqaddas manbalari qatorida jahon 

madaniyatining noyob yodgorliklaridan biri sanaladi. Uning dualistik axloqiy 

qoidalari ko‘plab diniy va falsafiy tizimlarning rivojiga ta’sir ko‘rsatgan. 2001-

yilda UNESCO shafeligida O‘zbekiston hamda Markaziy Osiyoning boshqa 

respublikalarida “Avesto”ning 2700 yilligi nishonlanishi munosabati bilan 

“Avesto” va zardushtiylikka bag‘ishlangan ko‘plab ilmiy-ommabop va adabiy-

badiiy asarlar nashr etildi. Dinshunoslarga Zardushtiylikni o‘rganish borasida 

fundamental tadqiqotlar olib borish imkoniyati tug‘ildi. So‘nggi yillarda 

Avestaning falsafiy tahliliga, tarixiy-manbaviy ahamiyatiga, dinshunoslik jihatdan 

haqiqiy mohiyatiga qaratilgan monografik tadqiqotlar yaratildi, xalqaro va 

Respublika ilmiy anjumanlarida bu sohada chuqur tadqiqotlar chop etildi15.  

Markaziy Osiyo hududida turli diniy e’tiqodlar mavjud 

bo‘lib, ayrimlari yo‘q bo‘lib ketsa-da, ularning izlari turli 

ko‘rinishda hozirgi kungacha yetib kelgan. Ba’zi e’tiqodlarning 

ramz va marosimlari o‘zining diniy mohiyatini yo‘qotib urf-odatga aylangan, xalq 

Tangrichilik 

e’tiqodi 



216  

ongiga singib ketgan16. Turk hoqonligi davrida, VIII asr birinchi yarmi oxirlariga 

qadar Tangrichilik (Ko‘k Tangri Osmon) e’tiqodi keng tarqalgan. Tangriga 

sig‘inish davlat mafkurasiga aylangan, mansabdor shaxslarning imtiyozi, deb 

hisoblangan.  

Qadimgi turk runiy yozuvlari bo‘lgan O‘rxun-Enasoy bitiklari nafaqat turkiy 

xalqlarning, balki Markaziy Osiyolik boshqa ko‘chmanchi qabilalarning diniy 

e’tiqodlari tarixini o‘zida aks ettiradi. Ularning e’tiqodi ramzi sifatida yodgorlikda 

uch iloh nomi keltirilgan: Tangri (turk. “Osmon”); Umay; Iduk Yer-Sub 

(“Muqaddas Yer-Suv”).Tangri xudosi va uning funksiyalarining universalligi 

aksariyat tadqiqotchilarda qadimgi turk xalqlarining dini o‘ziga xos, monoteizm 

(yakka xudolik) e’tiqodiga yaqin, deb baholashlariga turtki bo‘ldi. Ba’zi 

tadqiqotchilar fikriga ko‘ra tangrichilik – qadimgi turkiy va qadimgi Oltoy xalqlari 

dini bo‘lib, 5-6 ming yillar muqaddam qadimgi Shumerdan Oltoygacha bo‘lgan 

ulkan hududda yashagan protooltoy qabilalari xalqlarining eng qadimgi diniy 

e’tiqodi. Shuningdek, tangrichilik qadimda jahonda eng keng tarqalgan dinlardan 

biri bo‘lgan17. 

Ulug‘ ajdodlarimiz tomonidan aniq 

fanlarga oid asarlar bilan bir qatorda 

islom tarixi, falsafasi va kalom sohalari 

ham taniqli asarlar yaratilgan. Xususan, 

al-Forobiy, al-Beruniy, al-Xorazmiylarning ma’naviy tarbiya, adolatli davlat 

tuzilishi, qonun ustuvorligi, ilmiy beg‘arazlik, diniy bag‘rikenglik18, to‘g‘risidagi 

masalalar yechimiga oid asarlaridagi g‘oyalar jahon madaniyati va sivilizatsiyasi 

rivojiga turtki berdi. Masalan, al-Xorazmiyning “Tarix kitobi”, Abu Rayhon 

Beruniyning “Qadimgi xalqlardan qolgan yodgorliklar” hamda “Hindlarning aqlga 

sig‘adigan va sig‘maydigan ta’limotlarini tadqiq etish”) (“Hindiston”) asarlari. Al-

Forobiy “Ikki qarash jam qilingan kitob”ida Yunon olimlari Aflotun va Arastuning 

qarashlarini shariy dalillar orqali shariatga yaqinlashtirishga urindi.  

Movarounnahrda VIII asr oxiri – IX boshlarida islom ta’limotiga e’tibor 

kuchaydi, ilk madrasalar qurila boshladi. Buyuk ajdodlarimiz – al-Xorazmiy, 

“Musulmon renessansi”. Sharq 

uyg‘onish davri ma’naviyatining 

xususiyatlari 



217  

Imom al-Buxoriy, Iso at-Termiziy, al-Forobiy, al-Beruniy, ibn Sino, Bahovuddin 

Naqshband, Amir Temur, Mirzo Ulug‘bek, Alisher Navoiy va yana ko‘plab buyuk 

allomalar, mutafakkirlar va davlat arboblari madrasalarda ta’lim olganlar va 

egallagan bilimlarini dunyo bo‘ylab tarqatganlar.  

Temuriylar davriga kelib maktab va madrasalar qurilishi kengayib, ilmiy 

tadqiqot ishlari yanada rivoj topdi. Mirzo Ulug‘bek hukmronligi davrida 

madrasalarda diniy ta’lim bilan bir qatorda dunyoviy bilimlarni o‘qitishga e’tibor 

kuchaytirildi. Sharq uyg‘onish davri ajdodlarimizning bizgacha yetib kelgan boy 

madaniy merosini o‘rganishda, zamonaviy ma’naviy-ma’rifiy ishlar 

samaradorligini oshirishda, komil insonni tarbiyalashda, yoshlarni mafkuraviy 

immunitetini mustahkamlashda muhim ahamiyat kasb etadi.  

Sobiq Sho‘ro ateistik siyosati sovet 

xalqining, shu jumladan, O‘zbek 

xalqining ma’naviy va diniy qadriyatlarini 

hamda an’analarining unutilishiga olib keldi. Sovetlar davrida hokimiyatning 

dunyoviy xususiyati agressiv, ateistik ahamiyat kasb etdi. Din jamoat hayotidan, 

davlatdan uzoqlashtirildi va deyarli yo‘q qilishga qadar yetib bordi. G‘arbiy 

Yevropada ham o‘sha davrda hokimiyat dunyoviy xarakter kasb etgan, lekin 

dunyoviylik davlat va din vazifalarining bo‘linishini, ularning o‘zaro 

munosabatlarining huququy asosini, dinning ba’zi ijtimoiy funksiyalari cheklovini 

anglatar edi. Ushbu cheklovlar O‘rta asrlar yevropasida dinning total hukmronligi, 

uning Yevropa jamiyati hayotining barcha sohalariga salbiy ta’siri yuzaga 

keltirgan. Sovetga qadar davrda ham islomga e’tiqod qiluvchi xalqlarda ezgulik, 

dinga bo‘lgan munosabatiga qaramasdan insonni hurmat qilish, milliy qadriyatlarni 

ezozlashga asoslangan umumiy diniy an’analar shakllandi. Bugun buning imkoni 

faqat ko‘p dinli muhitda barchaning teng huquliligini ta’minlay oladigan dunyoviy 

jamiyat sharoitlaridagina mavjud.  

Shunday qilib, dunyoviylikni dahriylik deb tushunmaslik lozim. Dunyoviy 

davlatning teokratik davlatga nisbatan asosiy farqi shundaki, teokratik davlat bir 

dinga mansub bo‘lgan guruhning manfaatlarini himoya qilsa, dunyoviy davlat 

Milliy va diniy qadriyatlardan 

mahrum etishga urinishlar 



218  

barcha ijtimoiy guruhlarning manfaatini humoya qiladi hamda barcha din va 

madaniyatlarga bir xil sharoit yaratadi. Albatta ular ham o'z navbatida qonun 

doirasida faoliyat olib borishlari lozim bo‘ladi19. 

Mustaqillik tufayli diniy-ma’naviy qadriyatlarimizni tiklash jarayoni boshlandi, 

dinga, ayniqsa, islomga munosabat tubdan o‘zgardi.  

 

Mustaqillikning ilk yillaridanoq yurtimizni 

rivojlantirishning asosiy tamoyillaridan biri – 

xalqimizning ma’naviy va diniy merosini o‘rganishdan 

iborat.  

Ko‘p asrlik milliy va diniy qadriyatlarimizni asrab-

avaylash, dunyo ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa qo‘shgan 

ajdodlarimizning bebaho merosini o‘rganish, uning asosida yoshlarni komil inson 

etib tarbiyalash jamiyatda barqaror ijtimoiy-ma’naviy muhitni ta’minlashning 

muhim shartlaridan biri hisoblanadi.  

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.Mirzieyoyevning 2017-yil 19-

sentabrdagi BMT Bosh assambleyasining 72-sessiyasidagi nutqida “Ma’rifat va 

diniy bag‘rikenglik”deb nomlangan maxsus rezolyutsiyani qabul qilish bo‘yicha 

taklif bilan chiqqan murojaatlari hamda 2018-yil 16-apreldagi PF-5416-

son “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari 

to‘g‘risida”gi farmoni mazmun-mohiyat jihatidan katta tarixiy ahamiyaga ega 

bo‘lib, xalqimizning boy ilmiy va ma’naviy merosini har tomonlama o‘rganish, 

jahon afkor ommasini keng tanishtirish, islom dinining asl insonparvarlik 

mohiyatini chuqur ochib berishdek ezgu maqsadlar davlat siyosatida ustuvor 

sohaga aylandi20. 

Hozirgi kunda bizning tajribamiz shuni ko‘rsatmoqdaki, birinchi galda 

yoshlarni ilm-ma’rifatga o‘rgatish, ularga islom dinining insonparvarlik mohiyati, 

islom madaniyatining asl qadriyatlarini yetkazish ekstremizmga qarshi 

kurashishning eng samarali vositasi hisoblanadi.  

 

Ma’naviyatning 

davlat siyosatida 

ustuvor sohaga 

aylanishi 



219  

 

Yurtimizda Qur’on ilmi, hadis, islom 

huquqi, tasavvuf, islom iqtisodiyoti va moliyasi, 

xalqaro munosabatlar, xorijiy tillar va boshqa 

xalqaro miqyosda ehtiyoj mavjud bo‘lgan sohalar 

bo‘yicha yuqori malakali kadrlar tayyorlash uchun zarur shart-sharoitlar yaratish 

maqsadida Vazirlar Mahkamasining 2018-yil 22-iyundagi 466-son qaroriga ko‘ra 

O‘zbekiston xalqaro islom akademiyasi tashkil etildi. Ushbu sohalarda chuqur 

tadqiqotlar olib boruvchi ilmiy va ilmiy-pedagog kadrlar tayyorlash, O‘z.XIAning 

asosiy vazifalaridan biri qilib belgilandi. O‘z.XIA professor-o‘qituvchilari, 

doktorant va magistrantlari, O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi va 

Samarqandda Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi olimlari, 

hadisshunoslik, fiqh, tasavvuf sohasidagi ilmiy tadqiqotlari bilan O‘zbekistonda 

hadisshunoslik, fiqh, tasavvuf maktablarining tashkil etilishiga salmoqli hissa 

qo‘shmoqda. Bu yo‘nalishda ko‘plab ilmiy tadqiqotlar amalga oshirildi. Ular 

ichida Movarounnahr va Xuroson olimlari – Al-Buxoriy, Muslim, At-

Termiziylarning hadis ilmi rivojida tutgan o‘rni (U.Uvatov); Al-Xakim at-

Termiziyning “Navodir al-usul” asari (hadis va tasavvuf ilmiga oid muhim manba) 

(I.Usmonov); Abu Hafs an-Nasafiyning “Kitob al-qand fi ma’rifat ‘ulamo‘ 

Samarqand” asari (Samarqandda hadis ilmi tarixi bo‘yicha muhim manba) (D. 

Rahimjonov); Imom ad-Dorimiyning hadis ilmi rivojiga qo‘shgan hissasi (M. 

Alimova); Abu Mansur al-Moturudiyning yozma merosi (Sh. Ziyodov); Abu Zayd 

ad-Dabusiy merosining Movarounnahrda fiqh ilmi rivojida tutgan o‘rni 

(Z.Najmiddinov); Majduddin al-Ustrushaniyning Movarounnahr fiqh ilmi tarixida 

tutgan o‘rni (R.Atayev); Lutfulloh Nasafiyning “Fiqhi Kaydoniy” asari va unga 

yozilgan sharh va hoshiyalar tahlili (H. Nasrullaev); Movarounnahr fiqh ilmi 

rivojida Alouddin as-Samarqandiyning o‘rni (M.M.Kamilov); XVI asr birinchi 

yarmida Movarounnahrda Naqshbandiya sufiy shayxlari siyosiy faoliyati 

(B.Babadjanov); Musoxon Dahbidiyning Naqshbandiya-Mujaddiya tariqati 

rivojida tutgan o‘rni (H.Yo‘ldoshxo‘jayev); tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy 

Hadisshunoslik, fiqh, 

tasavvuf maktablarining 

tashkil etilishi 



220  

mohiyati (M. Mamatov) kabi asarlar muhim ahamiyatga ega. Tasavvuf ta’limotini 

o‘rganish borasida yangi muhim manbalar, bir qancha tasavvuf shayxlarining 

faoliyati o‘rganildi. Masalan, Sh.Yu. Shakirova Xorazm tasavvuf maktabi 

namoyandasi bo‘lgan Bobojon Sanoiyning adabiy-irfoniy merosini o‘rganib, uning 

tasavvufiy qarashlarini tadqiq etgan. 

Diniy-ma’naviy merosni o‘rganishi hozirgi 

zamon muammolarini hal etishda muhim 

ahamiyatga ega. Jamiyatda barqaror ijtimoiy-

ma’naviy muhitni ta’minlash masalasi diniy 

qadriyatlar hamda dunyo ilm-fani va madaniyati 

rivojiga ulkan hissa qo‘shgan diniy-manaviy meros asosida yoshlarni komil inson 

etib tarbiyalash vazifasi bilan chambarchas bog‘liq. Islom va jahon 

sivilizatsiyasiga bebaho hissa qo‘shgan ajdodlarimizning boy madaniy merosi 

yoshlarning ongu tafakkurini shakllantirish vazifasi diniy-ma’rifiy sohaning 

ustuvor yo‘nalishlari etib belgilangan. Mamlakatimizda diniy bag‘rikenglik 

g‘oyalarini targ‘ib etish, buyuk ajdodlarimizning ilmiy merosi va islom dinining 

asl mohiyatini tushuntirishga yo‘naltirilgan audiovizual materiallar (elektron 

kitoblar, nashrlar, olimlarning sharhi bo‘lgan videoroliklar) kompleksi ishlab 

chiqilmoqda. Mamlakatimizda dinning asl insonparvarlik mohiyatini, 

ajdodlarimizning islom va jahon sivilizatsiyasiga qo‘shgan boy diniy-ilmiy 

merosini keng targ‘ib qiluvchi, diniy-ma’rifiy hayotdagi yangiliklarni 

jamoatchilikka yetkazuvchi asosiy media tuzilma sifatida O‘zbekiston xalqaro 

islom akademiyasi huzuridagi “Ziyo” media markazi shakllantirilgan. “Vaqf” 

xayriya jamoat fondi islom ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa qo‘shgan 

buyuk ajdodlarimiz, zamonamizning yetuk olim va ulamolari qalamiga mansub 

diniy-ma’rifiy asarlarni chop etish va aholiga yetkazishga ko‘maklashmoqda. 

Ta’lim muassasalarida O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy 

tashkilotlar to‘g‘risida”gi qonunini o‘rganishga bag‘ishlangan “Axborot soati” va 

“Ma’naviyat kunlari”ni o‘tkazish ishlarini yanada takomillashtirish vazifasi diniy-

ma’rifiy sohaning ustuvor yo‘nalishlari etib belgilangan.  

Diniy-ma’naviy merosni 

o‘rganishning hozirgi 

zamon muammolarini hal 

etishdagi roli 



221  

Bugungi kunning dolzarb vazifalaridan biri – ziyorat turizmni rivojlanirishdan 

iborat. Ushbu vazifa bevosita diniy-ma’rifiy merosni o‘rganish bilan bog‘liq. 

Muqaddas qadamjo va ziyoratgohlar moddiy madaniy meros obyektlari 

hisoblanadi hamda ularning talab darajasida muhofaza qilinishi ustidan 

O‘zbekiston Respublikasi Madaniyat vazirligi tomonidan davlat nazorati 

o‘rnatiladi. Din ishlari bo‘yicha qo‘mitada Ziyorat turizmini qo‘llab-quvvatlash 

bo‘limi tashkil etilib, unga ommaviy axborot vositalarida, shu jumladan, xorijiy 

ommaviy axborot vositalarida O‘zbekiston to‘g‘risida Islom dini va boshqa jahon 

dinlarining madaniy-tarixiy va ilmiy-teologik markazi sifatida axborot 

materiallarini targ‘ib qilish va tarqatish yuklanmoqda.  

Turistlar uchun yo‘nalishni mo‘ljalga olishni yengillashtirish maqsadida chet 

tillaridagi (ingliz, rus va boshqa tillarda) ko‘rsatkichlarni o‘rnatish tashabbusi bilan 

chiqqan xo‘jalik yurituvchi subyektlarga ushbu ko‘rsatkichlarda ular tomonidan 

ishlab chiqariladigan mahsulotlar (xizmatlar va ishlar)ning reklamasini 

joylashtirish huquqi berilmoqda21. 

Davlatimiz rahbarining 2018-yil 16-apreldagi “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini 

tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoniga asosan, “Vaqf” 

xayriya jamoat fondi tashkil etildi. Hozirda fondga “Payme”, “Click” va “M-bank” 

elektron to‘lov tizimlari orqali mablag‘larni jalb etishga mo‘ljallangan xizmatlar 

ishga tushirildi. Berilgan ko‘rsatmalarga asosida Toshkent shahridagi 12 ta yirik 

masjid va “Zangiota” ziyoratgohi hududiga mamlakatimiz yirik banklarining 

infokiosklari o‘rnatildi. “Vaqf” xayriya jamoat fondi nizomidan kelib chiqib, 

jamg‘armaga tushgan mablag‘larni maqsadli sarflash bo‘yicha asosiy sarf-xarajat 

yo‘nalishlari ishlab chiqildi22. 

Davlatimiz diniy madaniyatga oid qadriyatlar, nomoddiy madaniy meros 

obyektlari, qo‘lyozmalar, yodgorliklar, shuningdek, arxeologik topilmalarni 

muhofaza qilish masalasiga oid O‘zbekistonning “Madaniy meros obyektlarini 

muhofaza qilish va ulardan foydalanish to‘g‘risidagi” qonun mavjud. Unga ko‘ra 

nomoddiy madaniy meros obyektlari tarixiy, ilmiy, badiiy yoki o‘zgacha madaniy 

qimmatga ega bo‘lgan urf-odatlar, xalq ijodiyoti (so‘z, raqs, musiqa, tomosha 



222  

san’ati), shuningdek, ular hamda xalq badiiy hunarmandchiligi va amaliy san’ati 

bilan bog‘liq bilimlar, ko‘nikmalar, asbob-anjomlar, artefaktlar, madaniy 

makonlardir23. 

Xulosa qilib aytish mumkinki, jahon, milliy va ibtidoiy dinlardagi 

insonparvarlik g‘oyalari, diniy-axloqiy tamoyillari jahon madaniyatining noyob 

yodgorliklaridir. Xalqimizning boy ilmiy va ma’naviy merosini har tomonlama 

o‘rganish, jahon afkor ommasiga keng tanishtirish, islom dinining asl 

insonparvarlik mohiyatini chuqur ochib berishdek ezgu maqsadlar davlat 

siyosatida ustuvor sohaga aylandi.  

O‘zbekiston hadisshunoslik, fiqh, tasavvuf maktablari tomonidan islom 

sivilizatsiyasi taraqqiyotida tutgan o‘rni, undagi yuksak ma’naviyat, diniy-axloqiy 

fazilatlar chuqur o‘rganganilmoqda. 

Diniy-ma’naviy merosni o‘rganish hozirgi zamon tarbiyaviy, mafkuraviy, 

ijtimoiy-iqtisodiy muammolarini hal etishda muhim ahamiyatga ega. 

 

4.2. O‘zbekistonda vijdon erkinligi 

Mazmun. Vijdon erkinligi tushunchasi. O‘zbekistonda vijdon erkinligining 

Asosiy Qonun bilan kafolatlanishi. Missionerlik va prozelitizm xavfining bartaraf 

etilishi. O‘zbekistonda faoliyat ko‘rsatayotgan diniy konfessiya va tashkilotlar. 

Xalqaro me’yoriy hujjatlarda vijdon erkinligi. Ma’rifiy islomni targ‘ib etish – 

yoshlarni diniy fanatizm, fundamentalizm va ekstremizm g‘oyalardan muhofaza 

etishning oqilona yo‘li. 

Vijdon erkinligi bu fuqarolarning har qanday dinga 

e’tiqod qilish yoki hech qanday dinga e’tiqod 

qilmaslikdan iborat huquqidir.  

 Vijdon tushunchasi – ma’naviy ong hamda o‘z xatti-harakati uchun o‘zi, 

jamiyat va davlat oldidagi mas’uliyatga egaligini anglash va uning oqibatlarini 

baholash - qadimgi Yunonistonda ham ma’lum edi. Hozirgi kunda vijdon 

tushunchasi o‘zgardi, unda yangi urg‘u va nozik ohanglar, belgilar paydo bo‘ldi. 

Aristotel (eramizdan oldin 384-322) vijdonni “insofli insonning haqiqiy sudi” deb 

Vijdon erkinligi 

tushunchasi 



223  

hisoblagan. Uning yaxshi xislatni “mulohaza bilan uyg‘unlashgan nafosatga 

intilish” tushunchasidan kelib chiqib, vijdonni quyidagicha tavsiflasa bo‘ladi: 1) 

mulohaza bilan to‘g‘ri vositalarni tanlash; 2) yaxshi maqsadning orqasidan borish. 

Antik polislardagi boshqaruvning demokratik shakli fuqarolarning vijdoni va 

mas’uliyatining davlat oldidagi rolini oshirdi. Fuqarolar polis uchun nima yaxshi 

va nima yomonligini hal qilishda nisbiy erkinlikka ega edilar. Haqiqatda, bunga 

faqat ozod fuqarolar haqli bo‘lib, qullarda bunday huquq yo‘q edi. Aristotelning 

fikri bo‘yicha “har qanday qullik tabiiylikka ziddir”, chunki, qul xo‘jayiniga to‘la 

qaram bo‘lgani uchun mustaqil ravishda na yashash, na mulohaza qilish 

qobiliyatiga ega. 

 “Xudolarning tabiati haqida”gi traktatida Tsitseron ilohlar muammosini 

erkin muhokama qilish misolida turli yo‘nalishdagi faylasuflarning avtoritetdan 

ko‘ra dalilning kuchiga o‘rin berishlarini ko‘rsatdi. U o‘zining fikri yo‘q, lekin o‘zi 

hurmat qiladiganlarning fikrini eng to‘g‘ri, deb qabul qiladigan insonlarni 

qoralaydi. Qadimgi Yunoniston davlat tizimi, bir tomondan, polislarda yangi 

g‘oyalarning paydo bo‘lishini qo‘llab-quvvatlasa, ikkinchi tomondan, vujudga 

kelgan an’analarni yangiliklardan himoya qilardi. Protagor, Sokrat, Anaksagor va 

boshqa bir qator yangicha fikrlaydigan antik faylasuflar eramizdan oldin V asrda 

quvg‘inga duchor bo‘lishgan edi. Platon an’analar va davlat asoslarini buzgan 

insonlar quvg‘in qilinishi kerak, davlat qonunlari hamfikr fuqarolarni vujudga 

keltiruvchi dinni himoya qilishi lozim, deb hisoblagan. Rim hukumati esa 

xristianlikni xalq orasida tarqatishni davlat diniga, deb qabul qildi. IV asr 

boshidagi Rim imperiyasining siyosiy inqirozi va iqtisodiy tanazzuli hukumatni 

jamiyatni universal din atrofida to‘plashga majbur qildi. Xristianlikni ta’qib qilish 

to‘xtadi, insoniyot tarixida vijdon erkinligining yangi sahifasi ochilib, davlat va din 

o‘rtasida konstruktiv munosabatlar boshlandi. Vijdon erkinligi tushunchasi paydo 

bo‘lib, qonuniy jihatdan mustahkamlandi.  

Lekin xristianlik Rim imperiyasining davlat diniga aylangach, bir paytlar o‘zi 

boshidan kechirgandek, boshqa dinlarga nisbatan murosasizlik ko‘rsata boshladi. 

X-XI asrlarda tashkil topgan Papa teokratiyasi (cherkov boshlig‘ining ayni paytda 



224  

davlat boshlig‘i ham bo‘lganligi) bid’atchilar (ya’ni odatdagi din g‘oyalariga qarshi 

chiquvchilar) bilan kurash boshlab, inkvizitsiya boshlandi. G‘arbiy va Markaziy 

yevropada XVI asrda boshlangan reformatsiya rasmiy cherkov tomonidan vijdon 

erkinligini barbod qilishga qaratilgan harakatlariga javob edi. Djordano Bruno, 

Galileo Galiley, Yan Gus va boshqa ko‘plab iqtidorli olimlar yovuzlik qurboni 

bo‘lishdi. 1555-yil 25-sentabrda Augsburg reyxstagida protestant knyazlari va 

imperator Ferdinand I o‘rtasidagi tuzilgan bitim, ya’ni diniy sohadagi tinchlik 

shartnomasi, nemis katoliklari va protestantlari o‘rtasidagi urushlarga nuqta qo‘ydi. 

Augsburg diniy tinchlik shartnomasi “cuius regio, eius religio” (ya’ni, hokimiyat 

kimniki bo‘lsa, diniy e’tiqod ham shuniki) tamoyilini ta’kidladi, ya’ni hukmdorga 

istalgan dinini tanlash huquqini berdi va boshqa dinga e’tiqod qiluvchilarga 

ko‘chib ketish ixtiyori berildi. “Bag‘rikenglik akti”24 Styuartlar sulolasining diniy 

siyosatini yumshatishga va davlat anglikan cherkovi va undan chetlashgan 

protestant-dissenterlar o‘rtasidagi keskinlikni yo‘qotishga yo‘naltirilgan edi.  

Yevropa Ma’rifatparvarlik davri faylasuflari vijdon erkinligi tushunchasini 

sekulyarizatsiya jarayoni bilan bog’lab, o‘zlarining salmoqli hissalarini qo‘shdilar.  

Sekulyarizatsiya (lotin. saecularis – dunyoviy; xristianlikda –muqaddas 

manbalardan uzilgan degani). Ushbu so‘zning dunyoviy ma’nolari ¬ jamoaviy va 

shaxsiy hayotning barcha jabhalarini din ta’siridan xalos etish jarayoni diniy 

tashkilotlar mulkidan davlat foydasiga voz kechish. G‘arbiy Yevropada 

Ma’rifatparvarlik va  XVIII-XX  asrlardagi revolyutsiyalar davrida  diniy holatdan 

dunyoviylikka o’tish jarayoni keskinlik bilan o’tdi. 

Ingliz ma’rifatparvari J.Lokk turli xil diniy yo‘nalishdagi sektalarning 

fanatizmiga qarshi chiqib, diniy bag‘rikenglikni targ‘ib qildi. U o‘z fikrlarini 

“Xristianlik oqilligi” (1695) asarida aytib o‘tadi. Bu asarida Lokk protestantlik 

ruhida Iso Masihning “asl” ta’limotini keyin paydo bo‘lgan o‘zgarishlardan 

ajratishga harakat qiladi. Modomiki, insonning aqli cheklangan ekan, - deb fikr 

yuritadi Lokk, - hatto oqil xristianlik ham vahiyga, ilohiyotning “ruh orqali 

o‘tuvchi” tajribasiga muhtoj, busiz har qanday din quruqdir. 



225  

Fransuz ma’rifatparvarligi vakili Jan Jak Russo tarbiya jarayonida insonning 

ichki vijdon ovozi shaklida amal qiluvchi diniy hissiyot bo‘lishini, uning 

vatandoshi Volter esa ma’rifatli aqlni qo‘llab-quvvatlagan. Vijdon erkinligi 

g‘oyalari Lessingning “Donishmand Natan” dramasida aks etgan. T.Djefferson 

Amerika Konstitutsiyasida vijdon erkinligi muammolarini ko‘targan. 

O‘zbekistonda vijdon erkinligi O‘zbekistonda vijdon erkinligining  

Asosiy Qonun bilan kafolatlangan. O‘zbekistonda vijdon erkinligi huquqiga ko‘ra 

fuqaro o‘zining dinga e’tiqod qilish yoki qilmasligi, ibodat qilishda, diniy rasm-

rusumlar va marosimlarda qatnashish yoki qatnashmaslikka, diniy ta’lim olishga 

o‘z munosabatini belgilayotgan paytda uni u yoki bu tarzda majbur etishga yo‘l 

qo‘yilmaydi. Voyaga yetmaganlarni diniy tashkilotlarga jalb etish, shuningdek, 

ularning ixtiyoriga, ota-onalari yoki ularning o‘rnini bosuvchi shaxslar ixtiyoriga 

zid tarzda dinga o‘qitishga yo‘l qo‘yilmaydi. Dinga e’tiqod qilish yoki o‘zga 

e’tiqodlar erkinligi milliy xavfsizlikni va jamoat tartibini, boshqa fuqarolarning 

hayoti, salomatligi, axloqi, huquqi va erkinliklarini ta’minlash uchun zarur bo‘lgan 

darajadagina cheklanishi mumkin. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasida, 

“Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risida”gi O‘zbekiston Respublikasining 

qonunida (1998), hukumatimiz qarorlarida, shuningdek, qator xalqaro 

deklaratsiyalar va qonunchilik aktlarida bag‘rikenglikning asosiy tamoyillari 

to‘g‘risida so‘z yuritiladi. 

Chet el fuqarolari va fuqaroligi bo‘lmagan shaxslar O‘zbekiston Respublikasi 

fuqarolari bilan teng ravishda vijdon erkinligi va diniy e’tiqod erkinligi huquqidan 

foydalanadilar hamda vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi qonun 

hujjatlarini buzganlik uchun qonunda belgilangan tarzda javobgar bo‘ladilar (3-

modda). 

O‘zbekiston Respublikasida din davlatdan ajratilgan. Hech bir dinga yoki 

diniy e’tiqodga boshqalariga nisbatan biron-bir imtiyoz yoki cheklashlar 

belgilanishiga yo‘l qo‘yilmaydi (5-modda). Ta’lim tizimi ham O‘zbekistonda 

dindan ajratilgan. Ta’lim tizimining o‘quv dasturlariga diniy fanlar kiritilishiga 



226  

yo‘l qo‘yilmaydi. Fuqarolarining dunyoviy ta’lim olish huquqi ularning dinga 

bo‘lgan munosabatidan qat’iyy nazar ta’min etiladi (7-modda).  

O‘zbekiston fuqarolari dinga munosabatidan qat’iyy nazar qonun oldida 

tengdirlar. Hech kim diniy e’tiqodini ro‘kach qilib qonunda belgilangan 

majburiyatlarni bajarishdan bosh tortishga haqli emas (4-modda).  

O‘zbekistonda bir diniy konfessiyadagi dindorlarni boshqasiga kiritishga 

qaratilgan xatti-harakatlar (prozelitizm), shuningdek, boshqa har qanday 

missionerlik faoliyati man etiladi. (5-modda). Mamlakatimizda missionerlik va 

prozelitizmning oldini olish, ayniqsa yoshlarni bunday zararli oqimlar domiga 

tushib qolishlarining oldini olish bo‘yicha tizimli chora-tadbirlar amalga oshirishni 

taqozo qilmoqda. Bu vazifani muvaffaqiyatli hal etishda yosh avlodni hozirgi 

davrda mamlakatimizda din sohasida sodir bo‘layotgan o‘zgarishlar, yaratilgan 

imkoniyatlar bilan muntazam asosda tanishtirib borish muhim ahamiyatga ega.  

Davlat diniy tashkilotlar zimmasiga o‘zining hech qanday vazifasini 

bajarishni yuklamaydi, ularning qonun hujjatlariga zid bo‘lmagan faoliyatiga 

aralashmaydi. Diniy tashkilotlar davlat vazifalarini bajarmaydi. Davlat diniy 

tashkilotlarning faoliyatini hamda dahriylik targ‘ibotiga oid faoliyatini mablag‘ 

bilan ta’minlamaydi (5-modda). 

O‘zbekistonda davlat va dinning o‘zaro munosabatlari qonun bilan muhofaza 

qilinadi. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyaning 18- moddasida ushbu 

huquqiy asoslar o‘z ifodasini topgan: O‘zbekiston Respublikasida barcha fuqarolar 

bir xil huquq va erkinliklarga ega bo‘lib, jinsi, irqi, millati, tili, dini, ijtimoiy kelib 

chiqishi, e’tiqodi, shaxsi va ijtimoiy mavqeyidan qat’iyy nazar qonun oldida 

tengdir. Vijdon erkinligi kafolatlari 31-moddada o‘z aksini topgan: Har bir inson 

xohlagan dinga e’tiqod qilish yoki hech qaysi dinga e’tiqod qilmaslik huquqiga 

ega. Diniy qarashlarni majburan singdirishga yo‘l qo‘yilmaydi. 57-moddaga ko‘ra 

diniy adovatni targ‘ib qiluvchi, xalqning ma’naviyatiga tajovuz qiluvchi, 

shuningdek, harbiylashtirilgan birlashmalarning, milliy va diniy ruhdagi siyosiy 

partiyalarning hamda jamoat birlashmalarining tuzilishi va faoliyati taqiqlanadi. 

Yashirin tashkilotlar va birlashmalarning tuzilishi taqiqlangan. 



227  

O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar” 

to‘g‘risidagi qonunida davlat organlari bilan diniy tashkilotlarning o‘zaro 

munosabatlarini muvofiqlashtirish hamda vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar 

to‘g‘risidagi qonun hujjatlari ijrosini nazorat qilish vazifasi O‘zbekiston 

Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita 

zimmasiga yuklanadi. Qo‘mitaning huquqiy maqomi O‘zbekiston Respublikasi 

Vazirlar Mahkamasi tomonidan tasdiqlangan Nizom bilan belgilanadi. 

Davlat turli dinlarga e’tiqod qiluvchi va ularga e’tiqod qilmaydigan fuqarolar, 

har xil e’tiqodlarga mansub diniy tashkilotlar o‘rtasida o‘zaro murosa va hurmat 

o‘rnatilishiga ko‘maklashadi, diniy va o‘zga mutaassiblikka hamda ekstremizmga, 

munosabatlarni qarama-qarshi qo‘yish va keskinlashtirishga, turli konfessiyalar 

o‘rtasida adovatni avj oldirishga qaratilgan xatti-harakatlarga yo‘l qo‘ymaydi (5-

modda). Qoraqalpog‘iston Respublikasi Vazirlar Kengashi, viloyat, tuman va 

shahar hokimliklari va fuqarolarning o‘zini o‘zi boshqarish organlari tegishli 

hududlarda vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi qonun hujjatlariga 

rioya etilishi uchun qonun bo‘yicha javobgardirlar (6-modda). 

Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi Qonunning maqsadi  har bir 

shaxsning vijdon erkinligi va diniy e’tiqod huquqini, dinga munosabatidan qat’iy 

nazar fuqarolarning tengligini ta’minlash, shuningdek, diniy tashkilotlarning 

faoliyati bilan bog‘liq munosabatlarni tartibga solib turishdan iborat. 

Diniy tashkilotlar amaldagi qonun hujjatlari talablariga rioya etishlari shart. 

Dindan davlatga va konstitutsiyaga qarshi targ‘ibot olib borishda, dushmanlik, 

nafrat, millatlararo adovat uyg‘otish, axloqiy negizlarni va fuqaroviy totuvlikni 

buzishda, bo‘hton, vaziyatni beqarorlashtiruvchi uydirmalarni tarqatishda, aholi 

o‘rtasida vahima chiqarishda hamda davlatga, jamiyat va shaxsga qarshi qaratilgan 

boshqa xatti-harakatlarda foydalanishga yo‘l qo‘yilmaydi. Terrorizm, narkobiznes 

va uyushgan jinoyatchilikka ko‘maklashadigan, shuningdek, boshqa g‘arazli 

maqsadlarni ko‘zlovchi diniy tashkilotlar, oqimlar, sektalar va boshqalarning 

faoliyati man etiladi. Davlat hokimiyati va boshqaruv organlariga, mansabdor 

shaxslarga tazyiq o‘tkazishga qaratilgan har qanday urinish, shuningdek, yashirin 



228  

diniy faoliyat qonun bilan taqiqlanadi (O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon 

erkinligi va diniy tashkilotlar” to‘g‘risidagi qonunining 5-moddasi)25. 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari 

bo‘yicha qo‘mita to‘g‘risidagi Nizomiga ko‘ra (O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar 

Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar 

Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni 

tasdiqlash haqida qarori) quyidagilar Qo‘mitaning asosiy vazifalari hisoblanadi: 

- vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi qonun hujjatlariga muvofiq din 

ishlari sohasida yagona davlat siyosatini amalga oshirish; 

- O‘zbekiston Respublikasining dunyoviy davlat tamoyilini amaliy ro‘yobga 

chiqarish, fuqarolarning vijdon erkinligi kafolatlarini himoya qilish; 

- diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini tarqatish, turli konfessiyalar o‘rtasida 

adovatni yuzaga keltirishga qaratilgan xatti-harakatlarga yo‘l qo‘ymaslik 

choralarini ko‘rish; 

- jamiyatda diniy-ma’rifiy muhit barqarorligi va e’tiqod erkinligiga tahdid 

tug‘dirishi mumkin bo‘lgan omillarni o‘rganish, tahlil qilish va ularning oldini 

olish choralarini ko‘rish, shuningdek, ushbu jarayonlarda diniy-ma’rifiy soha 

vakillarining ishtirokini kengaytirish. 

Konfessiyalararo kengashi tarkibiga O'zbekistonda faoliyat yuritadigan eng 

yirik diniy konfessiyalarning rahbarlari kiradi. 2019 yil holatiga ko'ra, 

O'zbekistonda 16-ta diniy konfessiyalar mavjud, Konfederatsiyalararo Kengashi 

tarkibiga 17 a'zo kiradi. 

Hozirda O‘zbekiston aholisining soni 33 milliondan oshgan bo‘lib, ular 130 

dan ziyod millat va 16 diniy konfessiyaga mansubdir. Dindor fuqarolarimizning 94 

foizdan ziyodi islom diniga e’tiqod qiladi. 3,5 foizga yaqin fuqarolar xristian 

dinining pravoslav yo‘nalishiga mansub bo‘lib, qolganlarini boshqa konfessiya 

vakillari tashkil etadi, ular o‘zaro tinchlik va hamkorlikda yashab kelmoqda.. Hozir 

O‘zbekiston Respublikasida 2257 diniy tashkilot faoliyat olib bormoqda. Ulardan 

2083 tasi islomiy, 160 tasi xristian, 8 tasi yahudiy, 6 tasi bahoiy jamoalari bo‘lib, 

bittadan Krishnani anglash jamiyati va Budda ibodatxonasi mavjud. Bulardan 



229  

tashqari konfessiyalararo O‘zbekistondagi Bibliya jamiyati ham faoliyat 

yuritmoqda.  

 

Hozirgi zamondagi “vijdon erkinligi” tushunchasi 

Inson huquqlari Umumjahon deklaratsiyasida (1948), 

Inson huquqlari va asosiy erkinliklar bo‘yicha Yevropa 

konvensiyasida (1950), BMT Bosh Assambleyasi 

tomonidan 1981-yilda qabul qilingan Din va e’tiqodlar niqobidagi murosasizlik va 

kamsitishning barcha shakllariga barham berish to‘g‘risidagi Deklaratsiyada, Vena 

uchrashuvidagi Yakuniy hujjatda (1989), Yangi Yevropa uchun Parij xartiyasida 

(1990), UNESCOning 1995-yil 16-noyabrdagi Bosh konferensiyasida 5.61 

rezolyutsiyasi qabul qilingan Bag‘rikenglik tamoyillari Deklaratsiyasida qayd 

etilgan. UNESCO bag‘rikenglik deklaratsiyasining 3-moddasida (1995) 

ta’kidlanishicha, bag‘rikenglik hozirgi davrda ilgarigi hamma davrlardagidan ko‘ra 

muhimroq, chunki bizlar jamiyatning barcha asosiy sohalari: iqtisodiyot, siyosat, 

madaniy, aloqalarning tez rivojlanayotgan, integratsiya va hamkorlik, aholining 

keng ko‘lamli ko‘chishi davrida yashayapmiz. Har bir mintaqaning noyobligi va 

har xilligi tufayli murosasizlikning  va mojarolarning kengayishi dunyoning barcha 

qismlariga potensial jihatdan tahdid soladi. Bunday tahdidlardan milliy chegaralar 

himoya qila olmaydi, chunki ular global xarakter kasb etmoqda.  

 Bundan tashqari vijdon erkinligi inson huquqlari sohasidagi respublikamiz 

ham qo‘shilgan xalqaro-huquqiy hujjatlar: Inson huquqlari xalqaro deklaratsiyasi; 

Din va e’tiqodlarga asoslangan murosasizlik va kamsitishning barcha shakllariga 

barham berish to‘g‘risidagi Deklaratsiya; rivojlanish huquqiga egalik 

Deklaratsiyasi; Dinlararo muloqot va dunyo madaniyati bo‘yicha UNESCO 

Xalqaro kongressi va boshqalar bilan qo‘llab-quvvatlanyapti. 

2017-yil 19-dekabrda BMT Bosh Assambleyasining 72/176-sonli 

Rezolyutsiyasi qabul qilindi. Unda diniy murosasizlik, kamsitish, isnod keltirish va 

ularga bog‘liq zo‘ravonlik, shuningdek, din va e’tiqod niqobidagi odamlarni 

kamsitish holatlari butun dunyoda ko‘payib borayotgani ta’kidlandi. Bu esa milliy, 

Xalqaro meyoriy 

hujjatlarda vijdon 

erkinligi 



230  

mintaqaviy va xalqaro miqyosda jiddiy oqibatlarga olib kelishi mumkin. 

Rezolyutsiya yuqorida qayd etilgan barcha salbiy holatlarga barham berishga 

targ‘ib qiladi26. 

Birlashgan Millatlar Tashkilotining Bosch Assambleyasi, 2017-yil 11-

dekabrdagi 72/136-sonli Rezolyutsiyada dinlararo va madaniyatlararo muloqot va 

hamkorlik zarurligi haqida gap boradi. Bu borada BMT, UNESCO, Anna Lind 

jamg‘armasi, Qirol Abdulla Ibn Abdulaziz nomidagi Xalqaro dinlararo va 

madaniyatlararo muloqoti markazi  muhim ahamiyatga ega27.  

2017-yil 19-sentyabrda BMT Bosh Assambleyasining 72-sessiyasidagi 

nutqida Davlatimiz Rahbari Yoshlar huquqlari to‘g‘risidagi xalqaro konvensiyani 

ishlab chiqish hamda maxsus rezolyutsiyani qabul qilish tashabbusi bilan chiqdi. 

2018-yil 12-dekabr BMT Bosh Assambleyasida “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik” 

rezolyutsiyasi qabul qilindi. 

Dunyo bo‘ylab ekstremistik 

tashkilotlarning XXI asr bo‘sag‘asidan 

hozirgacha faoliyati tahlillari shuni 

ko‘rsatmoqdaki, diniy ekstremistik 

oqimlar (DEO) faoliyatining aksariyati siyosiy muzokaralar o‘tkazish diplomatik, 

mafkuraviy va ma’rifiy yo‘llar vositasida, barham topgan. Qadim zamonlardan beri 

dinlar ko‘plab ma’naviy-axloqiy qadriyatlarni o‘zida mujassam etib keladi. 

Xalqlarning hayot tarzi xususiyatlari ular ibodat qilayotgan dinlarda va vijdon 

erkinligi xususiyatlarida aks etadi. Shu bilan birga dunyodagi yirik dinlarning 

hammasi insonning qadr-qimmati, saxovat, ezgulik, tinchliksevarlik kabi 

g‘oyalarga tayanadi, halollik va ochiq ko‘ngillikni, oliyjanoblikni targ‘ib qiladi. 

Sharq adabiyoti ham bag‘rikenglikning mustahkamlanishiga yordam bergan. Buni 

Sharqning Rumiy, Sa’diy, Navoiy, Bobur va boshqa mutafakkirlarining asarlaridan 

ham yaqqol bilish mumkin. A.Navoiy asarining qahramonlari har xil millat – turk, 

fors, yunon, xitoy, arman – va din vakillaridan ekanligi ham bejiz emas. 

Qur’onda keltirilgan insonparvarlik g‘oyalari konsensus (kengash), adolat 

kabi zamonaviy siyosiy tamoyillarga monand. 

Ma’rifiy islomni targ‘ib etish – 

yoshlarni diniy-radikal g‘oyalardan 

muhofaza etish omili sifatida 



231  

1. O‘zaro maslahat bilan bo‘ladigan ishlar konsensus tamoyilini namoyish 

qiladi: “Ular Parvardigorlariga itoat etgan va namozni barkamol ado etgan 

zotlardir. Ularning ishlari o‘zaro maslahat (bilan) bo‘lur va Biz ularni rizqlantirgan 

narsalardan (muhtojlarga) ehson qilurlar” (Qur’on, Sho‘ro surasi, 38-oyat).  

“Allohning rahmati sababli (Siz, ey, Muhammad,) ularga (sahobalarga) 

muloyimlik qildingiz. Agar dag‘al va toshbag‘ir bo‘lganingizda, albatta, (ular) 

atrofingizdan tarqalib ketgan bo‘lur edilar. Bas, ularni afv eting, (gunohlari uchun) 

kechirim so‘rang va ular bilan kengashib ish qiling!” (Oli Imron surasi 159-oyat). 

Shayx Abdulaziz Mansurning ushbu oyatga izohi: Allohdan ko‘rsatma berilmagan 

ishlarda Muhammad payg‘ambar sahobalar bilan bamaslahat ish tutadi. 

Maslahatlashib (Allohga) tavakkal qilgan holda o‘sha ishni amalga oshiraveradi. 

2. Mol-mulkka egalik huquq masalalarida adolat tamoyili Qur’onning bir 

qator oyatlarida o‘z ifodasini topgan. Misol uchun, Niso surasi 58-oyatda: 

“Darhaqiqat, Alloh omonatni o‘z egalariga topshirishingiz va odamlar o‘rtasida 

adolat bilan hukm qilishingizga buyurar. Albatta, Alloh sizlarga yaxshigina nasihat 

qilur. Albatta, Alloh eshituvchi va ko‘ruvchi zotdir”. 

 Zulm va rahmdillik masalalarida adolatlilik tamoyili alohida muhim rol 

o‘ynaydi. Sho‘ro surasining 40, 41, 42-oyatlari: “(Har qanday) yomonlikning 

jazosi xuddi o‘ziga o‘xshash yomonlikdir. Bas, kimki afv etib (o‘rtani) tuzatsa, 

uning mukofoti Allohning zimmasidadir. Albatta, U zolim (tajovuzkor)larni 

sevmas”. “Albatta, kimki mazlum bo‘lganidan so‘ng (zulm qilgan kimsadan) 

g‘olib bo‘lsa (intiqom olsa), bas, ular(ni ayblash)ga yo‘l yo‘qdir”. “Faqat 

odamlarga zulm qiladigan va erda nohaqlik bilan hadlaridan oshadigan kimsalar(ni 

ayblab jazolash)gagina yo‘l bordir. Ana o‘shalar uchun alamli azob bordir”. 

Yaxshilik va yomonlik masalalarida adolat tamoyili – ijtimoiy axloqning ajralmas 

xususiyatidir. Oli Imron surasi, 30-oyat: “Har bir jon o‘zi qilgan yaxshi va yomon 

amallari (ko‘z o‘ngida) hozir qilingan Kun (Qiyomat)da ular (yomon amallari) 

bilan uning o‘rtasi uzoq masofa bo‘lishini orzu qiladi. Alloh sizlarni "O‘zidan" 

ogohlantiradi. Alloh bandalarga mehribondir”28. “Yaxshi” va undan hosil bo‘lgan 

so‘zlar Qur’onda 200 martadan ko‘p uchraydi. 



232  

Din sotsiologiyasi bo‘yicha mashhur amerikalik olim Jefri Xedden 

fundamentalizmning quyidagi turlarini ajratgan: teologik, siyosiy, madaniy va 

nihoyat, global fundamentalizm29. IShID terrorchilik tashkilotida mana shularning 

barchasi mujassam. Muqaddas matnlar kontekstidan ajratib olingan iqtiboslar bilan 

niqoblab, islomning insonparvarlik g‘oyalarini ongli ravishda buzib ko‘rsatuvchi 

IShID mafkurachilari o‘z teologik davlati – xalifat tuzish bilan bog‘liq siyosiy 

maqsadlarga intiladilar. Ular shafqatsizlik, yolg‘on, johillikka asoslangan o‘zlariga 

xos bo‘lgan madaniyatlarini yaratmoqdalar. Ushbu tashkilotning asosiy quroli – 

terror va tahdidlar bo‘lib, ular global xarakter kasb etmoqda30. 

2017-yil 19-sentabrda Davlatimiz Rahbari BMT Bosh Assambleyasining 72-

sessiyasidagi o‘z nutqida ma’rifiy islom dinining insonparvarlik ahamiyatiga yana 

bir bor e’tiborni qaratib,: “Biz butun jahon jamoatchiligiga islom dinining asl 

insonparvarlik mohiyatini yetkazishni eng muhim vazifa, deb hisoblaymiz”- deya 

ta’kidlaydi.  

 

 

4.3. Diniy mutaassiblik va ekstremizmga qarshi mafkuraviy kurash: 

O‘zbekiston tajribasi 

Mazmun. Diniy fanatizm (mutaassiblik), ekstremizm, fundamentalizm, 

terrorizm, xalqaro terrorizm tushunchalari, ularning reaktsion mohiyati. Virtual 

olamdagi tahdidlar. Mafkuraviy immunitet tushunchasi. Internet tarmog‘idagi 

axborot g‘oyaviy xurujlarga qarshi kurash. Zamonaviy diniy ekstremistik 

oqimlarning shakllanish tarixi. Diniy ekstremistik oqimlar tomonidan sof islom 

tushunchalarini buzib talqin etilishi. O‘zbekiston Respublikasida mutaassiblik va 

ekstremizm xavfini oldini olishning huquqiy va tashkiliy asoslari. O‘zbekistonning 

diniy mutaassiblik va ekstremizmga qarshi mafkuraviy kurash boradasidagi 

tashabbuslari va ularning xalqaro hamjamiyat tomonidan e’tirof etilishi. 

 

 



233  

Diniy fanatizm (mutaassiblik) – o‘z diniy 

qarashlarini mutlaq haqiqat sifatida e’tirof etgan 

holda boshqa diniy e’tiqodlarga nisbatan 

murosasiz munosabatda bo‘lish. Mutaassiblikka 

berilgan odamlar va ularning guruhlari tarqatayotgan g‘oyalari va amaliy faoliyati 

jamiyatdagi ijtimoiy barqarorlikka tahdid hisoblanadi. Insoniyat tarixida bunday 

e’tiqoddan g‘arazli siyosiy maqsadlarda foydalanilgan. O‘rta asrlardagi yevropada 

“muqaddas yerlarni ozod etish” g‘oyasi ostida xristian ruhoniylari da’vati bilan 

Sharq tomon amalga oshirilgan salb yurishlari, keyinchalik amalga oshirilgan 

inkvizitsiyalar, Reformatsiyaga qarshi harakatlar, islom dunyosida avval va hozirgi 

kunda faoliyati kuzatilayotgan diniy-ekstremistik oqimlarning mafkurasi zamirida 

diniy mutaassiblik yotadi. Islom dini mutaassiblikni, fundamentalizm va 

aqidaparastlikni qoralaydi. Teran o‘ylashga, boshqalarga nisbatan murosali 

bo‘lishga chaqiradi31. 

Aqidaparastlik – dindagi aqida va qoidalarni ijtimoiy hayotning barcha 

sohalariga ko‘r-ko‘rona qo‘llash va mutlaqlashtirishga qaratilgan harakatlar 

hisoblanadi. Aqidaparastlik barcha dinlarda turli mazhab va yo‘nalishlar orasida, 

shuningdek, dunyoviy jamiyatda keskinlik, nizo va to‘qnashuvlar kelib chiqishiga 

sababchi bo‘ladi. Aqidaparast guruhlar o‘z g‘oyalarini tushuntirish, ishontirish kabi 

usullar orqali targ‘ib etishni tan olmaydi. Ular o‘z da’volarida boshqalarga nisbatan 

o‘ta johil va murosasiz munosabatda bo‘ladilar. O‘zini shak-shubhasiz haq, deb 

bilish, haqiqatni faqat men bilaman, degan qarashga asoslangan manmanlik esa 

zo‘ravonlikni yuzaga keltiradi32. 

Diniy fundamentalizm (lotin. fundamentalis – asos): 

1) keng ma’noda deyarli barcha dinlar ichida uchraydigan oqim bo‘lib, 

mazkur oqim tarafdorlari ijtimoiy hayotning barcha sohalarida dastlabki diniy 

manbalarning talablariga qaytishni targ‘ib qiladilar. Fundamentalistlarning asosiy 

jihatlari muqaddas matnlarni so‘zma-so‘z talqin qilish, diniy ta’limotni mutlaqo 

o‘zgarmas, deb e’lon qilish, barcha diniy ko‘rsatmalarni to‘la-to‘kis bajarishni 

talab etish va h.k. Diniy fundamentalizm buzg‘unchi mohiyatga ega. Chunki u 

Diniy fanatizm, ekstremizm, 

fundamentalizm, terrorizm 

va xalqaro terrorizm 



234  

jamiyatda ustuvor maqsad sifatida milliy qadriyatlarni mustahkamlash, davlat 

manfaatlarini himoya qilishni emas, balki gumanizm, demokratiya tamoyillarini 

inkor etgan holda muayyan din mafkurasi asosida “yangi tartib” joriy qilishga 

chaqiradi. Diniy fundamentalizm hozirgi zamondagi dunyoviy davlatchilikni rad 

etib, dinni siyosiy sohada ham inson ustidan hukmron, deb talqin qilib, jamiyat 

ustidan xudo nomidan harakat qiluvchi diniy hokimiyatni tiklashni targ‘ib qiladi;  

2) tor ma’noda XX asrning boshida AQShda protestantlik yo‘nalishida 

vujudga kelgan oqim tushuniladi. Protestant fundamentalistlari Bibliyani so‘zma-

so‘z talqin etgan, ijtimoiy-ma’naviy hayotda xristian dinining mutlaq (monopol) 

boshqaruv huquqini talab etganlar. Oqim o‘z nomini 1912-yildan “Asos” nomli 

davriy nashridan olgan. Fundamentalistlar 1919-yili Filadelfiyada “Umumjahon 

xristian fundamentalistlari uyushmasi”ni tuzgan33. 

Islom yo‘nalishidagi fundamentalistlar turli yo‘nalish va kayfiyatdagi 

guruhlarni o‘z ichiga oladi. Ayrimlari terroristik usullar bilan qonuniy hokimiyatga 

qarshi kurash olib borsalar, boshqalari targ‘ibot-tashviqot ishlari, diniy ta’lim, 

jamoat tashkilotlari, maktab, universitet, ommaviy axborot vositalariga kirib 

borish, adabiyot, audio-videokassetalar, SD-DVD-disklar tarqatish bilan 

shug‘ullanadilar.  

Diniy g‘oyalar–diniy da’vatlar, aqidalar, ilohiy qadriyatva maqsadlar 

ifodalangan qarashlar majmuyi. Ular turli dinlarning amal qilish yo‘lini belgilab 

olishda namoyon bo‘ladi34. 

Keyingi yillarda Yevroosiyo qit’asi va Afrikada joylashgan qator 

mamlakatlarda ijtimoiy-siyosiy vaziyatga salbiy ta’sir o‘tkazayotgan diniy-

ekstremistik va terroristik tashkilotlarning faollashuvi kuzatilmoqda. Ma’lumki, 

muayyan siyosiy omillar va turli ilmiy yondashuvlar bilan bog‘liq sabablarga ko‘ra 

diniy mutaassiblik va ekstremizm tushunchalari bo‘yicha soha mutaxassislari 

tomonidan umume’tirof etilgan yagona ta’rif yo‘q.  

O‘zbekiston tomonidan imzolangan “Terrorizm, separatizm va 

ekstremizmga qarshi kurash bo‘yicha Shanxay Konvensiyasi” (Shanxay, 2001-yil 

15-iyun)ga muvofiq ekstremizm – konstitutsion tuzumni zo‘rlab o‘zgartirish, kuch 



235  

ishlatish orqali hokimiyatni egallash va ushlab turish, jamoat xavfsizligiga tajovuz 

qilishga qaratilgan faoliyat, mazkur maqsadlar yo‘lida noqonuniy qurolli tuzilmalar 

tashkil etish yoki ularning faoliyatida ishtirok etish hisoblanadi. 

O‘zbekiston Respublikasining 2018-yil 30-iyulda qabul qilingan O‘RQ 489-

sonli “Ekstremizmga qarshi kurash to‘g‘risidagi” qonunida ekstremizmga 

“ijtimoiy-siyosiy vaziyatni beqarorlashtirishga, O‘zbekiston Respublikasining 

konstitutsiyaviy tuzumini zo‘rlik bilan o‘zgartirishga, hokimiyatni zo‘rlik ishlatib 

egallashga va uning vakolatlarini o‘zlashtirib olishga, milliy, irqiy, etnik yoki diniy 

adovat qo‘zg‘atishga qaratilgan harakatlarning ashaddiy shakllari ifodasi” deb 

ta’rif berilgan35. 

Diniy sohada ekstremizm boshqa din vakillariga o‘ta murosasizlik (masalan, 

Hindistonda musulmonlar va hinduiylar, hinduiylar va sikxlar orasidagi nizolar), 

bitta din ichidagi (Pokiston, Afg‘oniston, Iroqda sunniylar va shialar, Suriyada 

alaviylar va sunniylar) mojaroli munosabatlar, dunyoviy tuzumga qarshi kurash 

(aksariyat musulmon mamlakatlarida) yoki xalqaro darajadagi sivilizatsion 

qarama-qarshiliklar (“Al-Qoida”, “Hizbulloh” tashkilotlari tomonidan AQSh 

yetakchiligidagi G‘arbga qarshi e’lon qilingan kurash) bilan bog‘liqdir.  

Ta’kidlash joizki, ekstremizm deyarli doimo siyosiy maqsadlarda – sekulyar 

davlatchilikka qarshi va muayyan konfessiya vakillarining hokimiyatni egallashga 

qaratilgan faoliyati bilan bog‘liq bo‘ladi. Shu nuqtayi nazardan, diniy ekstremizm 

– ba’zi diniy tashkilotlar yoki ayrim dindorlarning jamiyat qonun-qoidalariga mos 

kelmaydigan mafkurasi va faoliyati hisoblanadi. 

Diniy ekstremizmning mohiyati jamiyat uchun an’anaviy bo‘lgan ma’naviy-

axloqiy qadriyatlar va diniy-aqidaviy qarashlarni rad etish hamda umuminsoniy 

qadriyatlarga zid keluvchi dunyoqarashni tajovuzkor ravishda targ‘ib qilishdan 

iborat. Bu diniy oqim a’zolari tomonidan o‘z g‘oyalarini butun jamiyatga 

tarqatishga qaratilgan harakatlarda namoyon bo‘ladi. Diniy ekstremizmning xos 

jihatlari sifatida boshqacha dunyoqarash egalari, ayniqsa, boshqa din vakillari va 

dahriy (ateist)larga o‘ta murosasizlik, o‘z g‘oyalarini targ‘ib etish va 

atrofdagilardan go‘yoki ustun ekanini namoyish etish va ksenofobiyani qayd etish 



236  

mumkin. Diniy ekstremizm asosan dunyoviy davlatga, jamiyatda shakllangan 

tartibga, davlat va din orasidagi munosabatlarni muvofiqlashtiruvchi qonun va 

boshqa me’yoriy-huquqiy hujjatlarga qarshi qaratilgan bo‘lib, teokratik 

boshqaruvni barpo etishni maqsad qiladi. Diniy mutaassiblik va ekstremizm 

siyosat, madaniyat, millatlar va dinlararo munosabatlarga buzg‘unchi ta’sir 

o‘tkazadi.  

Islom olamida diniy ekstremistik mafkurani vujudga kelish ildizlari sifatida 

quyidagilarni e’tirof etish mumkin: 

– XX asr o‘rtalarida islom dunyosida mustamlakachilarga qarshi terror usullaridan 

foydalangan milliy-ozodlik harakati asosida keyinchalik kuch ishlatish uslublariga 

tayanuvchi guruhlarning vujudga kelishi;  

– Arab-Isroil urushlari va Yaqin Sharq muammosining hal etilmay 

kelayotgani, G‘arb mamlakatlarining turli geosiyosiy loyihalarni amalga oshirish 

orqali Yaqin Sharq davlatlarini o‘z ta’sir doirasiga olishga qaratilgan intilishlari; 

– yetakchi davlatlarning musulmon dunyosi mamlakatlaridagi energetik 

zaxiralar ustidan o‘z nazoratlarini o‘rnatishga qaratilgan siyosati; 

– ayrim musulmon davlatlarining mintaqaviy yetakchilik yo‘lida olib 

borayotgan o‘zaro raqobati doirasida boshqa musulmon mamlakatlarida o‘z ta’sir 

doiralarini kengaytirishga qaratilgan intilishlari; 

– sunniylar va shialar orasida an’anaviy davom etib kelayotgan qarama-

qarshiliklarning davlatlararo munosabatlar darajasiga ko‘tarilishi oqibatida o‘zaro 

kurashning turli ko‘rinishlarda, jumladan, noqonuniy qurolli tuzilmalar orqali olib 

borilishi. 

O‘zini islom nomi bilan bog‘laydigan diniy-ekstremistik tashkilotlarning 

xususiy jihatlari quyidagilardan iborat: 

– dunyoviy davlat va jamiyatga murosasiz munosabatda bo‘lish va uni 

shariatga asoslangan tuzumga aylantirishga harakat qilish; 

– dinning davlatdan ajratilishini rad etish va jamiyatning barcha a’zolarini 

majburan shariat talablari asosida hayot kechirishini ta’minlash; 

– islom dinini dunyoning boshqa jamiyatlariga qarshi qo‘yish; 



237  

– mamlakatlarning mustaqilligi va hududiy  yaxlitligini tan olmaslik, yagona 

davlat - “xalifalik” qurish g‘oyasini ilgari surish; 

– o‘z maqsadlari yo‘lida davlat va jamiyatda ijtimoiy-siyosiy barqarorlikni 

izdan chiqarishga qaratilgan xatti-harakatlarga urg‘u berish; 

– o‘z g‘oyalariga ergashmagan musulmonlarni dindan chiqqanlikda, 

“kofir”likda ayblash, an’anaviy islom tarafdori bo‘lgan ulamolarni 

obro‘sizlantirish, ularga tazyiq o‘tkazish va hattoki o‘ldirish. 

Terrorizm zamonaviy ilmiy doiralarda uch nuqtayi nazardan, ya’ni jinoiy 

faoliyat, terroristik guruh va terroristik ta’limot sifatida qaraladi. Ko‘pchilik 

mutaxassislar terrorizm ostida turli ijtimoiy guruhlar tomonidan siyosiy maqsadlar 

yo‘lida kuch ishlatish yoki kuch ishlatish bilan qo‘rqitishni e’tirof etadilar.  

O‘zbekiston Respublikasining 2000-yil 15-dekabrdagi 167-II-sonli 

“Terrorizmga qarshi kurash to‘g‘risida”gi qonuniga ko‘ra: 

- terrorizm – siyosiy, diniy, mafkuraviy va boshqa maqsadlarga erishish uchun 

shaxsning hayoti, sog‘lig‘iga xavf tug‘diruvchi, mol-mulk va boshqa moddiy 

obyektlarning yo‘q qilinishi (shikastlantirilishi) xavfini keltirib chiqaruvchi hamda 

davlatni, xalqaro tashkilotni, jismoniy yoki yuridik shaxsni biron-bir harakatlar 

sodir etishga yoki sodir etishdan tiyilishga majbur qilishga, xalqaro munosabatlarni 

murakkablashtirishga, davlatning suverenitetini, hududiy yaxlitligini buzishga, 

xavfsizligiga putur yetkazishga, qurolli mojarolar chiqarishni ko‘zlab 

ig‘vogarliklar qilishga, aholini qo‘rqitishga, ijtimoiy-siyosiy vaziyatni 

beqarorlashtirishga qaratilgan, O‘zbekiston Respublikasining Jinoyat kodeksida 

javobgarlik nazarda tutilgan zo‘rlik, zo‘rlik ishlatish bilan qo‘rqitish yoki boshqa 

jinoiy qilmishlardir; 

- xalqaro terrorizm – bir davlat hududi doirasidan tashqariga chiqadigan terrorizm.  

Bugungi kunda yirik xalqaro terrorchi tashkilotlar qatorida “Al-Qoida”, 

“Iroq va Shom islom davlati”, “Ash-Shabab”, “Xayat tahrir ash-Shom”, “Sharqiy 

Turkiston islom harakati”, “Turkiston islom harakati”, “Islom jihodi ittihodi” va 

hokazolarni ko‘rsatish mumkin. 



238  

Terroristik guruhlarning mafkurachilari omma ongini 

egallash va fuqarolik jamiyatining ichiga chuqur kirib 

borishni ustuvor vazifa sifatida qaraydilar.Yangi 

jangarilarni yollashning asosiy manbalari sifatida virtual makon, qamoqxonalar, 

masjidlar, yoshlar tashkilotlari, milliy diasporalar, maktablar, o‘ldirilgan yoki 

qamoqqa olingan jangarilarning oila a’zolari, terrorizmga qarshi tadbirlarda jabr 

ko‘rganlar hisoblanadi36. Masalan, birgina ijtimoiy tarmoqlar orqali amalga 

oshirilgan tartibsizliklarning salbiy oqibatlarini 2011-yilning boshlarida bir qator 

arab davlatlarida yuz bergan “tvitter inqilobi” voqealarida ham ko‘rish mumkin. 

Xususan, tashqi kuchlar tomonidan Facebook, Twitter ijtimoiy tarmoqlari va 

proksi-IP xizmatidan foydalangan holda Tunis, Misr, Liviya, Suriyadagi 

tartibsizliklar tashqi kuchlar tomonidan nazorat qilib turilgan. Ayniqsa, yoshlar 

orasida mutaassiblikka yo‘g‘rilgan forumlarning tobora ommalashuvi hamda 

ularda turli ko‘rinishdagi buzg‘unchi “fatvo”larning berib borilishi muammoning 

naqadar jiddiy tus olib borayotganini namoyon etmoqda.  

Internet tarmog‘ida tarqatilayotgan ma’lumotlar tahlili diniy mutaassiblik va 

ekstremizm g‘oyalarining targ‘iboti hujumkor va tajovuzkor tarzda, chuqur nazariy 

asosda amalga oshirilayotganidan dalolat bermoqda. O‘zbekistonga tahdid 

solayotgan aksariyat ekstremistik saytlar, blog va forumlar rus va o‘zbek tillarida 

bo‘lib, buzg‘unchi kuchlar tomonidan nafaqat respublikada, balki Markaziy 

Osiyoda beqarorlik keltirib chiqarish maqsadida foydalanilmoqda. Mazkur 

saytlarda diniy mutaassiblik va ekstremizm mafkurasi bilan birga davlatlararo 

nizolar keltirib chiqarishga mo‘ljallangan ayirmachilik va millatchilikni avj 

oldirishga qaratilgan g‘oyalar ham ilgari surilmoqda. 

Bunday tahlikali sharoitda fuqarolarda, ayniqsa yoshlarda diniy ekstremizm 

va terrorizmga qarshi mafkuraviy immunitetni kuchaytirish, din haqida xolis 

tushunchalar shakllantirish, ushbu tushunchalar zamirida jamiyatga vatanparvarlik, 

millatparvarlik, daxldorlik g‘oyalarini chuqur singdirish, turli diniy mutaassib 

oqimlarning soxta iddaolariga nisbatan murosasiz munosabat shakllantirish muhim 

ahamiyat kasb etadi.  

Virtual olamdagi 

tahdidlar 



239  

Mafkuraviy immunitet (lotin. “immunitatis” – biror narsadan ozod etish) – 

shaxs, ijtimoiy guruh, millat, jamiyatni turli zararli g‘oyaviy ta’sirlardan 

himoyalashga xizmat qiluvchi tizim. Mafkuraviy immunitet tizimining asosiy va 

birinchi elementi bilimdir. Ikkinchi element ana shunday ilg‘or bilimlar zamirida 

shakllanadigan baholar, qadriyatlar tizimidir. Uchinchi element ijtimoiy-iqtisodiy, 

siyosiy, madaniy va ma’rifiy sohalardagi maqsadlar tizimi bilan bog‘liq. Bunday 

aniq maqsadlar tizimi bo‘lmas ekan, inson, millat yoki jamiyat, goh oshkora, goh 

pinhona ko‘rinishdagi mafkuraviy tazyiqlarga bardosh bera olmaydi. 

Ushbu yo‘nalishdagi ishlarda mafkuraviy profilaktik ishlarning o‘rni katta. 

Mafkuraviy profilaktika ijtimoiy institutlar tomonidan xilma-xil shakllarda amalga 

oshiriladigan g‘oyaviy-tarbiyaviy, huquqiy, ijtimoiy-siyosiy, iqtisodiy, ma’naviy 

ishlar majmuyini, bir so‘z bilan aytganda, to‘g‘ri tashkil etilgan butun tarbiya 

tizimini qamrab olishi lozim. 

Jumladan, Internet tarmog‘ida diniy mutaassiblik va ekstremizmqa qarshi 

mafkuraviy kurashning asosiy yo‘nalishlari sifatida quyidagilarni qayd etish 

mumkin: 

- Internet saytlari va ijtimoiy tarmoqlarda diniy-ekstremistik oqimlar(DEO)ning 

aqidalaridagi soxta da’volarni sof islom ta’limoti asosida fosh etish; 

- Internet tarmog‘ida DEO va xalqaro terroristik tashkilotlar yetakchilarining ijobiy 

imidjini yo‘qqa chiqarish, o‘zlari o‘ylab topgan “qahramonlik” sifatlarini ularning 

jinoiy qilmishlari va kirdikorlari misollarida keng jamoatchilik oldida ro‘yi-rost 

ochib berish; 

- yoshlarning Internetda radikallashuviga sabab bo‘layotgan omillarni aniqlab, 

ularni barham qilish choralarini ko‘rish; 

- Internetdagi diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini targ‘ib qiluvchi sayt va 

sahifalarning faoliyatini aniqlash va qonunlarda belgilangan tartibda to‘xtatish. 

Islom dunyosidagi deyarli 

barcha diniy-ekstremistik 

oqimlarning mafkurasida tizim 

tashkil etuvchi ikkita tamoyil – 

Zamonaviy diniy-ekstremistik oqim va 

tashkilotlarning shakllanish tarixi hamda 

ular tomonidan sof islom 

tushunchalarining buzib talqin etilishi 



240  

takfir va jihod mavjud. “Takfir” – dindan chiqqanlikda ayblashdir. Masalaning 

e’tiborli jihati shundaki, ekstremistlar tomonidan takfir aynan musulmonlarga 

qarshi qo‘llanilmoqda. Chunki aqidaparastlarning nazarida boshqa dinga e’tiqod 

qiluvchilar shunday ham kofir sanaladi.  

“Jihod” esa diniy-ekstremistik oqim vakillari tomonidan faqat muqaddas 

urush, “g‘azot” ma’nosida qo‘llanilib, islomiy davlat qurishning farz hisoblangan 

vositasi sanaladi. Bunday qurolli jihod musulmon bo‘lmaganlarga qarshi bo‘lgani 

kabi, dinsizlikda ayblangan musulmonlarga nisbatan ham amalga oshirilishi 

mumkin hisoblanadi. 

Bugungi kunda ekstremizm terrorizm bilan uzviy bog‘langan. So‘nggi 

yillarda Markaziy Osiyo va Shimoliy Kavkaz respublikalari, Afg‘oniston, 

Pokiston, Iroq, Liviya, Suriya, Mali, Misr kabi mamlakatlarda, Yaqin Sharq 

mintaqasida diniy-ekstremistik guruhlar o‘z maqsadlariga erishish vositasi sifatida 

kuch ishlatishdan foydalanmoqdalar. Ushbu jinoiy faoliyat siyosiy hokimiyat 

vakillariga nisbatan alohida qotillik uyushtirish, tinch aholi ichida ommaviy 

qurbonlarga olib keladigan, davlatning moddiy, iqtisodiy, axborot resurslariga 

zarar etkazishga qaratilgan qo‘poruvchilik ishlarini amalga oshirish, “axborot 

urushi” olib borish, xudkush-terrorchilardan keng ko‘lamda foydalanish kabi 

uslublarda amalga oshirilmoqda.  

XX asrning so‘nggi choragida ko‘proq tilga olina boshlagan xalqaro 

terrorizmning xarakterli jihatlari uning xalqaro huquq himoyasidagi obyektlar yoki 

subyektlarga qarshi qaratilgani, mustaqil davlatlar chegaralarini buzish orqali 

amalga oshirilishi, a’zolari yoki yo‘riqchilari ikki yoki undan ortiq davlat 

fuqarolari ekanligi, jangarilarning xorijdagi maxsus lagerlarda tayyorgarlik o‘tab 

kelishlari, shuningdek, qo‘poruvchilikni sodir etishda xorijiy davlatlar va 

ekstremistik uyushmalar yordamidan, xalqaro tus olgan noqonuniy qurol-yarog‘ 

savdosi va narkobiznesdan keladigan moliyaviy manbalardan foydalanishi 

sanaladi.  

Mutaxassislar islom dunyosida vujudga kelgan dastlabki terrorchilik guruhi 

sifatida xorijiylar (arab. “ajralib chiqqan, isyonchi”) diniy-siyosiy harakatini e’tirof 



241  

etadilar. Harakat 657-yil to‘rtinchi xalifa Ali ibn Abu Tolib va Shom hokimi 

Muoviya ibn Abi Sufyon orasida siyosiy hokimiyat uchun kurash borgan davrda 

vujudga kelgan. 657-yil ular o‘rtasida bo‘lib o‘tgan “Siffin jangi” Muoviya 

tarafdorlarining tashabbusi bilan to‘xtatilgan. Ali ibn Abu Tolib xalifani saylash 

masalasini ikkala tomondan tayinlanadigan vakillardan iborat “hakamlar”ning hal 

etishiga rozi bo‘lgan. Shunda Abdulloh ibn al-Kavva al-Yashkuriy at-Tamimiy, 

Itob ibn al-A’ur, Abdulloh ibn Vahb ar-Rosibiy kabi shaxslar yetakchiligida bir 

guruh jangchilar (turli manbalarda 6-12 ming deb keltiriladi) go‘yoki “Hukm faqat 

Allohniki, Ali hukm chiqarishni hakamlarga topshirib dindan chiqdi”, degan da’vo 

bilan xalifa Alining qarorgohi joylashgan Kufani tark etib, Haruraga ketib qolgan.  

Xorijiylar “imon amalsiz bo‘lmaydi”, “og‘ir gunoh qilgan musulmonlar 

abadiy do‘zaxda qoladi” degan g‘oyalar ostida og‘ir gunoh qilgan musulmonlarni 

dindan chiqqanlikda ayblab, ularga qarshi urush olib borish kerak, deb 

hisoblaganlar. O‘zga g‘oyalarga o‘ta murosasiz bo‘lgan xorijiylar nafaqat xalifalik 

hokimiyati vakillari, balki o‘zlariga ergashmagan musulmonlarni ham ayovsiz 

qirg‘in qilganlar.  

Diniy-ekstremistik mafkurada nafaqat davlatni dunyoviy qonunlar bilan 

boshqarish, balki ushbu qonunlarga itoat qilgan fuqarolarni ham dinsizlikda 

ayblash g‘oyasi mavjud. Jumladan, XX asrning ikkinchi yarmidan Misrda faoliyat 

ko‘rsatgan “Al-Jihod” guruhining yetakchilaridan biri Muhammad Abdusalom 

Faraj “Al-farida val-g‘oyiba (Unutilgan burch)” kitobida musulmon mamlakatlari 

hukumatlarini “salbchilar”, sionistlar va kommunistlarga xizmat qilishda ayblab, 

“kofir” deb e’lon qilgan hamda dindan qaytganlarni qatl etish shart, deb da’vo 

qilgan. M.Faraj avvalgi jihodiy g‘oyalarni yanada rivojlantirib, “musulmonlar 

dinsizlarning qo‘li ostida bo‘lgan vaqtda qurolli jihod o‘z-o‘zidan islomning 

oltinchi ustuniga aylanadi”, deb yozg37. 

1970-yillarning oxirida Afg‘onistonga sobiq Sovet Ittifoqining qurolli 

kuchlari kiritilishi hamda musulmon dunyosida mazkur armiyaga qarshi qurolli 

jihod e’lon qilinib, Afg‘oniston hududiga xorijiy mamlakatlardan jangarilarning 

kirib kelishi islomdagi mavjud salafiy aqidalar asosida yangi “Al-valou val-barou” 



242  

(o‘zbekchada taxminan “Allohning do‘stlarini sevish, dushmanlaridan 

nafratlanish”) konsepsiyasining shakllanishiga olib keldi. Mazkur tamoyil Qur’on 

oyatlari, hadislar, Ibn Taymiya, Ibn Qayyum al-Javziya, Muhammad ibn 

Abdulvahhob kabilarning asarlarini o‘ziga xos talqin qilish asosida bosh maqsad – 

turli yurtlardan kelgan jangarilarning o‘zlari begona bo‘lgan mamlakatlarda 

terrorchilik faoliyatini olib borishini shar’iy jihatdan asoslash bo‘lib, quyidagi 

tamoyillarni ilgari suradi: 

– go‘yoki ko‘pchilik musulmonlarning imoni susayib, kofirlarni do‘st va ittifoqchi 

qilib olgan. Oqibatda ular hayot kechirishda ulardan ibrat olib, o‘zlari dinsizga, 

yashayotgan davlatlari esa kufr yurtga aylanmoqda; 

– asl musulmonlarning barchasiga sobiq islom hududlarini ozod qilish uchun 

qurolli jihod go‘yoki majburiy (farz) amal hisoblanadi. 

Qayd etilganlardan ko‘rinib turibdiki, zamonaviy terrorchilar borgan sari 

o‘zlarining mavhum g‘oyalari yo‘lida istalgan insonni, dini va millatidan qat’iy 

nazar o‘ldirishdan qaytmaydigan darajada radikallashib bormoqdalar. 

Mutaxassislarning fikriga ko‘ra islomiy davlat qurish amaliy strategiyasini 

belgilashga diniy-ekstremistik mafkurada uch xil nazariy-konseptual yondashuv 

mavjud: 

– birinchi yondashuv Misrda o‘tgan asrning 20-yillarida vujudga kelgan 

“Musulmon birodarlar” tashkilotining birinchi rahbari Hasan al-Bannoning 

g‘oyalariga asoslanib, unga ko‘ra siyosiy hokimiyatni egallash uch bosqichda 

bo‘ladi: ma’rifiy va xayriya ishlari bosqichi; tashkilotni mustahkamlash va guruh 

a’zolarini chiniqtirish; siyosiy hokimiyatni qat’iyy harakatlar bilan qonuniy 

hukumatdan tortib olish; 

– ikkinchi yondashuv Hasan al-Bannoning izdoshi Sayid Qutb tomonidan 

ilgari surilgan bo‘lib, u butun jamiyatni “johiliya” da ayblab, uni qayta 

“tarbiyalash”ga va undan yordam olishga ishonmas edi. Shuning uchun S.Qutb 

islomiy davlat qurish uchun kurashni ikki bosqichga: zaiflik va jihodga bo‘lgan. 

“Zaiflik” davri go‘yoki “haqiqiy musulmonlar”ning e’tiqod sofligini asrash 

maqsadida johiliyat jamiyatidan “hijrat” qilish bilan bog‘liq bo‘lsa, jihod bosqichi 



243  

kichik “haqiqiy musulmon jamoasi”ning kufr jamiyat bilan g‘alabagacha qurolli 

kurash olib borishi hisoblanadi; 

– uchinchi yondashuv kofirlikda jamiyatni emas, balki undagi dunyoviy 

hokimiyatni ayblashga asoslangan. Siyosiy hokimiyatni egallash jamiyatni 

bosqichma-bosqich “islomlashtirish”, keng tarmoqlangan yashirin bo‘linmalar 

tashkil etish, davlat idoralari va qurolli kuchlarga kirib borish va vaziyat qulay 

bo‘lgan vaqtda davlat to‘ntarishini amalga oshirishni nazarda tutadi38. 

Diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlarning faoliyatida so‘nggi yillarda 

quyidagi xatarli jarayonlar kuzatilmoqda: 

– tinch aholi ichida mumkin qadar ko‘p qurbon bo‘lishiga qaratilgan 

terrorchilik harakatlari ko‘payib bormoqda. Terrorchilar ushbu harakatni atayin, 

qasddan va puxta rejalashtirib amalga oshirmoqdalar. Bosh maqsad – jamiyatda 

vahima darajasida qo‘rquv uyg‘otish, hukumatga ishonchsizlik shakllantirish 

hamda fuqarolarda psixologik karaxt holatni yuzaga keltirib, ularning qarshilik 

ko‘rsatish qobiliyati va irodasini sindirish; 

– terrorchi tashkilotlar ayrim siyosiy doiralarning manfaatparast siyosatidan 

o‘z maqsadida foydalanib, ulardan moliyaviy, moddiy-texnik va axborot ko‘mak 

olgan holda mustaqil davlatlarning hokimiyat tizimi va hududiy yaxlitligini 

buzishga qaratilgan buzg‘unchilik faoliyatini amalga oshirmoqdalar; 

– terror harakatlarida xorijiy mamlakatlardan kelgan yollanma jangarilarning 

ishtirok etishi keng tus oldi; 

– diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlar zamonaviy axborot va piar-

texnologiyalarni chuqur o‘zlashtirgan holda, “Internet” tizimidagi sayt va ijtimoiy 

tarmoqlardan quyidagi yo‘nalishlarda samarali foydalanmoqdalar: psixologik va 

axborot urushi olib borish; targ‘ibot-tashviqot o‘tkazish; mablag‘ to‘plash; yangi 

a’zolarni yollash; o‘zaro aloqani ta’minlash; o‘quv-malaka oshirish, mafkuraviy va 

amaliy terroristik faoliyatni tashkil etish uchun yo‘riqnomalar tarqatish. 

Qo‘llanmalar video, audio va kitob shaklida internetga joylashtiriladi. 

1990-yillarda mustaqillikni qo‘lga kiritgan va bozor iqtisodiyotiga 

asoslangan demokratik jamiyat qurish bilan bog‘liq chuqur ijtimoiy-siyosiy va 



244  

iqtisodiy islohotlarni boshidan kechirayotgan Markaziy Osiyoda ayrim norasmiy 

islomiy markazlar, jamg‘armalar va xalqaro diniy-ekstremistik guruhlarning 

homiyligi va yashirin ko‘magi yordamida aqidaparast shaxslar tomonidan turli 

diniy-ekstremistik guruhlar tuzildi. Mazkur guruhlar qatorida “Adolat uyushmasi”, 

“Islom lashkarlari”, “Islom tiklanish partiyasi”ning o‘zbek bo‘linmasi, “Odamiylik 

va insonparvarlik”, “Tavba” kabi islomiy partiya va harakatlarni qayd etish 

mumkin. O‘tgan davr ichida ushbu tuzilmalar tashqi va ichki omillar ta’sirida 

strategik va taktik jihatdan muayyan taraqqiyot davrini boshidan kechirdi.  

Mintaqada diniy-ekstremistik guruhlarning vujudga kelishi, rivojlanishi va 

bugungi kunda faoliyat olib borishiga sabab bo‘lgan tashqi va ichki omillar 

mavjud. Hozirgi kundagi voqelikka ustuvor ta’sir ko‘rsatib kelayotgan tashqi 

omillar qatorida quyidagilarni ko‘rsatish mumkin: 

– mintaqaga chegaradosh Afg‘oniston va Pokistonda diniy-ekstremistik 

tashkilotlarning keng ko‘lamda faoliyat olib borayotgani hamda ushbu 

mamlakatlar hududida MDH mamlakatlari fuqarolari ham tayyorgarlik o‘tayotgan 

jangarilarni tayyorlash markazlarining mavjud ekanligi; 

– qator musulmon mamlakatlarida “salafiylik” g‘oyalari targ‘ib qilinadigan 

diniy ta’lim muassasalarining mavjud ekanligi hamda mazkur muassasalarda 

mintaqa davlatlaridan chiqqan yoshlarning o‘qib kelayotganligi; 

– mintaqada faoliyat yuritayotgan diniy-ekstremistik tashkilotlarning xorijiy 

markazlar va homiylaridan moddiy yordam olayotganligi; 

– G‘arb va islom dunyosiga mansub ba’zi mamlakatlardagi ayrim siyosiy 

doiralar tomonidan mintaqa davlatlariga ta’sir o‘tkazish maqsadida ekstremizmga 

qarshi kurash masalasida ikkiyoqlama yondashuv, xususan, aqidaparast oqim 

a’zolariga “e’tiqod qurboni” deb qarash va “siyosiy qochqin” maqomi berish kabi 

siyosat olib borilayotganligi;  

– ekstremistik g‘oyalar “Internet” tarmog‘i va ayrim arab nodavlat tele- va 

radiokanallari orqali kirib kelayotganligi.  



245  

Mintaqa Respublikalarida diniy-ekstremistik tashkilotlarning faoliyatiga 

ijobiy muhit yaratayotgan salbiy ichki omillar qatorida quyidagilarni qayd etish 

mumkin: 

– aholining turli qatlamlari ichida barcha ijtimoiy-siyosiy va iqtisodiy 

muammolarni islomiy davlat qurish orqali hal etish mumkin, deb hisoblovchi 

toifaning mavjud ekanligi; 

– ayrim dinga moyilligi bor shaxslar, ko‘proq yoshlar va ayollar ichida 

diniy-ekstremistik g‘oyalarni sof islom ta’limoti sifatida qabul qilib, aldanib 

qolayotganlarning uchrayotganligi; 

– demografik bosim ostida yuzaga kelgan mehnat migratsiyasi sababli 

xorijga ish axtarib borayotgan shaxslar oila va mahallaning tarbiyaviy nazoratidan 

chiqib qolishi va DEO yollovchilarining ta’siriga tushib qolayotganligi; 

– ijtimoiy bandsizlik oqibatida shakllangan marginal qatlamlar aqidaparast 

guruh faollari targ‘ibot ishlari olib borishi uchun qulay ijtimoiy muhit sifatida 

shakllanib borayotganligi39.  

Hozirgi kunga kelib, Markaziy Osiyo mintaqasida faoliyati kuzatilayotgan 

diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlar qatorida “jihodchi” jamoalarni, 

“Turkiston islom harakati”, “Islom jihodi ittihodi”, “Imom Buxoriy katibasi”, 

“Tavhid va jihod”, “Salafiylar”, “Hizbut tahrir”, “Nurchilar”, “Akromiylar”, 

“Jamoati Tablig‘“, “Bay’at”, “Jamoati Ansorulloh”, “Jayshul Mahdiy”, “Jundul 

Xalifat” kabilarni ko‘rsatish mumkin. 

Agar diniy-ekstremistik guruhlar tomonidan sodir etilayotgan jinoiy 

faoliyatga e’tibor qaratsak, bunday ishlar islomda qat’iyyan man etilganining 

guvohi bo‘lamiz: 

Begunoh odamlarni o‘ldirish. Qur’onning 50 dan ziyod surasidagi yuzlab 

oyatlarda musulmonlar mo‘min-qobillik, tinchlikka va bag‘rikenglikka chaqirilgan. 

Musulmonlar uchun eng afzal amal haqida kelgan hadisda shunday deyiladi: 

“Rasululloh (s.a.v.)dan so‘radilar: “Yo Rasululloh! Musulmonlarning afzali qaysi 

kishidir?. U zot (sav): “Qo‘lidan va tilidan boshqa musulmonlar ozor topmagan 

kishidir”, – deb javob berdilar”40. 



246  

 Vidolashuv haji vaqtida Muhammad payg‘ambar (s.a.v.) musulmonlarning 

joni, mol-mulki va nomusi daxlsiz ekanini ta’kidlab aytganlar: “...Alloh taolo 

qoningiz, molingiz va oru nomusingizni bir-biringiz uchun ana shu muqaddas 

shahringiz, tabarruk oyingiz va ulug‘ ayyomingiz kabi muqaddas qildi”41. 

Tinch jamiyatda fitna chiqarish, odamlarni o‘ldirish, portlatish, o‘g‘irlab 

ketish, o‘z davlatiga qarshi chiqish kabi qabih ishlar orqali fitna chiqarish, xalqning 

xavfsizligi va xotirjamligini buzib, tahlikaga solish Qur’on ko‘rsatmasiga ko‘ra 

katta gunoh hisoblanadi. Musulmonlarga fitnada qatnashish Qur’onda qat’iyy man 

etilgan: “Sizlardan faqat zolimlargagina xos bo‘lmagan (balki hammalaringizga 

ommaviy bo‘ladigan) fitna (azob)dan saqlaningiz va bilib qo‘yingizki, Alloh jazosi 

qattiq (zot)dir” (“Anfol” surasi, 25-oyat)42.  

Imom Buxoriydan rivoyat qilingan hadisda musulmonlar fitnadan 

ogohlantirilib, aytiladi: “Abu Hurayra (r.a.) rivoyat qiladilar: “Rasululloh (s.a.v.) 

bunday dedilar: Fitnalar sodir bo‘lganda tik turgandan ko‘ra o‘tirgan afzaldir, tik 

turgan esa, yurib ketayotgandan, yurib ketayotgan esa yugurib ketayotgandan 

afzaldir, kimki fitnaga aralashib qolsa, halokatga uchraydi va kimki fitnadan panoh 

topsa, darhol yashirinsin!”. Ulamolar ushbu hadisni musulmon odam jamiyatda 

beqarorlik keltirib chiqaruvchi fitnalardan qanchalik uzoqda bo‘lsa, o‘zi va 

musulmon jamiyati uchun shunchalik foydali bo‘ladi, deb sharhlaydilar43. 

Amaldagi hukumat va qonunlarga itoatsizlik qilish. Islomda odilona 

saylangan hokimiyatga qarshi fitna qilib, qurol ko‘tarib chiqish man etilib, bunday 

holatda musulmonlarga qonuniy hukumatni himoya qilish buyurilgan. Imom 

Buxoriy keltirgan hadisda aytiladi: “Abu Hurayra (r.a.) rivoyat qiladilar: 

Rasululloh (s.a.v): “Kim menga itoat qilsa, Alloh taologa itoat qilgan bo‘ladi. 

Kimki amirga itoat qilsa, demak menga itoat qilibdi va kimki amirga osiylik qilsa, 

demak menga osiylik qilibdi. Chunki amir – orqasidan, ya’ni uni himoya qilib jang 

qilinadigan hamda u bilan dushmandan saqlanadigan qalqondir”44. 

 Mashhur hanafiy ulamo Imom Tahoviy (858–933)ning “Al-Aqida at-

Tahoviya” asarida yozilishicha: “Podshohlarimiz, rahbar amaldorlarimizga qarshi, 

garchi zulm qilsalar ham xuruj qilmaymiz, ularni duoi bad ham etmaymiz. Itoatdan 



247  

bosh tortmaymiz. Ularga itoat etishni Allohga itoat etish jumlasidan, ya’ni farz deb 

bilamiz. Ularning haqqiga duoi xayr etib turamiz”45. 

 “Takfir” (arabchada “kufr” – “inkor qilish”) ishlatish. Ushbu ibora shariatda 

ko‘proq Allohni tan olmaslik ma’nosida ishlatiladi. Mutaassib guruh a’zolari 

o‘zlarining soxta aqidalariga ergashmagan musulmonlarni “kofir”, ya’ni “dinsiz” 

deb asossiz hukm chiqaradilar. 

Yurtimiz musulmonlari e’tiqod qiladigan hanafiylik mazhabi va moturidiylik 

aqidasiga muvofiq imonning sharti yakkaxudolikka til bilan iqror bo‘lish, qalb 

bilan tasdiqlash sanaladi. Insonning imonini o‘lchash imkoniyati boshqa insonda 

yo‘q, chunki imon inson qalbida bo‘ladi. Shariatga ko‘ra qalbni faqat Alloh biladi. 

Shunga ko‘ra musulmon odamning imoni haqidagi hukmni yolg‘iz Alloh chiqarib, 

diniy amallarni bajarishi yoki bajarmasligidan qat’iyy nazar musulmonlarni kofirga 

chiqarish man etilgan. Hanafiylik mazhabi asoschisi Abu Hanifa aytganlar: “Imon 

– bu iqror va tasdiqdan iboratdir. Mo‘minlar imonda, tavhidda o‘zaro tengdirlar”46. 

“Hijrat” va “jihod” tushunchalarini soxta talqin etish. “Hijrat” arab lug‘atida 

biror narsadan ajrash, islom ta’limotida esa, Muhammad payg‘ambarning Makkani 

tark etib, Madinaga borishiga qiyosan qo‘llaniladi. Diniy-ekstremistik 

tashkilotlarning yetakchilari esa tinch davlatda yashab kelayotgan yoshlarni 

xorijdagi jangarilarning lagerlariga jo‘natish maqsadida go‘yoki “hijrat qilmagan 

dindan chiqadi, hijrat uchun musulmonga ota-onaning ruxsati shart emas” kabi 

soxta iddaolar bilan aldamoqda. Vaholanki, Muhammad payg‘ambar va undan 

keyin musulmon davlatlarini boshqargan xulafoi roshidinlar o‘zga yurtlarda 

yashayotgan musulmonlarni hech qachon musulmon davlati hududiga ko‘chib 

kelishlariga da’vat qilmagan. Abu Usmon Mujoshi’ ibn Mas’ud rivoyat qilgan 

hadisda aytiladi: “....Rasululloh(s.a.v): “Makka fathidan keyin hijrat yo‘q...”, 

dedilar”47. “Hijrat” haqida Imom Buxoriy rivoyat qilgan hadisda: “Rasululloh 

(s.a.v.) aytganlar: “Qo‘li va tili bilan o‘zgalarga ozor bermagan kishi musulmondir. 

Alloh taolo man etgan narsalardan qaytgan kishi Xudo yo‘lida hijrat qilgan 

kishidir”48, deyiladi. 



248  

Yuqoridagi dalillardan musulmonlar uchun barcha sharoitlar yaratilgan 

O‘zbekiston kabi mamlakatlardan islom ta’limotiga ko‘ra “hijrat” qilinmasligi 

haqidagi qat’iyy xulosa chiqadi. O‘z navbatida, “jihod” so‘zi arabchada insonning 

bor moddiy va jismoniy imkoniyatlarini ishga solib harakat qilishi ma’nosini 

anglatadi. Istilohda esa, ushbu so‘z bir qancha ma’nolarda ishlatiladi. Jumladan, 

“jihod” – Allohning yo‘liga da’vat qilish, yaxshilikka chaqirish va yomonlikdan 

qaytarish, Alloh yo‘lida insonning o‘z havoyi-nafsiga qarshi kurashi, ota-onaga 

xizmat qilishi va yovga qarshi kurashishdek turlari mavjud. Mutaassib guruhlar esa 

turli mamlakatlarda adolat bilan saylangan hukumatlarga qarshi terrorchilik 

harakati olib borishlarini “jihod” deb da’vo qilmoqda. 

Imom Termiziydan rivoyat qilingan hadisda “Jihodning afzali Alloh 

taoloning roziligini, deb inson o‘z havoi nafsiga qarshi jihod qilishidir”, deyilgan49.  

Imom Buxoriy rivoyat qilgan hadisda aytiladi: “Abdulloh ibn Amr (r.a.) 

rivoyat qiladilar: “Bir kishi Nabiy (s.a.v.)ning huzurlariga kelib, u zotdan jihod 

qilishga izn so‘radi. Shunda u zot: “Ota-onang tirikmi?” dedilar. U “Ha”, dedi. U 

zot (s.a.v.): “Unday bo‘lsa, ana o‘shalarning yo‘lida jihod qil!” dedilar”50. 

Islom ulamolari qurol jihod hukmi sharoitga qarab o‘zgarib turishi va ikki 

qism: talab (farzi ayn) va mudofaa (farzi kifoya)dan iborat ekanini ta’kidlaydilar. 

Hanafiy ulamolarning xulosalariga ko‘ra, talab jihodi hozirgi kunda yo‘q. Chunki 

musulmonlar hozir turli mamlakatlarda istiqomat qilib, mamlakatlar orasidagi 

munosabatlar hozirda o‘zaro urushmaslikka va elchixonalar orqali aloqalarga 

asoslangan. Mudofaa jihodi dushman musulmon yurtiga bostirib kirsa, himoya 

uchun zarur bo‘lib, u hech qachon ichki fitna shaklida bo‘lishi mumkin emas. 

Mustaqillik yillari dinning huquqiy 

davlat, fuqarolik jamiyatida tutadigan 

o‘rni va mavqeyi aniq belgilanib, bu 

sohada mustahkam qonunchilik 

poydevori yaratildi. Jumladan, 

O‘zbekiston Respublikasida diniy 

ekstremizm va terrorizm xavfini 

oldini olishning huquqiy va 

tashkiliy asoslari 



249  

O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasida “diniy tashkilotlar va birlashmalar 

davlatdan ajratilgan hamda qonun oldida tengdirlar”, degan tenglik tamoyil o‘z 

aksini topdi.  

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev Osiyoda 

hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha kengashning 2019-yil 15-iyunda 

Bishkekda o‘tgan beshinchi sammitidagi nutqida dinlararo hamjihatlikni 

mustahkamlash, ma’rifat va madaniyatlarni o‘zaro boyitish masalalari bo‘yicha 

tizimli muloqotni yo‘lga qo‘yishni taklif qildi. Xususan, O‘zbekistondagi islom 

sivilizatsiyasi markazi va Samarqanddagi Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot 

markazi buning uchun samarali platforma bo‘lib xizmat qilishi mumkinligini 

ta’kidladi51. 

Ma’lumki, O‘zbekiston qadim davrlardan turli millatga mansub, turfa 

dinlarga e’tiqod qiluvchi xalqlar tinch-totuv yashagan o‘lka bo‘lib kelgan. Bu ko‘p 

asrlik tarixiy an’ana bugungi kunda ham davom etib, umumiy, tinch va osoyishta 

uyimizda totuvlik, diniy bag‘rikenglik ruhi yanada mustahkamlanishi va rivoj 

topishiga asos bo‘lmoqda. 

Fuqarolarning huquq va erkinliklarini ta’minlash, jamiyat va alohida shaxsni 

tanazzulga boshlovchi g‘ayriinsoniy mafkura ta’siridan, u diniy yoki siyosiy 

mazmunga ega bo‘lishidan qat’iy nazar himoya qilish davlatning jamiyat 

xavfsizligini ta’minlash sohasidagi muhim vazifalaridan hisoblanadi. Shu nuqtayi 

nazardan O‘zbekistonda diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashning 

mustahkam huquqiy zamini yaratilgan. Jumladan, “Konstitutsiyaviy tuzumni 

zo‘rlik bilan o‘zgartirishni maqsad qilib qo‘yuvchi, respublikaning suvereniteti, 

yaxlitligi va xavfsizligiga, fuqarolarning konstitutsiyaviy huquq va erkinliklariga 

qarshi chiquvchi, urushni, ijtimoiy, milliy, irqiy va diniy adovatni targ‘ib qiluvchi, 

xalqning sog‘lig‘i va ma’naviyatiga tajovuz qiluvchi, shuningdek 

harbiylashtirilgan birlashmalarning, milliy va diniy ruhdagi siyosiy partiyalarning 

hamda jamoat birlashmalarining tuzilishi va faoliyati taqiqlanadi. Maxfiy 

jamiyatlar va uyushmalar tuzish taqiqlanadi.” (57-modda), deb belgilab 

qo‘yilganiga alohida e’tibor qaratish lozim52.  



250  

O‘zbekiston tomonidan diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurash 

borasida imzolangan barcha xalqaro, mintaqaviy va ikki yoqlama shartnoma, 

konvensiya va protokollarda belgilangan qoidalar respublikada mazkur yo‘nalishda 

qabul qilingan qonunlar va boshqa huquqiy-me’yoriy hujjatlarda o‘z aksini 

topmoqda va to‘laqonli ijrosi ta’minlanmoqda. 

O’zbekistonda 1999 yil fevral oyida 

terroristik hujum sodir bo‘lgandan 

so‘ng mamlakatimiz ekstremizm va 

terrorizmga qarshi kurashda yanada 

faol ishtirok eta boshladi. O’zbekiston 

Respublikasining birinchi Prezidenti I. 

A. Karimov xalqaro tashkilotlar - BMT, YEXHT, Shanxay hamkorlik tashkiloti, 

EAPC va boshqalar nuqtai nazarida ushbu dolzarb vazifani hal etishda hamkorlikni 

kuchaytirish zarurligini bir necha bor ta’'kidladi. Xususan, 2001-yil 28-sentabrda 

BMT Xavfsizlik kengashi doirasida terrorizmga qarshi kurash qo‘mitasining 

(XTKQ) tashkil etish tashabbuslarini ilgari surdi.  

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.M.Mirziyoyev 2017-yil 19-

sentabrda Birlashgan millatlar tashkiloti Bosh Assambleyasining 72-sessiyasida 

“Biz muqaddas dinimizni azaliy qadriyatlarimizning ifodasi sifatida behad 

qadrlaymiz, degan fikr bildirgan. Biz muqaddas dinimizni zo‘ravonlik va qon 

to‘kish bilan bir qatorga qo‘yadiganlarni qat’iyy qoralaymiz va ular bilan hech 

qachon murosa qila olmaymiz. Islom dini bizni ezgulik va tinchlikka, asl insoniy 

fazilatlarni asrab-avaylashga da’vat etadi”, deb ta’kidladi. 

Bunday adolatli yondashuv xalqaro doiralarda qo‘llab-quvvatlandi hamda 

BMT Xavfsizlik Kengashining 2017-yil 21-dekabrdagi 2396-sonli 

rezolyutsiyasida: “Terrorizm, zo‘ravon ekstremizm hech bir din, millat va 

sivilizatsiya bilan aloqador emas va bog‘liq holda talqin qilinmasligi kerak”, deb 

qayd etildi.  

Diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashning jahon tajribasi shuni 

ko‘rsatadiki, mazkur muammoni faqat harbiy kuch ishlatish bilan to‘la hal etib 

O‘zbekistonning diniy ekstremizm va 

terrorizmga qarshi mafkuraviy 

kurash boradasidagi tashabbuslari va 

ularning xalqaro hamjamiyat 

tomonidan e’tirof etilishi 



251  

bo‘lmaydi. Diniy ekstremizm va terrorizmni takror ishlab chiqarish tizimi saqlanib 

qolar ekan, qayd etilgan tahdidlar saqlanib qoladi. Diniy ekstremizm va terrorizmni 

takror ishlab chiqarish tizimining muhim bo‘g‘inlari aqidaparastlik va terrorizm 

mafkurasi, ularning ilhomchilari va da’vatchilari, mazkur mafkurani tarqatish 

kanallari va ularning ta’siriga tushayotgan shaxslar hisoblanadi.  

Internet va boshqa kommunikatsiya vositalarining o‘ta rivojlanib ketishi 

axborot tarqatish, xususan, g‘oyaviy-mafkuraviy ta’sir o‘tkazish imkonini borgan 

sari kengaytirib yubormoqda. Hozirgi kundagi mafkuraviy kurash – bu 

insonlarning qalbi va ongi, e’tiqodi, dunyoqarashi, ijtimoiy-siyosiy, ma’naviy 

timsollari uchun kurashdir. 

Shu nuqtayi nazardan, diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi axborot-

mafkuraviy kurashning uchta ustuvor yo‘nalishlari mavjud: 

1. Ommaviy axborot vositalari. OAV zamonaviy jamiyatda jamoatchilik 

fikrini shakllantiruvchi kuchli qurol sanaladi. Ma’lumki, diniy ekstremizmga 

munosabat, boshqa siyosiy jarayonlarga nisbatan bo‘lgani kabi, insonlarning 

ijtimoiy ongida shakllanadi. OAV diniy ekstremizm haqida ma’lumot beruvchi 

muhim manba sifatida o‘z auditoriyasining mazkur masalaga munosabatini 

shakllantirishi va o‘zgartira olishi mumkin. 

Jamoatchilik bilan aloqa terrorchilarning muhim quroli bo‘lib, OAV ushbu 

quroldan foydalanishdagi asosiy vosita hisoblanadi. Terrorchilar OAV orqali 

jamiyat ichida vahima va qo‘rquv tarqatishga, fuqarolarning davlat ularni 

muhofaza qila olishga bo‘lgan ishonchini yo‘qqa chiqarishga harakat qiladilar53.  

Bunday sharoitda respublika OAV oldidagi dolzarb vazifalardan biri diniy 

ekstremizm va terrorizm mafkurasini targ‘ib qilayotganlarning qabih rejalarini 

ro‘yi-rost ochib tashlash hisoblanadi. OAVning diniy ekstremizm va terrorizmga 

qarshi axborot-mafkuraviy kurashini samarali tashkil etishda quyidagi chora-

tadbirlarga e’tibor qaratilmoqda: 

– diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashning turli jihatlariga 

bag‘ishlangan davra suhbatlari, ko‘rsatuvlar va eshittirishlar, filmlar, roliklar 



252  

tayyorlash va ularni tele- va radiokanallarda efirga uzatish, “Internet” tarmog‘iga 

joylashtirish; 

– diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi mavzularda axborot portallari 

tashkil etish, ularda axborot (mavzuga oid yangiliklar, diniy sohada qabul qilingan 

qonun va me’yoriy hujjatlar, kitoblar) berib borish, mutaxassislarning mavzuga oid 

bahs-munozaralarini tashkil etish, tahliliy maqolalar joylashtirish; 

– OAV orqali aholini diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurash 

yo‘nalishida olib borilayotgan ishlar haqida xabardor qilib borish. Mavjud 

muammoni yashirish doimo ham ijobiy natija bermaydi. Aksincha, aholiga 

muammoning mohiyatini tushuntirib, davlat unga qarshi qanday kurash olib 

borayotganini yetkazish ijobiy omil hisoblanadi. 

2. Kommunikativ asosdagi axborot-targ‘ibot tadbirlari turli auditoriya yoki 

yakka tartibda amalga oshiriladigan bevosita muloqotga asoslangan bo‘lib, ular 

seminarlar, uchrashuvlar, konferensiyalar, shuningdek, umumiy yoki yakka 

tartibdagi suhbat shakllarida o‘tkazilish mumkin. Ta’kidlash joizki, axborot 

texnologiyalari yuksak sur’atlarda rivojlanayotgani va OAVdan interaktiv tarzda 

foydalanish imkoniyati oshib borayotganiga qaramay hozirgi vaqtda ham 

ikkiyoqlama muloqotga asoslangan omma bilan o‘tkaziladigan targ‘ibot va 

aksiltarg‘ibot ishlari eng ko‘p qo‘llanuvchi va samarali amaliyot sifatida saqlanib 

qolmoqda. Bunday tadbirlarga uchrashuvlar, seminarlar, davra suhbatlari kiradi. 

3. Ko‘rgazmali vositalarga asoslangan targ‘ibot va aksiltarg‘ibot ishlari 

aholini, asosan yoshlarni diniy-ekstremistik oqimlarga qo‘shilib qolishini oldini 

olish maqsadida tayyorlanadi. Ko‘rgazmali vositalar sifatida tashqariga 

qo‘yiladigan reklamalar, elektron tablo shaklidagi reklamalar, plakatlar, devoriy 

gazetalar, komikslar va hokazolarni qayd etish mumkin. 

2017-yil 19-sentabrda Davlatimiz Rahbari BMT Bosh Assambleyasining 

yuqorida 72 sessiyasida Yoshlar huquqlari to‘g‘risidagi xalqaro konvensiyani 

ishlab chiqish hamda “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik” deb nomlangan maxsus 

rezolyutsiyani qabul qilish tashabbusi bilan chiqdi. BMT tomonidan 2018-yil 12-

dekabrda ushbu rezolyutsiya qabul qilindiva jahonning etakchi davlatlari va 



253  

xalqaro tashkilotlar tomonidan e’tirof etildi. Rezolyutsiya O‘zbekiston 

Respublikasi Prezidentining diniy-ma’rifiy sohaga oid tashabbuslari nafaqat 

xalqimiz, balki xalqaro jamoatchilik tomonidan ham faol qo‘llab-

quvvatlanayotganini ko‘rsatib, dunyo jamoatchiligini bezovta qilayotgan terrorizm, 

ekstremizm, zo‘ravonlik, murosasizlik kabi bugungi kunning o‘tkir muammolariga 

yechim sifatida ilm-ma’rifat, o‘zgalarga adolatli va bag‘rikeng yondashuv hamda 

tinchlikparvar siyosatni targ‘ib qiladi. 

Ta’kidlash joizki, turli diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlar Markaziy 

Osiyo respublikalaridagi ijtimoiy-siyosiy vaziyatni izdan chiqarishga qaratilgan 

faoliyatini davom ettirmoqdalar. Shu nuqtayi nazardan Muhtaram Prezidentimiz 

Sh.Mirziyoyev jahon hamjamiyati e’tiborini Markaziy Osiyoda xavfsizlik va 

barqarorlikni ta’minlash maqsadida amaliy hamkorlikni yanada mustahkamlash, 

terrorizm, diniy ekstremizm, transmilliy jinoyatchilik va narkotrafik tahdidlariga 

qarshi samarali kurashishni BMT preventiv diplomatiya usullaridan foydalangan 

holda, shuningdek, MDH, ShHT, EXHT va boshqa nufuzli xalqaro hamda 

mintaqaviy tuzilmalar mexanizmlari doirasida o‘zaro hamkorlik, mintaqa 

mamlakatlari o‘rtasidagi amaliy hamkorlik mexanizmlari doirasida ta’minlash 

mumkin ekaniga, xavfsizlikka tahdidlarni “o‘ziniki va o‘zgalarniki” deb 

ajratishdan voz kechish, “yaxlit xavfsizlik” tamoyiliga amalda rioya qilish 

zarurligiga qaratmoqda. 

2018-yil 28 martda «Tinchlik jarayoni, xavfsizlik sohasida hamkorlik va 

mintaqaviy sheriklik» mavzusida Afg‘oniston bo‘yicha yuqori darajadagi Toshkent 

xalqaro konferensiyasi bo‘lib o‘tdi. Unda ishtirok etish uchun mamlakatimizga 

Afg‘oniston Islom Respublikasi Prezidenti Muhammad Ashraf G‘ani, BMTning 

Afg‘onistondagi maxsus vakili Tadamiti Yamamoto, Yevropa Ittifoqining tashqi 

ishlar va xavfsizlik siyosati bo‘yicha Oliy vakili Federika Mogerini, shuningdek, 

AQSh, Buyuk Britaniya, Germaniya, Italiya, Fransiya, Turkiya, Rossiya, Xitoy, 

Hindiston, Eron, Pokiston, Qozog‘iston, Qirg‘iziston, Tojikiston, Turkmaniston, 

Saudiya Arabistoni va Birlashgan Arab Amirliklari tashqi siyosat mahkamalari 

rahbarlari, jami 25 davlat va xalqaro tashkilot vakillari tashrif buyurdi54. 



254  

Afg‘oniston bo‘yicha o‘tkazilgan yuqori darajadagi Toshkent konferensiyasi 

zamonaviy Afg‘oniston tarixida xalqaro miqyosdagi eng qamrovli anjuman 

o‘tkazildi hamda uning yakuni bo‘yicha qabul qilingan, barcha qatnashchilarining 

yakdil pozitsiyasi ifoda etilgan “Toshkent deklaratsiyasi” Afg‘onistonda tinchlik 

o‘rnatish bo‘yicha o‘ziga xos Dastur bo‘ldi. 

2017-yil 15-iyun kuni Prezidentimiz diniy soha vakillari va keng 

jamoatchilik ishtirokida “Ijtimoiy barqarorlikni ta’minlash, muqaddas dinimizning 

sofligini asrash - davr talabi” mavzusida o‘tkazilgan anjumanda bugungi murakkab 

zamonda aholimizni, ayniqsa, yoshlarimizni turli yot g‘oyalarning ta’siridan 

asrash, jamiyatda diniy va milliy bag‘rikenglikni yanada mustahkamlash, bu 

boradagi hamkorlikda amalga oshiriladigan ishlar yuzasidan o‘z tavsiyalarini berdi. 

Mazkur tavsiyalar asosida “jaholatga qarshi ma’rifat bilan kurashish” uchun 

Surxondaryo viloyatida Imom Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, 

Samarqand viloyatida Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, Toshkentda 

O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazi tashkil etilgan. Xalqimizning 

ma’naviyatini, ma’rifatini yanada oshirish, yoshlarni sog‘lom dunyoqarashli, ilmga 

intiluvchan etib tarbiyalash kabi ezgu va umidbaxsh maqsadlar ko‘zda tutilgan.  

Ayni vaqtda, respublikada to‘g‘ri yo‘ldan adashganlarni ijtimoiy 

reabilitatsiya qilish va ularni sog‘lom hayotga qaytarish maqsadida mazkur 

shaxslar bilan keng jamoatchilikni jalb etgan holda tushuntirish-profilaktika 

ishlarini tizimli tashkil qilish, ularni maxsus ro‘yxatlardan chiqarish bo‘yicha 

mexanizm yaratildi.  

Ushbu toifaga mansub 20 mingdan ziyod fuqarolarning ichki ishlar 

organlarining maxsus hisobidan chiqarilishi jamiyatda katta ijobiy rezonans berdi 

hamda xorijiy mamlakatlarning O‘zbekistonning diniy ekstremizmning 

profilaktikasi bo‘yicha tajribasiga qiziqishlariga sabab bo‘lmoqda55. 

Tajribamiz shuni ko‘rsatmoqdaki, birinchi galda yoshlarni ilm-ma’rifatga 

o‘rgatish, ularga islom dinining insonparvarlik mohiyati, islom madaniyatining asl 

qadriyatlarini yetkazish ekstremizmga qarshi kurashishning eng samarali vositasi 

hisoblanadi. Mazkur maqsadlarda hamda diniy-ma’rifiy sohani yanada 



255  

rivojlantirish, milliy-ma’naviy merosimiz va qadriyatlarimizni yanada 

yuksaltirishga qaratilgan qaror va farmoyishlar qabul qilindi. Xususan, 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev 2018-yilning 16-

aprelidagi Farmoniga ko‘ra quyidagilar diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan 

takomillashtirishning ustuvor yo‘nalishlari etib belgilansin: “jaholatga qarshi 

ma’rifat” ulug‘vor g‘oya asosida dinning asl insonparvarlik mohiyatini, ezgulik, 

tinchlik va insoniylik kabi fazilatlar azaliy qadriyatlarimiz ifodasi ekanligini keng 

yoritish va bu sohadagi ilmiy-ma’rifiy faoliyatni jadal tashkil etish; islom va jahon 

sivilizatsiyasiga bebaho hissa qo‘shgan ajdodlarimizning boy madaniy merosini 

chuqur o‘rganish asosida yoshlarning ongu tafakkurini shakllantirish; dinni 

zo‘ravonlik va qon to‘kish bilan bir qatorga qo‘yadigan buzg‘unchi yot 

g‘oyalarning asl mohiyati va maqsadlari haqida aholining, ayniqsa, yoshlarning 

xabardorlik darajasini oshirish; jamiyatda milliy va diniy qadriyatlarimizga yot 

bo‘lgan g‘oyalarga nisbatan toqatsizlik muhitini shakllantirish; jamiyatda 

bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat, mehr-oqibat, tinchlik va totuvlikni, ijtimoiy-

ma’naviy muhit barqarorligini ta’minlashda diniy-ma’rifiy soha vakillarining 

daxldorlik hissi va ishtirokini yanada oshirish; diniy va dunyoviy bilimlar 

uyg‘unligini rivojlantirish asosida ta’lim sifatini oshirish, diniy-ma’rifiy sohada 

malakali kadrlarni tayyorlash, qayta tayyorlash va malakasini oshirishning yaxlit 

tizimini yaratish belgilangan.56 

Dunyoning turli nuqtalarida diniy aqidaparastlik va murosasizlik, 

millatchilik va irqchilik oqibatida nizolar avj olib borayotgan bugungi tahlikali 

zamonda ko‘pmillatli va ko‘pkonfessiyali jamiyatda totuvlikka erishish asosida 

demokratik islohotlarni amalga oshirish, bag‘rikenglik va millatlararo hamkorlikni 

ta’minlash dolzarb ahamiyat kasb etmoqda.  

Yurtimizda qadim zamonlardan turli dinga e’tiqod qiluvchi fuqarolar o‘zaro 

tinchlik va hamkorlikda yashab kelganlar. O‘lkamizning turli nuqtalarida masjid, 

cherkov va sinagogalar yonma-yon faoliyat ko‘rsatib kelgani, tariximizning eng 

murakkab va og‘ir davrlarida ham ular o‘rtasida kelishmovchilik va mojarolar 



256  

bo‘lmagani xalqimiz uchun diniy bag‘rikenglik azaliy qadriyat ekanidan dalolat 

beradi.  

Bugungi kunda ham yurtimizdagi bag‘rikenglikning buyuk tarixiy 

an’analariga monand ravishda O‘zbekistonda fuqarolarning vijdon va e’tiqod 

erkinligi ularning millati, irqi va diniy kelib chiqishidan qat’iyy nazar to‘liq 

kafolatlangan. Turli millat va din vakillari o‘rtasidagi hamjihatlikni mustahkamlash 

borasida keng qamrovli va izchil siyosat amalga oshirilmoqda.  

O‘z navbatida, mamlakatimizdagi mavjud konfessiyalar va turli millat 

vakillari o‘zaro do‘stlik va ahillikda yashab, umummilliy yuksalish yo‘lida 

xalqimizda milliy g‘urur va iftixor, vatanparvarlik va fidokorlik tuyg‘ularini 

shakllantirishga munosib hissa qo‘shib kelmoqdalar. 

Hech shubhasiz, O‘zbekistonning diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi 

mafkuraviy kurash, fuqarolarning vijdon erkinligini ta’minlash va diniy amallarini 

bajarishlariga yanada qulay sharoitlar yaratish, yoshlarni azaliy milliy va diniy 

qadriyatlar asosida barkamol etib tarbiyalash, ularni hozirgi tahlikali davrda turli 

soxta va mutaassib g‘oyalardan avaylab-asrash borasidagi tajribasi boshqa 

mamlakatlarga namuna bo‘la oladi. Abdurauf Fitrat aytganidek, bu dunyo 

haqiqatan ham kurash maydoniga, sog‘lom tan, o‘tkir aql va yaxshi axloq esa bu 

kurashning quroliga aylanib borayotganini chuqur anglab, shu borada jaholatga 

qarshi ma’rifat asosida ish olib borishimiz zarur. 

 

IV bob asosiy xulosalar 

- Sharq uyg‘onish davri madaniyati – umumjahon boyligidir. Diniy-ma’naviy 

merosni o‘rganish, jaholatga qarshi ma’rifat bilan kurashish, hozirgi zamon 

muammolarini hal etishi mumkin. Bugungi kunning dolzarb vazifalaridan biri – 

ziyorat turizmni rivojlanirish – bevosita diniy ma’rifiy merosni o‘rganish bilan 

bog‘liq. 

- Qadimdan yurtimiz hududida turli din va elat o‘z diniy qadriyatlari asosida 

emin-erkin hayot kechirib kelgan. 



257  

- Vijdon erkinligi O‘zbekistonda Konstitutsiya bilan kafolatlangan. Vijdon 

erkinligi huquqiga ko‘ra fuqaro o‘zining dinga e’tiqod qilish yoki e’tiqod 

etmaslikka, ibodat qilishda, diniy rasm-rusumlar va marosimlarda qatnashish yoki 

qatnashmaslikka, diniy ta’lim olishga o‘z munosabatini belgilayotgan paytda uni u 

yoki bu tarzda majbur etishga yo‘l qo‘yilmaydi. 

- O‘zbekistonning fuqarolarning vijdon erkinligini ta’minlash va diniy 

amallarini bajarishlariga yanada keng va qulay sharoitlar yaratish, yoshlarni azaliy 

milliy va diniy qadriyatlar asosida barkamol etib tarbiyalash, ularni hozirgi 

tahlikali davrda turli soxta va mutassib g‘oyalardan avaylab-asrash borasidagi 

tajribasi boshqa mamlakatlarga namuna bo‘ladi.  

- 2017-yil 19-sentabrda Davlatimiz Rahbari BMT Bosh Assambleyasining 72-

sessiyasidagi nutqida Yoshlar huquqlari to‘g‘risidagi xalqaro konventsiyani ishlab 

chiqish hamda maxsus rezolyutsiyani qabul qilish tashabbusi bilan chiqdi. 2018-yil 

12-dekabr BMT Bosh Assambleyasida “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik” 

rezolyutsiyasi qabul qilindi va jahonning yetakchi davlatlari va xalqaro tashkilotlar 

tomonidan e’tirof etildi. 

- Islom dini mutaassiblikni qoralaydi. Dindagi aqida va qoidalarni ijtimoiy 

hayotning barcha sohalariga ko‘r-ko‘rona qo‘llash va mutlaqlashtirishga qaratilgan 

harakat – aqidaparastlik – barcha dinlarda turli mazhab va yo‘nalishlar orasida, 

shuningdek, dunyoviy jamiyatda keskinlik, nizo va to‘qnashuvlar kelib chiqishiga 

sababchi bo‘ladi va zo‘ravonlikni yuzaga keltiradi. 

- Diniy-ekstremistik guruhlar islomda qat’iyyan man etilgan ishlarni qiladi: 

begunoh odamlarni o‘ldiradi; tinch jamiyatda fitna chiqaradi; amaldagi hukumat va 

qonunlarga itoatsizlik qiladi; mutaassib guruh a’zolari o‘zlarining soxta aqidalariga 

ergashmagan musulmonlarni “kofir”, “dinsiz”, ya’ni dindan chiqqanlikda ayblab, 

asossiz hukm chiqaradilar;”hijrat” va “jihod”tushunchalarini noto‘g‘ri talqin etadi, 

soxta iddaolar bilan yoshlar ongini zaharlaydi. Hanafiy ulamolarning xulosalariga 

ko‘ra talab jihodi hozirgi kunda yo‘q. 

- Ommaviy axborot vositalari – jamiyatimiz jamoatchilik fikrini 

shakllantiruvchi kuchli qurol sanaladi. Diniy ekstremizmga munosabat, boshqa 



258  

siyosiy jarayonlarga nisbatan bo‘lgani kabi insonlarning ijtimoiy ongida 

shakllanadi. 

- Terrorizm, zo‘ravon ekstremizm hech bir din, millat va sivilizatsiya bilan 

aloqador emas va bog‘liq holda talqin qilinmasligi kerak. 

- Jaholatga qarshi ma’rifat bilan kurashish, xalqimizning ma’naviyati, 

ma’rifatini yanada oshirish, yoshlarni sog‘lom dunyoqarashli, ilmga intiluvchan 

etib tarbiyalash kabi ezgu maqsadlar uchun Imom Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot 

markazi, Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, O‘zbekistondagi islom 

sivilizatsiyasi markazi tashkil etilgan.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. Zardushtiylikning qaysi muhim ijtimoiy g‘oyalarini bilasiz? 

2.  Tangrichilikning asosiy g‘oyasi qanday ifodalanadi? 

3. O‘zbekistonda ziyorat turizmi rivojlanishi qaysi muammolarni xal qilishi 

mumkin? 

4. Moddiy-madaniy meros obyektlariga nimalar kiradi? 

5. O‘zbekiston Respublikasining qaysi qonunlarida davlat va din o‘rtasidagi 

munosabat tamoyillari ro‘rsatilgan? 

6. O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar 

to‘g‘risida”gi (1998) qonunida missionerlik va prozelitizm haqida nima deyilgan? 

7. Davlat va din o‘rtasidagi o‘zaro munosabatlarning qaysi modellarini bilasiz? 

8. O‘rta asrlarda yevropadagi diniy murosasizlikning sababi nimada? 

9. Ma’rifiy islomni targ‘ib etishning maqsadi nimada? 

10. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi va qonunlarida “vijdon 

erkinligi” qanday ifodalanadi? 

11. Xalqaro bag‘rikenglik kuni nima uchun va qachon nishonlanadi?  

12. “Axborot soat” va “Ma’naviyat kunlarini” tashkil etishdan maqsad 

nima?  

13. O‘zbekistonning fuqarolarning vijdon erkinligini ta’minlash va diniy 

amallarini bajarishlariga qanday sharoitlar yaratilgan?  



259  

14. Islom dinida mutaassiblik va aqidaparastlik qanday ta’riflanadi?  

15. Islomda qat’iyyan man etilgan qaysi ishlarni diniy-ekstremistik guruhlar 

qiladilar?   

16. Nima uchun ommaviy axborot vositalari –jamiyatimiz jamoatchilik fikrini 

shakllantiruvchi kuchli qurol, deb sanaladi? 

17. O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazi, Imom Termiziy xalqaro 

ilmiy-tadqiqot markazi, Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazilarini tashkil 

etishdan maqsad nima?  

18. Kommunikativ asosdagi axborot-targ‘ibot tadbirlarining qaysi shakllarini 

bilasiz? 

19. O‘zbekistonning ekstremizm va terrorizmga qarshi mafkuraviy kurash 

boradasidagi qaysi tashabbuslarini bilasiz? 

20. Ma’rifiy islomni targ‘ib etishdan maqsad nima? 

 

IV modul bo‘yicha adabiyotlar ro‘yxati 

1. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi. – T.: O‘zbekiston, 2017. 

2. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-son 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha 

qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiqlash haqida qarori. -  

https://lex.uz/docs/4604155?otherlang=1 

3. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha 

faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.– 

2018-y.,16-aprel. 

4. Mirziyoyev Sh.M. Xalqimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan eng 

oliy bahodir. 2-jild. - T.: O‘zbekiston, 2018.  

5. Mirziyoyev Sh.M. “Milliy taraqqiyot yo‘limizni qat’iyyat bilan davom ettirib, 

yangi bosqichga ko‘taramiz”. –T.: “O‘zbekiston” NMIU, 2017. – 31-b. 

6. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b. 

7. Boboyev X., Xasanov S. “Avesto” – ma’naviyatimiz sarchashmasi. T., 2001.   

https://lex.uz/docs/4604155?otherlang=1


260  

8.  Ибрагимов Э., Тулеметова Г., Исокжонов Р.- Динамика развития 

религиоведения в Узбекистане (на материале анализа диссертационных 

исследований по религиоведению с 1992 по 2017 гг. и правительственных 

решений). - “Диншунослик фанининг методологияси, ёндашуви ва 

услубиятини такомиллаштиришнинг долзарб масалалари” мавзуидаги IX 

Республика илмий-амалий конференцияси. - Тошкент, “Тошкент ислом 

университети” нашриёт¬матбаа бирлашмаси, 2017й. Б. 10-14. 

9. Isxoqov M. Avesto: Yasht kitobi / Maxkamov tarjimasi. Toshkent, 2001. 

10. Ishoqov M.M. Unutilgan podsholikdan xatlar. – Toshkent: Fan, 1992; 

Sug‘diyona tarix chorrahasida. – T.: Fan, 1990. 

11. Махмудова Г.Т. Философская сущность Авесты. – Т., 2011 

12.  Otaxo‘jayeva A. Ilk o‘rta asrlar Markaziy Osiyo sivilizatsiyasida turk-sug‘d 

munosabatlari. Monografiya. –T.: ART-FLEX, 2010. 

13. Ртвеладзе Э., Саидова А.Х., Абдуллаева А.К. Авеста. Закон против дэвов 

(Видевдат)/Адаптированный перевод, исследование и комментарии СПб. 

Изд-во Политехнического ун-та, 2008.- 300 с. ISBN 978-57422-17-93-0 

14. Ртвеладзе Э. Великий шелковый путь. Энциклопедический справочник. 

Древность и раннее средневековье.Т.:“Ўзбекистон миллий 

энциклопедияси”.-1999.- С.81-86. 

15. Урозова Р.Т.Зардуштийликда аёл маъбудаларнинг тарихий-ижтимоий 

таҳлили. –Т. 2013 

16. Яблоков И. Н. Религиоведение : Учебное пособие и учебный словарь-

минимум по религиоведению. – М. : Гардарики, 2000. – С. 272 

17.  Hasanboyev O‘. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy 

tashkilotlar, oqimlar, mafkuraviy kurashning dolzarb yo‘nalishlari.– T.: TIU, 2014. 

– 552-b. 

18. Pahlavi Vendidad (Zand-i Jvit-Dev-Dat)/ Translit. Andtransl. in English by 

B.T.Anklesaria. Bombay, 1949.  

19. Pikkat K. Promoting peace through inter-cultural and -religious dialogue. // 

Intern. scient.-pract.conf. of Tashkent Islamic University jointly with the 



261  

UNESCO Representative in Uzbekistan and Committee of the Religion affairs 

under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan: 

"Interconfessional dialogue and religious tolerance-guarantee of stability in 

society."-P.16-19. In the same place: Wegmarshaus G.-R. The idea of 

tolerance. - P. 146-149 

20. Tulemetova G., Alimova M. European experience in supporting of religious 

tolerance. – (Diniy bag‘rikenglikni qo‘llab-quvvatlashda Yevropa tajribasi). – 

// TIU Ilmiy-tahliliy axborot, 2017, N 4.- ISSN 2181-7308.-B.37-40 

 

IV-modul mavzulariga havola 

  
                                                           

1 Shaked Sh. Zoroastrian Polemics against Jews in the Sasanian and Early Islamic 

Period //Irano-Judaica II. Studies relating to Jewish contacts with Persian culture 

through the ages.Ed. Sh.Shaked and A.Netzer. Jerusalem, 1990., 1990, р.87 
2 Mole M. Un ascetism moral dans les livres pelevis? //Revue de I'histoire des 

religions, 1959, P 156. 
3 Э.Ртвеладзе, А.Х.Саидова, А.К.Абдуллаева Авеста. Закон против дэвов 

(Видевдат)/Адаптированный перевод, исследование и комментарии СПб. 

Изд-во Политехнического ун-та, 2008.- 300 с. ISBN 978-57422-17-93-0. C. 62. 
4 Pahlavi Vendidad (Zand-i Jvit-Dev-Dat)/ Translit. Andtransl. in English by 

B.T.Anklesaria. Bombay, 1949. 
5 Bosworth, C.E.Al-Khwarazmi on various faith and sects, chiefly Iranian // Iranica 

Varia: Papersin Honor of Professor Ehsan Yarshater. Aclr 30, 1990, P.12. 
6 Shaked Sh. Esoteric Trends in Zoroastrianism //Proceedings of the Israel 

Academy of Sciences and Humanities. Vol. III. No.7. Jerusalem, 1969, P.189. 
7 Anquetil-Duperron A.N. Zend-Avesta.Ouvragede Zoroastre. T. - M. Paris, 1771. 
8 Boboyev X., Xasanov S.: “Avesto” – ma’naviyatimiz sarchashmasi. Toshkent, 

2001; Jabborov: Otashparastlik va muqaddas “Avesto” / Antik madaniyat va 

ma’naviyat xazinasi. Tarixiy-etnografik lavhalar. Toshkent, 1999; Isxoqov M.: 



262  

                                                                                                                                                                                           

Avesto. Yasht kitobi / Maxkamov tarjimasi. Toshkent, 2001; Karimov T.: 

Muqaddas “Avesto”. -Toshkent, 2000; Maxkamov A.: Avesto. Tarixiy-adabiy 

yodgorlik. - Toshkent, 2001; Xomidiy X., Duschonov B.: “Avesto” va tibbiyot. 

Toshkent, 2001; Otaxo‘jayeva A.: Ilk О‘rta asrlar Markaziy Osiyo sivilizatsiyasida 

turk-sug‘d munosabatlari. Monografiya. – T.: ART-FLEX, 2010; Ishoqov M.M. 

Unutilgan podsholikdan xatlar. – Toshkent: Fan, 1992; Sug‘diyona tarix 

chorrahasida. – T.: Fan, 1990. 
9 Богданов, 1961; Периханян, 1973, 1983; Safa-Isfehani, 1980; Deroy, 1987; 

Меликова, 1985; С.Т.Ганбаров, 1992; Расули, 1999; Саидов, Абдуллаев, 2000; 

Графский, 1999; 2001; А.Г.Периханян,1983; С.Т.Ганбаров, 1992; 

М.Б.Мейтарчиян, 1992; 1999; Mole, 1959, Grenet F. 1984 
10 Э.Ртвеладзе, А.Х.Саидова, А.К.Абдуллаева Авеста. Закон против дэвов 

(Видевдат)/Адаптированный перевод, исследование и комментарии СПб. 

Изд-во Политехнического ун-та, 2008.- 300 с. ISBN 978-57422-17-93-0 
11 Safa-lsfehani, 1980, р.1 
12 A.Г.Периханян: Общество и право в Иране в парфянский и сасанидский 

периоды - M.,1983, -С.248; С.T.Ганбаров: Политические и правовые идеи в 

Авесте. – Автореф.дисс.на соиск.уч.ст.канд.юрид.н. - Баку, 1992, -С. 15-17. 
13 Pahlavi texts / translated by E.W. West. Pt. V. Content of the Nasks. Delhi, 

1965, р.35-152 
14 Ртвеладзе Э. Великий шелковый путь. Энциклопедический справочник. 

Древность и раннее средневековье. Т.:“Ўзбекистон миллий энциклопедияси”. 

- 1999. - С.81-86. 
15 Ishoqov M.M. “Avestodagi” ikki egiz ruh “uchrashuvi” masalasining talqiniga 

doir. – Konfessiyalararo muloqot va diniy bag‘rikenglik – jamiyat barqarorligi 

garovi. \\ Xalqaro konferensiya materiallari to‘plami. – Toshkent, 2014-yil, 12-

noyabr. – 159-b – 162. Г.T.Махмудова: Философская сущность Авесты. - T., 

2011; R.T.Urozova. Zardushtiylikda ayol ma’budalarning tarixiy-ijtimoiy tahlili. –

T. 2013. 



263  

                                                                                                                                                                                           

16 Караматов Ҳ.С. Ўзбекистонда мозий эътиқодлар тарихи. – T.: JIDU, 2008. – 

Б. 9 
17 Alimova M., Nurahmedova B. Turkiy xalqlarning qadimgi diniy e’tiqodlari 

tarixidan. - Konfessiyalararo muloqot va diniy bag‘rikenglik – jamiyat barqarorligi 

garovi, Xalqaro konferensiya materiallari (12 noyabr; 2014; Toshkent) / 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Toshkent islom 

universiteti. – Toshkent: Toshkent islom universiteti.- 2014.- B. 207-208 
18 Oqilov C. X–XI asrlarda Movarounnahrda e’tiqod va diniy bag‘rikenglik 

siyosati// Xalqaro konferentsiya materiallari to‘plami. – Toshkent, 2014 yil, 12 

noyabr. – B.163 
19 Байтенова Н. Светскость как гарант цивилизованного развития 

государства\ Мат. межд. конф.«Ислам в современном светском государстве» 

мавзудаги Халқаро конференция материаллари тўплами. - Бишкек, 27-29 

сентябрь, 2017й. – С.85-89 
20 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha 

faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.– 2018-

y.,16-aprel.https://lex.uz/docs/-3686277 
21 Зиёрат туризмини ривожлантириш бўлими- https://religions.uz/pages/7 
22 Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita hamda “Vaqf” 

xayriya jamoat fondi hamkorligida “Vaqf” xayriya jamoat fondining tashkil etilishi 

va foliyatiga bag‘ishlangan matbuot anjumani. 
23 O‘zbekiston Respublikasining “Madaniy meros obyektlarini muhofaza qilish va 

ulardan foydalanish to‘g‘risida” qonuni.-https://www.lex.uz/docs/-

25461?otherlang=1 
24 "Акт о веротерпимости" (англ. Toleration Act, 1689), закон, принятый 

английским парламентом, допускающий терпимость по отношению к 

протестантам, не признававшим официальной церкви Англии. 
25 O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar 

to‘g‘risida”gi (1998) qonun, № 3–7 moddalari.  

https://lex.uz/docs/-3686277


264  

                                                                                                                                                                                           

26 Резолюция Генеральной Ассамблеей ООН 72/176 от 19 декабря 2017 года - 

https://undocs.org/ru/A/RES/72/176 
27 Резолюция 72/136 Генеральной Ассамблеей ООН от 11 декабря 2017 года - 

https://undocs.org/ru/A/RES/72/136 
28 Abdulaziz Mansur. Qur’oni karim ma‘nolarining tarjima va tafsiri. – T.: 

«Toshkent islom universiteti» nashriyot-matbaa birlashmasi, 2016. 624-b. 
29 Коровиков А.В. Исламский экстремизм в арабских странах. – М.: Наука, 

1990 . – 77 с. 
30 Tulepov A. IShID fitnasi. T.: “Movarounnahr”, 2015. 16-b. 
31 Islom. Entsiklopediya: A–H. – T.: «O‘zbekiston milliy entsiklopediyasi» Davlat 

ilmiy nashriyoti, 2003. 170-b. 
32 Milliy g‘oya: targ‘ibot texnologiyalari va atamalar lug‘ati.– T.: Akademiya, 

2007, 93-b. 
33 Яблоков И.Н. Религиоведение: Учебное пособие и учебный словарь-

минимум по религиоведению. – М.: Гардарики, 2000. – С.215 
34 Milliy g‘oya: targ‘ibot texnologiyalari va atamalar lug‘ati.– T.: «Akademiya», 

2007. 137-b. 
35 O‘zbekiston Respublikasining “Ekstremizmga qarshi kurash to‘g‘risida”gi 

qonuni. 2018-yil 30-iyul (№ O’RQ-489). - // Xalq so‘zi. - № 156 (7114). - 

Toshkent. 2018 y. 
36 Караяни А. Г. Анализ концептуальных моделей терроризма // Материалы 

4-й межд. научн. конф. – М.: МЦНМО, 2009. – С.165. 
37 Добаев И.П. Современный терроризм: региональное измерение. – Ростов-

на-Дону: СКНЦ ВШЮФУ, 2009. –  С. 31. 
38 Коровиков А.В. Исламский экстремизм в арабских странах. – М.: Наука, 

1990 . – 77 с 
39 Панкова Л.Н., Таранухи Ю.В. Профилактика (предупреждение) 

экстремизма и терроризма. Методическое пособие для пропагандистов. - М.: 

Университетская книга, 2010. – С. 141-143, 243 

https://undocs.org/ru/A/RES/72/176
https://undocs.org/ru/A/RES/72/136


265  

                                                                                                                                                                                           

40 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’  as-

sahih: (Ishonarli to‘plam): 1-kitob. 11-hadis. – T.: “O‘zbekiston milliy 

ensiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008 – 12-b. 
41 Там же, 1742-hadis. 286-b.Коран. Перевод смыслов. Сура 8 «Аль-Анфаль» - 

(«Добыча»), аят 25. 
42 Коран. Перевод смыслов. Сура 8 «Аль-Анфаль» - («Добыча»), аят 25. 
43 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-

sahih (Ishonarli to‘plam). 2-kitob. 7081-7082-hadislar. – T.: “O‘zbekiston milliy 

ensiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008.– 543-b. 
44 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-

sahih (Ishonarli to‘plam). 1-kitob. 2957-hadis. – T. : “O‘zbekiston milliy 

entsiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008.– 513 b. 
45 Imom Tahoviy. Al-Aqidatut-tahoviya // Aqoid matnlari. A.Mansurov tarjimasi. – 

T.: Toshkent islom universiteti, 2011. – 37 b. 
46 Imom A’zam. Fiqhi akbar // Aqoid matnlari. A.Mansurov tarjimasi.– T.: 

Toshkent islom universiteti, 2011. – 26–27 b. 
47 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-

sahih (Ishonarli to‘plam). 1-kitob. 3078-3079-hadislar. – T. : “O‘zbekiston milliy 

ensiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008. 537-b 
48. Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-

sahih (Ishonarli to‘plam). 1-kitob. 10-hadis. – T.: O‘zbekiston milliy 

ensiklopediyasi Davlat ilmiy nashriyoti, 2008. – 12-b. 
49 Oltin silsila. Sahihul Buxoriy. 2-juz.–T.: Hilol-nashr, 2013.– 648-b. 
50 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-

sahih (Ishonarli to‘plam). 2-kitob. 3004-hadis. – T.: O‘zbekiston milliy 

ensiklopediyasi Davlat ilmiy nashriyoti, 2008.– 520-b. 
51 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning 2019-yil 15-

iyunda Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha kengashning Bishkekdagi 



266  

                                                                                                                                                                                           

nutqi. - http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-

mirziyoyevning-osiyo-15-06-2019. 
52 O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi, 57 modda. – T.: O‘zbekiston, 2017. 
53 Панкова Л.Н., Таранухи Ю.В. Профилактика (предупреждение) 

экстремизма и терроризма. Методическое пособие для пропагандистов. – М., 

Университетская книга, 2010. – 259 с. 
54 Ташкентская международная конференция по Афганистану «Мирный 

процесс, сотрудничество в сфере безопасности и региональное 

взаимодействие». -27.03.2018 http://uza.uz/ru/politics/prinyata-tashkentskaya-

deklaratsiya-po-afganistanu-27-03-2018 
55 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 19-sentabrdagi PF-5542-sonli 

“Terroristik, ekstremistik yoki boshqa taqiqlangan tashkilot va guruhlar tarkibiga 

adashib kirib qolgan O‘zbekiston Respublikasi fuqarolarini jinoiy javobgarlikdan 

ozod etish tartibini takomillashtirish to‘g‘risida”gi farmoni. “Xalq so‘zi”, 2018-yil 

20-sentabr. 
56 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 16-apreldagi PF-5416-sonli 

“Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari 

to‘g‘risida” farmoni. “Xalq so‘zi”, 2018-yil 17-aprel; Mirziyoyev Sh.M. 

Xalqimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan eng oliy bahodir. 2-jild. - T.: 

O‘zbekiston, 2018; O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 2018-yil 

22-iyundagi 466-sonli “O‘zbekiston xalqaro islom akademiyasi faoliyatini tashkil 

etish va qo‘llab-quvvatlash chora-tadbirlari to‘g‘risida” qarori. 

www.lex.uz/docs/3791929 

 

 

 

 

http://uza.uz/ru/politics/prinyata-tashkentskaya-deklaratsiya-po-afganistanu-27-03-2018
http://uza.uz/ru/politics/prinyata-tashkentskaya-deklaratsiya-po-afganistanu-27-03-2018
http://www.lex.uz/docs/3791929


267  

                                                                                                                                                                                           

 

ADABIYOTLAR VA ELEKTRON-TA’LIM    RESURSLARI 

O‘zbekiston Respublikasi qonunlari, O‘zbekiston Respublikasi Rahbarining 

farmon, qaror va nutqlari. 

1. O‘zbekiston Respublikasining Konstitutsiyasi. -T.: O‘zbekiston, 2017.-

40-b. 

2. 2017-2021-yillarda O‘zbekiston Respublikasini rivojlantirishning beshta 

ustuvor yo‘nalishi bo‘yicha Harakatlar strategiyasi. - O‘zbekiston Respublikasi 

Prezidentining farmoni. - PF-4947-son 07.02.2017. 

3. O’zbekiston Respublikasi Prezidentining Qadimiy qo‘lyozma manbalarni 

saqlash, tadqiq va targ‘ib qilish tizimini yanada takomillashtirish chora-tadbirlari 

to‘g‘risidagi PQ-2995-sonli qarori 24.05.2017. www.lex.uz 

4. O’zbekiston Respublikasi Prezidentining Ma’naviy-ma’rifiy ishlar 

samaradorligini oshirish va sohani rivojlantirishni yangi bosqichga ko’tarish 

to‘g‘risida. PQ-3160-sonli qarori 28.07.2017. www.lex.uz 

5. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev Bishkekda 

o‘tgan Shanxay Hamkorlik Tashkiloti sammiti hamda Tojikiston poytaxti 

Dushanbe shahrida bo‘lib o‘tgan Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari 

bo‘yicha kengashning beshinchi sammitidagi nutqlari. 14-15 iyun,

 2019y. http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-

mirziyeevning-osiye-15-06-2019 

6. Mirziyoyev Sh.M. Xalqimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan 

eng oliy bahodir. 2-jild. - T.: O‘zbekiston, 2018. 

7. Mirziyoyev Sh.M. Qonun ustuvorligi va inson manfaatlarini ta’minlash – 

yurt taraqqiyoti va xalq farovonligining garovi. - O‘zbekiston Respublikasi 

Konstitutsiyasi qabul qilinganligining 24 yilligiga bag‘ishlangan tantanali 

marosimdagi ma’ruza. – T.: O‘zbekiston, 2017. – 48-b. 

8. Mirziyoyev Sh. Erkin va farovon, demokratik O‘zbekiston davlatini 

birgalikda barpo etamiz. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti lavozimiga kirishish 

http://www.lex.uz/
http://www.lex.uz/
http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-
http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-
http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-mirziyeevning-osiye-15-06-2019


268  

tantanali marosimiga bag‘ishlangan Oliy Majlis palatalarining qo‘shma majlisidagi 

nutq.- Toshkent : O‘zbekiston, 2017. – 56-b. 

9. Mirziyoyev Sh.M. Buyuk kelajagimizni mard va olijanob xalqimiz bilan 

birga quramiz. Mazkur kitobdan O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat 

Mirziyoyevning 2016-yil 1-noyabrdan 24-noyabrga qadar Qoraqalpog‘iston 

Respublikasi, viloyatlar va Toshkent shahri saylovchilari vakillari bilan o’tkazilgan 

saylovoldi uchrashuvlarida so‘zlagan nutqlari o’rin olgan /Sh.M.Mirziyoyev. – 

Toshkent: O‘zbekiston, 2017. – 488-b. 

10. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev BMT Bosh 

Assambleyasining 72-sessiyasida so‘zlagan nutqi. Nyu-York shahri, 2017-yil 19-

sentabr. O‘zbekiston ovozi, 2017-yil, 21-sentabrdagi №117 (32.332) 

11. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning Oliy 

Majlisga murojaatnomasi. 22-dekabr 2017-yil. Toshkent: O‘zbekiston NMIU, – 

2018. – 72-b. 

12. Mirziyoyev Sh.M. “Milliy taraqqiyot yo‘limizni qat’iyyat bilan davom 

ettirib, yangi bosqichga ko’taramiz”. –T.: “O‘zbekiston” NMIU, 2017. – 31-b. 

13. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-

son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha 

qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiqlash haqida qarori. 

14.  O‘zbekiston Respublikasining “Ekstremizmga qarshi kurash 

to‘g‘risida”gi qonuni. 2018-yil 30-iyul (№O’RQ-489). - // Xalq so‘zi. - № 156 

(7114). - Toshkent. 2018 y. 

15. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha 

faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.– 2018-

y.,16-aprel. 

16. O‘zbekiston Respublikasining “Madaniy meros obyektlarini muhofaza 

qilish va ulardan foydalanish to‘g‘risida” qonuni. T., 2013.  

Asosiy adabiyotlar 

1. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b. 



269  

2. Ibragimov E.F. va b. Jahon dinlari tarixi: Mutaxassislik fanidan o’quv-

uslubiy qo‘llanma. - Toshkent: TIU, 2007. – 48-b. 

3. Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘qitish metodikasi. 

O’quv qo‘llanma.¬ T.: 2017, – 360-b. 

4. Xasanov A. va boshqalar. Islom tarixi. Darslik.-T.: TIU, 2008. 

5. Hasanboyev O’ O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy 

tashkilotlar, oqimlar, mafkuraviy kurashning dolzarb yunalishlari. – T.: TIU, 2014. 

– 552-b. 

6. Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-

Routledge&Francis Group, London and New York, 2008. 

 

Qo‘shimcha adabiyotlar 

1. Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ 

as-sahih (Ishonarli to‘plam). 2-kitob. 3004-hadis.–T.: O‘zbekiston milliy 

ensiklopediyasi, 2008.– 520-b. 

2. Ishoqov M.M. Sug‘diyona tarix chorrahasida. – T.: Fan, 1990. 

3. Ishoqov M.M. Unutilgan podsholikdan xatlar. – T.: Fan, 1992. 

4. Komilov N. Tasavvuf yoki komil inson axloqi. – T.: Yozuvchi, 1996. 

5. Ma’naviy tahdidlar: missionerlik va prozelitizm/Mas‘ul muharrirlar: 

B.To’raev, O.Yusupov. – T.: Movarounnahr, 2011. 

6. Milliy g‘oya: targ‘ibot texnologiyalari va atamalar lug‘ati.– T.: 

Akademiya, 2007. – 93-b. 

7. Oltin silsila. Sahihul Buxoriy. -T.: Hilol-nashr, 2013.- 648-b. 

8. Ochildiyev A., Najmiddinov J. Missionerlik: mohiyat, maqsadlar, 

oqibatlar va oldini olish yo‘llari (yuz savolga - yuz javob). – T., 2008. 

9. Rudolf U. Al-Moturidiy va Samarqand sunniylik ilohiyot maktabi. Mas‘ul 

muharrir –Z.Munavvarov. Rus va nemis tillarida. R.Qobulova va G‘.Mahmudov 

tarj. Imom al-Buxoriy xalqaro jamg‘armasi. T. 2001. 



270  

10. Tulepov A. Islom va aqidaparast oqimlar. O’quv qo‘llanma. T.: 

Movarounahr, 2014. –93-b. 

11. Tulepov A. IShID fitnasi. T.: Movarounahr, 2015. – 16-b. 

12. O‘zbekiston ulamolari. Yo‘ldoshhojaev H., Qayumova I.; mas‘ul muh. 

U.Alimov, B.Bobojonov; O‘zbekiston musulmonlari idorasi.-T.: Movarounahr, 

2015. – 496-b. 

Сhet tillardagi adabiyotlar 

Дополнительная литература: 

1. Авеста. Закон против дэвов (Видевдат)/Адаптированный перевод, 

исследование и комментарии. - Э.Ртвеладзе, А.Х.Саидова, А.К.Абдуллаева 

СПб. Изд-во Политехнического ун-та, 2008.- 300 с. ISBN 978-57422-17-93-0 

1. Азимова Н.Х. Жизненная истории (life history) как одна из 

разновидностей биографического метода. Т., 2010 

2. Андросов В.П. Индо-тибетский буддизм. Энциклопедический словарь: 

монография. М.: Российская академия наук. Ин-т востоковедения. 2011.-488с 

3. Бабаджанов Б.М. Кокандское ханство: власть, политика. Религия.-

Токио-Ташкент 2010.-Yangi nashr, 2010. - 2010. -744c. 

5. Бабаджанов Б., Муминов А., Гуламов С., Зиядов Ш., Камилов М., 

Каримов Г., Тошев Н., Тошева Ш. Каталог суфийских произведений XVIII - 

XX вв. из собрания Института Востоковедения им. Абу Райхана ал - Бируни 

АН РУз. Германия: 2002. -358 с.  

6.  Бабаджанов Б. К вопросу о восприятии статуса суфийского шайха (на 

примере Хаджа Ахрара).// Arabia Vitalis. Арабский восток, ислам, древняя 

Аравия / Сб. статей, посвященный 60-летию В.В. Наумкина. - М.: Восточная 

литература, 2005. 

7. Бабаджанов Б. Возрождение деятельности суфийских групп в 

Узбекистане.//Суфизм в Центральной Азии (зарубежные исследования): Сб. 

ст. памяти Фритца Майера (1912-1998). /Сост. и отв.редактор А.А. 

Хисматулин.- СПб. Филологический факультет СПбГУ, 2001 г. - (Азиатика). 

С. 331-360 



271  

8. Бабаджанов Б. Андижанское восстание 1898 года и "мусульманский 

вопрос" в Туркестане (взгляды "колонизаторов" и "колонизированных").- 

"Islamic Area Studies" Tokyo University.-Ab Imperio, 2/2009.- 200 c.  

9. Бабаджанов Б.М., Муминов А.К., А. фон Кюгельген. Диспуты 

мусульманских религиозных авторитетов в Центральной Азии ХХ века. 

10.  Бабаханов Ш. Великие мухаддисы о мире и дружбе между народами 

(из шести общепризнанных сборников хадисов). Т.1998 

11. Бернард Дж.Вайсс. Дух мусульманского права. (усул ал-фикх)/ Пер. с 

англ. СПб.: "Издательство "ДИЛЯ", 2008. -320 с. 

12. Бёртон Дж. Мусульманское предание: Введение в хадисоведение /Пер.с 

англ. СПб. "Издательство "ДИЛЯ", 2006. -304 с. 

13. Бидерман Г. Энциклопедия символов. М., 1996. 

14. Бреская О. Религиоведение в Беларуси ХХI века: контекст социолога 

религии. // Межд. научно-практич. конференция "Религиоведение на 

постсоветском пространстве", Брест 21 - 22 февраля 2009 

15. Гафуров У. Исламское религиозное образование в Узбекистане: вчера и 

сегодня. \\Светскость и религия в мусульманских странах: поиск 

рационального соотношения. РНПЦ им. Имама Бухари. Фонд им. Ф. Эберта 

Под ред. З.И.Мунавварова и Р.Й. Крумм. -Т.2005. -С.155-122 

16. Гирц К. Интерпретация культур. - М.: РОССПЭН, 2004 

17. Данильян О.Г., Тараненко В.М. Религиоведение. Учебник. Серия: 

Образовательный стандарт XXI. Издательство Эксмо. 2005. - 480 с Дервиш 

Р.А. Памятники истории, религии и культуры в Узбекистане. Т.- 1994 

18. Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни. Тотемистическая 

система в Австралии. В кн.: Религиоведение. Хрестоматия / Перевод с англ., 

нем., франц.- М., кн. дом “Университет” 2000  

19.  Ибрагимов Э. Некоторые аспекты подхода к предмету религиоведения 

западноевропейских и североамериканских ученых.//Меж. конф. ТИУ: 

"Межконфессиональный диалог и религиозная толерантность - гарантия 

социальной стабильности", 12.1114. - С.21-24  



272  

20. Исокжонов Р. Философия ислама. Уч. пос. "ТИУ" - 2013  

21. Исламизация и сакральные родословные в Центральной Азии. 

Наследие Исхак Баба в нарративной и генеалогической традициях. Отв 

редакторы Девин Ди Уис, А.К.Муминов.-Том I, 2013 г. Том II, 2008г. 

22. Исокжонов Р. Философия ислама. Уч. пос. "ТИУ" - 2013. 

23. Кушаев У. Светскость и религиозность: трактовки понятий и условия 

гармоничности //"Paradigmata poznani". - Praha, 2014. - № 1. - С. 27-32. 

24. Кушаев У. Особенности религиозной культуры в правовом государстве // 

Религия  наука  общество: проблемы и перспективы взаимодействия: III 

Mеждунар. науч.-практ. конф., ноябрь 2013 г. "Sociosfеra-CZ".-С. 109-111 

25. Лобазова О. Религиоведение. Учебник/ Общ.ред.проф. В.И.Жукова.-3-е 

изд.,испр. и доп.-Ростов н/Д: "Феникс", 2004-416с  

26. Матецкая А.В., Самыгин С.И. Религиоведение. Краткий курс. 

Издательство Феникс. 2008. - 224 стр. 

27. Психология религий: учебное пособие / И.Б. Ардашкин; Томский 

политехнический университет. -Томск: Изд-во ТПУ, 2011.-277 с. 

28. Радугин А.А. Введение в религиоведение: теория, история и 

современность. М., 1999. 

29. Муминов А.К. Задачи подготовки специалистов-религиоведов// VI 

Респ. науч.-практ. конф.- Актуальные проблемы методологии 

религиоведения, совершенствование методик и подходов к его изучению. Сб. 

науч. труд ТИУ.- 2014.- С.44-48 

30. Мюллер М. Введение в науку о религии: Четыре лекции, прочитанные 

в Лондонском Королевском институте в феврале - марте 1870 года. / Пер. с 

англ., предисловие и комментарии Е. С. Элбакян. Под общ. Ред.А. Н. 

Красникова. - М.:Книжный дом "Университет": Высшая школа, 2002. - 260 с. 

31.  Кремер Г. Государство и религия в современном исламском мире: 

вступительные замечания. Светскость и религия в мусульманских странах: 

поиск рационального соотношения. Под ред. З.И.Мунавварова и Р.Й. 

Крумм.- С. 16 -22.- Т.2005 



273  

32. Малиновский Б. Магия, наука и религи.-Из-во «Рефл-бук», 1998.г. 

33. Матибаева Р.Б. Исламское вероучение (Калам). Уч.пос.Т.:ТИУ, 2013 

34.  Мистика. Религия. Наука. Классики мирового религиоведения. 

Антология. /Сост. и общ. ред. А.Н. Красникова. - М.: Канон+, 1998 

35. Основы религиоведения: Учеб./Ю.Ф. Борунков, И.Н.Яблоков, 

К.И.Николаев и др.; Под ред. И.Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и доп.- М.: 

Высш.шк., 1998.- 480 с. 

36. Прозоров С. Многообразие форм бытования ислама как историческая 

основа веротерпимости в современном многоконфессиональном обществе. // 

Междунар. конф. ТИУ "Межконфессиональный диалог и религиозная 

толерантность - гарантия социальной стабильности", 12 нояб2014. -  С.33-35 

37. Рахимджанов Д., Муратов Д.-Хадисоведение: учебное пособие //Т.:  

"Тошкент ислом университети", 2012. 

38. Религиоведение: Учебное пособие/ Под ред. М.М. Шахнович. -  СПб.: 

Питер, 2008. - 432с.  

39. Религия и молодежь в современных мусульманских обществах. 

Республик. научно-просветительский центр Имама Бухари. Фонд им. Ф. 

Эберта.- Под ред. З.И.Мунавварова и Р.Й. Крумм. -Т.2007 

40. Ртвеладзе Э.В. Великий шелковый путь. Энциклопедический 

справочник.- Т.1999 

41. Ртвеладзе Э.В., Саидов А.Х., Абдуллаев Е.В. Очерки по истории 

цивилизации древнего Узбекистана: государственность и право.- Т.2000 

42. Тайлор Э. Первобытная культура. М., "Изд. Полит. литературы", 1989. 

43.  Тримингэм Дж. С. Суфийские ордена в исламе./Пер. c англ. 

А.А.Ставинской под ред. и предисл. О. Ф. Акимушкина. М.: «София», ИД 

«Гелиос».-2002.-480 с. 

44.  Тулеметова Г. Актуальные вопросы толерантности научной дискуссии 

(на примере религиоведческих дискуссий в вузах Узбекистана)/ The culture of 

tolerance in the context of globalization: methodology of research, reality and 

prospect. - Mat. of inter. scientific confer. on May 13-14, Prague 2014. - Pp. 34-37  



274  

45.  Тулеметова Г. Влияние религиозного фактора на характер 

межэтнических отношений.\\Ўзбекистон-ба?рикенг диёр.-Т.: "Ўзбекистон", 

2007.-С.107-112 

46. Тулепов А. Смута ИГИЛ. Т.: Мавераннахр, 2015.-107 с. 

47. Узбеки /Отв.ред. З.Х.Арифханова, С.Н.Абашин, Д.А.Алимова; Ин-т 

этнологии и антропологии им. Миклухо-Маклая РАН; Ин-т истории АН 

Республики Узбекистана. - М.: Наука, 2011. - 688 с. (Народы и культуры). 

48. Фромм Э. Психоанализ и религия// Иметь или быть?- М., 1990.  

49.  Фрэзер Д.Д. Золотая ветвь. М. 1983 

51. Фрезер Д.Д. Фольклор в Ветхом Завете. М.: "Полит. лит.", 1990. 

55. Фрейд З. Будущее одной иллюзии / Психоанализ. Религия. Культура. 

 М.1991. 

56.  Чаттеренжи С., Датти Д. Индийская философия.- М.: «Букинист», 

1994.-416 с. 

57. Элбакян Е. Религиоведение. Словарь.-М.: Академический проект, 2007. - 

640 с. 

1. Azimova Nodira and Saurjan Yakupov. Traditional Uzbek Family: Selection of 

a Marriage Partner. Paper to Eighth Annual Central Eurasian Studies 

Conference. Indiana University. Bloomington. Indiana, March 30, 2001. 

International Conference. 

2. Babadzanov B. “On the History of the Naqsbandiya mugaddidiya in central 

Mawara'annahr in the late 18th and early 19lh centuries” // Muslim Culture in 

Russia and Central Asia from the 18th to the Early 20"' Centuries/ Ed. by Anke 

von Kuegelgen, Michael Kemper, D. Yermakov. Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 

1996. T. 1. S. 385¬413 

3. Babadzanov B. Islamowov Sh. Sharīa for the Bolsheviks? Fatwās on Land 

Reform in Early Soviet Central Asia // Islam, Society and States across the 

Qazaq Steppe (18th- early 20th centuries). - Vienna, 2013. p. 52-78 

4. Bachofen I. Ya. Der Mythos vom Orient und Okzident. Eine Methaphysik der 

alten Welt, Fufl. Muench., 1956. 



275  

5. Bowker John (Hrsg.) Das Oxford -Lexikon der Weltreligionen. Frankfurt am 

Main. -2003. -S.1154  

6.  Conermann S. Das Mittelmeer zur Zeit der Mamlukenherrschaft in 

Аеgypten und Syrien (1250-1517) - Vorbemerkungen zu einer 

globalgeschichtlichen Perspektive, in: Michael Stolz(Hg.), Bd. 3, Bern 2013, S. 

21-60. 

7. Conermann S. Geschichtsdenken der Kulturen. Eine kommentierte 

Dokumentation. Suedasien - von den Anfängen bis zur Gegenwart. Band 2: Die 

muslimische Sicht (13.-18. Jahrhundert). Frankfurt a.Main 2002. 

8. Conermann S., Rheingans Jim (Eds).-Narrative Pattern and Genre in 

Hagiographic Life Writing: Comparative Perpectives from Asia to Europa. 

Berlin 2014.-Studien des Bonner Zentrumf fuer transkulturelle Narratologie. - 

Bd.7 

9. Franzmann M, Gaertner C., Koeck N.-.Religiositaet in der saekularisierten 

Welt.-Theoretische und empirische Beitraege zur Saekularisierungsdebatte in 

der Religionssoziologie.-Veroeffentlichungen der Sektion Religionssoziologie 

der Deutschen.- 2006. -433 S.- SBN 978-3-531-90213-5 

10. Frazer J.G. Psyche’s Task: a Discourse Concerning the Influence of 

Superstition on the Growth of Institutions.- Macmillan Publishers Ltd and Co., 

London, 1909 

11. Gafurov U. T. The role of religious education and religious studies education in 

the ideological struggle against manifestations of religious fanaticism and 

extremism among young people.-Vienna, 2013  

12. Frick H. Vergleichende Religionswissenschaft. Berlin und Leipzig, 1928. 

13. James William.  The Varieties of Religious Experience. -1902 

14. Husserl E. Allgemeine Einfuerung in die Reine Phaenomenologie/-Halle 

(Saale) 113. 

15. Khaliyarov A. Cash Waqf in the Khnate of Khiva during the 19th Century. 

Bonn, IOA. -2014  



276  

16.  Hock Klaus. Einführung in die Religionswissenschaft. ISBN 978-3-534-24664-

94. Auflage, Darmstadt, 2011. 205 S. 

17. Kramer G. (2004) State and Religion in the Modern Islamic. Secularity and 

Religion in Muslim countries: searching for a rational balance: Introductory 

Remarks (based on materials from the International Scientific-Practical 

Conference "Secularity and religion in Muslim countries: searching for a 

rational balance" (pp.150-155). Scientific and Educational Center of al-Imam 

al-Bukhari, Tashkent Islamic University, National Human Rights Center of the 

Republic of Uzbekistan & Fridrich Ebert Foundation, Samarkand. 

18. Frazer J.G. Totemism and Exogamy. Edinburg 1887. - 96 p. 

19. Frick H. Vergleichende Religionswissenschaft. Berlin und Leipzig, 1928. 

20. Lieth H. Deutsch-Usbekischer Christlich-Islamischer Dialog: Religion und 

Zivile Gesellschaft. Informationstheor. Betrachtung. USF, Uni Osnabrueck-

2004 

21. Mueller Max. Antropological Religion.-1892. 

22. Mueller Max. Psychological Religion.-1893. 

23. Nizomiddinov N., Qodirov A. Lectures in English on Religious and Philosophic 

Teachings of Southeast Asian Countries.-Т.: „Тошкентисломуниверситети“ 

нашриёт-матбаабирлашмаси.2016.144 p. 

24. Pikkat K. Promoting peace through inter-cultural and -religious dialogue.// 

Intern. scient.-pract.conf. of Tashkent Islamic University jointly with the 

UNESCO Representative in Uzbekistan and Committee of the Religion affairs 

under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan: 

"Interconfessional dialogue and religious tolerance-guarantee of stability in 

society."-P.16-19 

25.  Schleimacher F.D.E. Ueber den Unterschied zwischen Naturgesetzt und 

Sittengesetzt.-1825 

26.  Schrode P., Simon U.: Die Sunna leben. Zur Dynamik islamischer 

Religionspraxis in Deutschland, Wuerzburg: Ergon. (Muslimische Welten 5) 



277  

27. Schrode P., Die Totengeister der Uiguren. Beobachtungen zu Islam und 

Gesellschaft in Ostturkestan, Berlin: Klaus Schwarz Verlag. (ANOR 19) 2007 

28. Stegmann Ricarda, Einfuehrung in die Religionswissenschaft. Philosophische 

Fakultaet, Universites Friburgersis, 2012 

29. Tiele, Cornelis Petrus. Grundzüge der religionswissenschaft.-Tübingen und 

Leipzig, Mohr, 1904.- 70 S. 

30. Tulemetova G., Karabaeva D. Social principle of islamic banking and financial 

system. // International scientific-practical conference of Tashkent Financial 

Institute, on the theme: “The role of the banking and financial institutions in 

accelerating the modernization, technical and technological renovation of the 

economy” – Tashkent, 2014. - P.39-42 

31. Wegmarshaus G.-R. The idea of tolerance.// Intern. scient.-pract.conf. of 

Tashkent Islamic University jointly with the UNESCO Representative in 

Uzbekistan and Committee of the Religion affairs under the Cabinet of 

Ministers of the Republic of Uzbekistan: “Interconfessional dialogue and 

religious tolerance-guarantee of stability in society.”-P.146-149  

32. Wilson B.: The Social Dimension of Sectarianism. Oxford/UK 1990: Oxford 

University Press  

 

Elektron ta’lim resurslari 

1. www.religions.uz 

2. www.lex.uz 

3. www.muslim.uz 

4. www.buxoriy.uz 

5.  www.bukhari.uz 

6. www.pravoslavie.uz 

7. www.catholic.uz 

8. www.bibles.uz 

9. www.ziyonet.uz 

10. www.edu.uz 

http://www.religions.uz/
http://www.lex.uz/
http://www.muslim.uz/
http://www.buxoriy.uz/
http://www.bukhari.uz/
http://www.pravoslavie.uz/
http://www.catholic.uz/
http://www.bibles.uz/
http://www.ziyonet.uz/
http://www.edu.uz/


278  

11. www.uchportal.ru 

12. www.methodika.uz  

13.  www.pluralism.org – www.pluralism.org— Pluralism Project at Harvard 

Approaches to the Study and Teaching of Religion 

14. Dinshunoslik tadqiqotlar markazi - www.religiopolis.org 

15. Electronic library. Download books free 

16. www.sastor.com – Scholarly 

17.  www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion 

18. www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion 

19. www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion 

20. www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion 

 

 

http://www.uchportal.ru/
http://www.methodika.uz/
http://www.pluralism.org/
http://www.pluralism.org/
http://www.religiopolis.org/
http://www.sastor.com/
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html


279  

GLOSSARIY 
 

1. Abbos ibn Abdulmuttalib (Abbas b. Abd al-Muttalib; taxminan 565-

652/53) Muhammad payg‘ambar (s.a.v.)ning amakisi. 

2. Abbosiylar (the Abbassides;) – 749/750-1258-yillardagi Abul-Abbos as-

Saffoh asos solgan arab xalifalari sulolasi.  

3. Abdulmuttalib ibn Hoshim (Abd al-Muttalib inh Hashim), – qurayshiylar 

avlodidan Muhammad payg‘ambar (s.a.v.) ning bobosi. Madinada tug‘ilgan. 

4. Abdulqodir al-Jiloniy, Abdulqodir Giloniy (Abd al-Qadir al-Jilani, 

Abdulqadir Gilani) (taxminan 1077-1166) – Qodiriya tariqatining asoschisi.  

5. Abd (arab. - qul, banda) aksariyat musulmonlar ismining tarkibiy qismi 

(mas., Abduazim, Abdulaziz). 

6. Obdasta (fors. – suv va dasta), oftoba, tahorat uchun ishlatiladigan idish. 

7.  Abib (Abib) yahudiy taqvimining birinchi oyi, mart-aprel, boshoqlar oyi. 

Bobil qamalidan so‘ng “Nisan” deb atala boshlagan.  

8. Ablegat (ablegate) Rim Papasining elchisi. Hozir Rim Papasining xorijdagi 

diplomatik vakili nuntsiy, deb yuritiladi. 

9. Aboda (abodah) yahudiycha atama bo‘lib, xudoga zamon va makonda 

mistik xizmat qilishni bildiradi; murakkab diniy marosimlarda mistik 

tajribaning amaliy ifodasi.  

10. Abramiylar (the Abrahamites) – XVIII asrda Bogemiyada (Chexiya) 

vujudga kelgan protestantlik harakati. 

11. Absistensiya (absistention) – katolitsizmda go‘shtli taomdan tiyilish. Keng 

ma’noda spirtli ichimlik, tamaki va boshqa mast qiluvchi moddalardan voz 

kechish. 

12. Absolyut (the Absolute, the one; lot. Absolutus) shak-shubhasiz, 

cheklanmagan, mutlaq. Din falsafasida taqdirni belgilashda xudoning to‘liq 

oliy hokimiyati to‘g‘risidagi ta’limot; barcha mavjudotning abadiy, 

o‘zgarmas dastlabki asosi bo‘lib, yaxlit, umumiy, boshi ham oxiri ham yo‘q, 

deb tasavvur etiladi va har qanday nisbiy va shartli borliqqa qarshi qo‘yiladi.  



280  

13. Abu (arab. - ota so‘zining izofa holatidagi shakli) - arablar va b. musulmon 

xalqlarda ko‘pchilik kunyalarning tarkibiy qismi. Mas., Abu Rayhon 

Beruniy va b. 

14. Abu Bakr (Abu-Bekr; tax. 572-634). Muhammad payg‘ambar (s.a.v.) ning 

safdoshi, qaynotasi, birinchi xalifa. 

15. Acharya (sanskrit. Acharya. char ildiz. ¬ izdosh.). Hinduizm, buddizmda, 

jaynizm dinlarda ustoz nomii, u o‘zi ta’limotlarga amal qiladi va 

izdoshlariga ta’lim beradi. 

16. Av (Ab) – yahudiy taqvimining iyul-avgust oylari. Quddusdagi birinchi va 

ikkinchi ibodatxonalarning vayron etilishi (mil.av.586 va 70 mil.yil) va 

yahudiy xalqi tarixidagi boshqa ko‘plab qayg‘uli voqealarga atab tutiladigan 

Tisha beav (poklanish) marosimi. 

17. Avatar (avatar. sanskr. ¬ (gavdalanish) hinduiylikda Vishnu xudosining 

yerda jasorat ko‘rsatuvchi Krishna, Rama, boshqa qahramonlar va jonivor 

qiyofasida mujassamlanishi. 

18. Ave Mariya (Ave Maria) – xristian katoliklarining Bibi Maryamga 

murojaatlarini o‘z ichiga oluvchi diniy yoki erkin matnga yozilgan musiqiy 

asar. F.Shubert, L.Kerubini, Sh.Guno kabi atoqli kompozitorlar “Ave 

Mariya” ariyalari mualliflaridir. 

19. Averroizm (Averroism) – XIII-XVI asrlarda G‘arbiy yevropadagi falsafiy 

yo‘nalish bo‘lib, Ibn Rushd (Averroes)ning dunyoni abadiy, yaratilmagan va 

yagonaligi, barcha uchun umumiy bo‘lmish “Dunyoviy aql” to‘g‘risidagi 

g‘oyalarini rivojlantirgan. Averroizm katoliklar tomonidan qoralangan. 

20. Avesto, Ovasto (parf. apastak ¬ matn) – zardushtiylik dinining muqaddas 

kitobi. Uning qisqacha matni – Zand (Zend-Avesto, Xorda Avesto, Kichik 

Avesto), deb nomlangan. 

21. Avidya (avidya) 1) buddizmda tamoman o‘zgarish va unga munosib 

ravishda azoblanishning asosiy o‘n ikki sabablaridan biri; 2) hinduiylikda – 

metafizik bexabarlik bo‘lib, barcha yo‘nalishlarda an’anaviy fikrni sansarada 



281  

individumning o‘zgaruvchan va qiyinligining dastlabki sababi, deb 

hisoblanadi. 

22. Avtokefaliya (autocephalia – o‘z-o‘zini boshqaruvchi) – cherkovlarning 

ma’muriy mustaqilligi.  

23. Agiografiya (hagiography, hagiology, saints' lives) – 1) anbiyolar hayoti 

haqidagi adabiyot; 2) avliyolar, ruhoniylar hayoti va tabarruklikning tarixiy-

diniy jihatlarini o‘rganuvchi fan sohasi.  

24.  Agiokratiya (hagiocracy, hagiarchy) – kohinlar yoki avliyo, deb 

hisoblanadigan shaxslarning hukmronligi.  

25.  Agni (Agni(s)) – Veda va hinduiylik mifologiyalarida asosiy xudolardan 

biri; olov xudosi, oila himoyachisi, jonlantiruvchi kuch, nasllarga sog‘liq 

beruvchi, zulmat va iblislarni ta’qib etuvchi. 

26. Advent (the Advent season) – 30 noyabrdan boshlab, Rojdestvodan avvalgi 

to‘rt yakshanbani o‘ziga mujassamlagan vaqt. Xristianlar advent paytida 

post (fast) tutadilar. 

27. Adept (adherent, disciple) – 1) qaysidir ta’limot, g‘oyaning tarafdori, 

izdoshi; 2) qandaydir ezoterik ta’limot, sekta va h.k.ning sirlarini bilgan 

kishi. 

28. Adona, Adonay (Adonai) – yahudiylik ibodatida “Yahve” ismining o‘rniga 

tavsifli ishlatiladigan xudoning ismlaridan biri. Yahvega chuqur hurmat 

yuzasidan uning ismini aytish taqiqlangan. 

29. Adxarma (adharma) – hinduiylikda nohaqlik, yolg‘on, noqonuniylik. 

30. Azon (azan, adan) – muazzin yoki imom (kichik masjidlarda) tomonidan 

namozga chaqiruv. 

31.  Azroil (Azrael, death angel) – yahudiylar, xristianlar va musulmonlarda – 

o‘lim farishtasi. 

32.  Alvasti, yalmog‘iz (witch, hag), afsonaviy sehrgar ayol, sehr-jodu 

qobiliyati evaziga shaytonga jonini sotgan jodugar xotin. 

33.  Ali avlodlari (Alids) – xalifa Ali va uning xotini, Muhammad payg‘ambar 

(as)ning qizi Fotimaning zurriyotlari. O‘rta asr musulmon davlatlaridagi 



282  

ba’zi sulolalar (Idrisiylar, Fotimiylar, Zaydiylar) Ali avlodigi borib taqaladi. 

Marokashdagi alaviylar o‘zlarini Ali avlodlaridan, deb biladilar. 

34. Ali ibn Abu Tolib (Ali b. Abi Talib) – islom tarixida to‘rtinchi xalifa, 

Muhammad payg‘ambar (as)ning amakivachchasi, kuyovi, safdoshi. 

35. Aliya (aliyah)  yahudiylarni boshqa yurtdan ona vataniga qaytishining 

umumiy nomi; Aliya le-Tora (ivritcha –“Toraga ko‘tarilish” – shanba 

kunlari va bayramlarda sinagogada ibodat marosimida Toradan boblar o‘qish 

uchun analoy (ya’ni, tepasi qiya baland, to‘rtburchak stol)ga chiqishi.  

36. Alliluyya (hallelujah, (h)alleluiah, alleluia, alleluja) ivritcha –“Xudoni 

alqanglar”. Bibliya va Toraning yunoncha matnida ushbu alqov tarjima 

qilinmagan. 

37. Alloh (Allah) – islomda barcha mavjudot, ya’ni osmon, er va insonni 

yaratgan; olamning mutlaq hukmdori, Qiyomat kunining egasi, yakka va 

yagona Xudo. 

38. Amaterasu (Amaterasu) – sinto xudolari panteoni boshlig‘i, quyosh xudosi 

va yapon imperatorlarining ona ajdodi. 

39. Amerika mahalliy cherkovi (Native American Church, Peyotism, the 

Peyote Church) ¬ Amerika mahalliy xalqlarning umummilliy qabilalararo 

tashkiloti. 1944-yildan beri amal qilib kelayotgan cherkov bo‘lib, peyotistlar 

va xristianlarning diniy ibodatlarini birga qo‘shib olib boradi. 

40. Amerika pravoslav cherkovi (the Orthodox Church in America) – 1970-

yilda Rus pravoslav cherkovi tomonidan mustaqillik (avtokefaliya) berilgan. 

41. Amida – Budda - Amitabxining yaponcha ismi. 

42. Amin (amen) – ibodat va xutba oxirida ularning rost ekanligini tasdiqlash 

maqsadida yahudiylik, xristianlik va islom dinlarda aytiladigan so‘z. 

43. Amon (Amon) – Qadimgi Misr dinida oliy xudo. 

Аналой (lectern, desk) (yunon. analoeon  lavh). Xristian cherkovda diniy kitoblar, 

xochlar va b. qo'yiladigan baland qiya usti stol. 

44. Anafema (anathema, curse, ban, anathematisma) – Cherkovdan chetlatish, 

lana’tlash, dindan chiqarish, murtad, deb e’lon qilish.  



283  

45. Anaxita (Anahita) – zardo‘shtiylik mifologiyasida daryo ma’budasi, 

hosildorlik xudosi. 

46. Andxaka (andkhaka; sansk.  so‘qir). Hinduiylikda ko‘r demon, Shivaning 

1000 boshli so‘qir o‘g‘li. 

47. Anitya, anichcha (anitya) – beqarorlik (impermanence); buddizmdagi 

markaziy tushuncha bo‘lib, unga ko‘ra, ong oqimining barcha tashqi va ichki 

unsurlari beqarordir. 

48. Antropogenez (anthropogenesis) – insonning kelib chiqishi va rivojlanishi 

jarayoni to‘g‘risidagi fan. 

49. Anubis – qadimgi misrliklar e’tiqodida dastlab o‘lim xudosi, so‘ng 

o‘liklarni, shuningdek, qabriston (nekropol), ko‘mish va mo‘miyolash 

marosimlari homiysi. 

50. Apokalipsis (apocalypse) 1) xristian. Oxir zamon ta’limoti; 2) 

"Apokalipsis" (the Apocalypse, qisq. Apoc) – havoriy Ioan Bogoslov 

tomonidan yozilgan Yangi Ahdning oxirgi kitobi. 

51. Apokriflar (the Apocrypha) xristianlikda – inkor etilgan kitoblar; kitob 

muallifining mavhumligi, kech paydo bo‘lganligi yoki boshqa sabablarga 

ko‘ra cherkov tomonidan qonunga kiritilmagan kitoblar. 

52.  Apologetika (apologetic writings, (the study of) apologetics) 1) xristian 

ilohiyoti yo‘nalishi bo‘lib, aqlga tayangan dalillar yordamida o‘z ta’limotini 

himoyalash va oqlash bilan shug‘ullanadi; 2) keng ma’noda diniy ilohiyot 

yo‘nalishi. 

53. Apsaralar (Apsarases, Apsarasas) – vedizm va hinduiylik mifologiyasida 

yosh, yarim ilohiy, samoviy mavjudot; yarim xudolar-gandxarvalarning 

xotinlari yoki mahbubalari, ma’shuqalar va raqqosalar. 

54.  Aranyaki (the Aranyakas) - diniy-falsafiy mulohazalarga ega so‘ngi Veda 

matnlari. 

55.  Aretologiya (aretology)  axloqiy ilohiyotning yaxshi fazilatga o‘rgatuvchi 

bo‘limi. 



284  

56.  Aron kodesh (the holy ark, aron (ha)kodesh) – Tora o‘ram qog‘ozi 

joylanadigan javon, muqaddas sandiq, u odatda sinagoganing sharqiy 

devoriga zinapoya bilan barobarlikda o‘rnatiladi. 

57. Arxat (arhat) - buddizmda muqaddaslikka erishgan inson, har qanday nafs, 

nafrat va jaholat bilan kurashgan taqvodor; arxatlar tarkibiga Budda 

Shakyamunining yaqinlari va keyingi avlodlarning ko‘pgina izdoshlari 

kiradi. 

58. Arxiepiskop (archbishop, arch-flamen, Abp., abp., Arch., Archbp) – xristian 

cherkovi ierarxiyasida bosh ruhoniy. 

59. Asava (asava) – buddizmda razil istak, gunohga sabab bo‘luvchi qiziqish.  

60. Askeza (astsisizm, askesizm, (buyuk) asketizm) – zohidlikni targ‘ib qiluvchi 

diniy tajriba, o‘zini tuta bilish, ochlikni bostirish, nafslarni tiyish va 

hokazolarga asoslangan diniy hayot amaliyoti; asosan insonni (odatda 

rohibni) kamolotga etkazish uchun. 

61. Asuralar – (sanskrit. asu "hayot kuchi". 1) Vedizmda oliy toifali xudolar 

(suralaridan) farqli o‘laroq, quyi darajadagi xudolar nomi. Vedalardagi 

Indra, Mitra, Surya ko‘pincha asuralar deb ataladi. 2) Asuralar buddizmida 

a) demonlarga aylantirilgan xudolar; b) jonzot o‘limdan keyin tushadigan 6 

olamdan birining nomi; v) ongi yovuzlik girdobida b o‘lgan mavjudot. 

62.  Ateizm (atheism, antitheism) – xudoni va ilohiy kuchlarni inkor etishning 

tarixiy xilma xil shakli; diniy tasavvurlar, ibodatlar yolg‘onligini ta’kidlash 

bilan xarakterlanadi. 

63.  Atxarvaveda (the Atharva-Veda) – Vedada zikr etilgan teosofik va 

kosmogonik madhiyalar, afsunlar, qaytariqlar to‘plami 

64.  Augsburg diniy bitimi (the Peace of Augsburg, the Augsburg Peace) – 

1555 yil 25 sentyabrida Augusburg reyxstagida protestantlik knyazlari va 

imperator Ferdinand I o‘rtasida imzolangan kelishuv bo‘lib, nemis 

katoliklari va protestantlari o‘rtasidagi urushga chek qo‘ygan; Augsburg 

diniy dunyosi – hukmdorga dinni tanlash va o‘zga dindagilarga ko‘chib 

o‘tish huquqini tanlash imkoniyatini berib, “hukumat kimniki bo‘lsa, e’tiqod 



285  

uniki” (subjects should follow the religion of their ruler) prinsipini (cuius 

regio, eius religio) joriy etdi. 

65. Autodafe (auto-da-fy, auto de fy) – O‘rta asrda xristianliklik sudi  

inkvizitsiya hukmini ijro etish yuzasidan gunohkorning omma oldida o‘tga 

tashlash marosimi. 

66. Axriman (Ahriman) – zardushtiylikda yovuzlikning bosh xudosi, 

Axuramazdaning dushmani. 

67. Axura Mazda, Axuramazda (Ahura-Mazda, Ormazd, Ormuzd) – 

zardushtiylikda oliy iloh, dunyoning yaratuvchisi, insoniyat himoyachisi. 

68. Aqidaparastlik – dindagi aqida va qoidalarni ijtimoiy hayotning barcha 

sohalariga ko‘r-ko‘rona qo‘llash va mutlaqlashtirishga qaratilgan harakatlar. 

69. Ahd - qasam bilan berilgan va’da, topshiriq. 1) Qur’onda ahd – Allohning 

o‘z bandalariga bergan va’dasi va bandalarining Alloh oldidagi iltijo va ahdu 

paymonlarini bildiruvchi barqaror tushuncha. 2) Yahudiylikva xristianlikda 

muqaddas kitoblar nomlari. 

70. Baptistlar (the Baptists) - (yunoncha “suvga cho‘ktirish”). XVII asrda 

Angliyada paydo bo‘lgan protestantlik yo‘nalishi tarafdorlari. “Kishi dinni 

ongli ravishda o‘zi ixtiyor qilmog‘i zarur”, degan qoidasiga binoan baptistlar 

faqat voyaga yetganlarnigina cho‘qintirishga olib boradilar. 

71. Baraka (baraka) – islomda Alloh payg‘ambarlar, avliyolar, imomlarga, 

sufiy shayxlarga ulashgan rohat, farog‘at.  

72. Bahoizm (the Bahais(ts) – Eronda shakllangan bahoiylik ta’limoti. Xudo va 

barcha dinlarning birligini ta’kidlaydi. Bahoizm asoschisi Mirzo Xusayn Ali 

(Mirza Husayn Ali, Bahoulloh) 1863-yilda o‘z yuksak vazifasini e’lon 

qilgan. Bahoiylar uni Krishna, Budda, Muso va h.k. payg‘ambarlarning 

davomchisi hisoblaydilar. Hozirgi kunda Butunjahon Bahoiylik e’tiqodi 

markazi Hayfada (Isroil) joylashgan. O‘zbekiston Respublikasida 6 tasi 

bahoiy jamoalari ro‘yxatdan o‘tib o‘z faoliyatini olib bormoqda. 

73.  BBB (the World Fellowship of Buddhists, WFB) – 1950-yilda tuzilgan 

uyushma – Buddistlarning Butunjahon Birodarligi. 



286  

74. Benediktinlar – taxminan 530 yillarda Italiyada Benedikt Nursiyskiy asos 

solgan qadimiy va yirik katolik rahbari ordeni a’zolari. 

75. Benu (Benu) – 1) Qadimgi Misr mifologiyasida laylak shaklidagi xudo; 2) 

Quyosh xudosi Ra jonlarining biri ( uning joglaridan birining nomi “ba”). 3) 

Qadimgi yunon dinlarida qaqnusning nomi. 

76. Beruniy, Abu Rayhon (Abu-al-Rayhan Muhammad ibn-Ahmad-al- Biruni) 

– (973 y.da Xorazmda tug‘ilgan); O‘rta Osiyolik buyuk olim. XI asr 

Hindiston dinlari va fanlari bo‘yicha tadqiqot olib borgan. “Hindlarning 

aqlga sig‘adigan va sig‘maydigan ta’limotlarini aniqlash kitobi” 

(“Hindiston”) muallifi. 

77.  Bia, Biya (Biya) – Qadimgi Yunon mifologiyada go‘zallik va qudrat 

ma’budasi. 

78. Bibi Maryam – islom dinida Iso payg‘ambarning onasi.  

79.  Bibliya (the Bible, Bib., the Holy Scripture, the Scriptures, the Book of 

God, the Sacred Book, the Book of Books, the Book) – xristianlikda 

muqaddas kitoblar va risolalar majmuasi. Yunoncha “biblia” so‘zidan 

olingan bo‘lib, “kitoblar” ma’nosini bildiradi. 

80. Bid’at (bid'ah)  islom aqidalariga xilof ish, harakat yoki g‘oya, ta’limot. 

81. Bismilloh (bismallah, bismillah, basmalah) –“Bismillohi-r-rahmani-r-

rahiym”; “In the name of Allah, the Merciful, the Beneficient”; “Mehribon 

va rahmli Alloh nomi bilan”, degan iborasi. 

82. BMI (MWL the Muslim World League) - Butunjahon Musulmonlar Ittifoqi 

(ligasi). 

83.  Bobil minorasi (the (Tower of) Babel) diniy manbalarda – inson kibrini 

bosish uchun Xudo vayron qilgan “Osmon balandiligidagi minora”. U 

insonlar bir-birlarini tushunmasliklari uchun tillarni qorishtirib tashlagan.  

84. Bobil Talmudi (the Babylonian Talmud, the Talmud Babli) - V (VI) asrda 

tuzilgan bo‘lib, yahudiylikda eng to‘liq va nufuzli, deb topilgan. 

85. Braxmavarta (Brahma-varta) ¬ vedizm va braxmanizmda xudolar yaratgan 

muqaddas mamlakat, oriylarning eng qadimgi yurti. 



287  

86.  Braxma-loka (brahma-loka) – hinduiylik va buddizmda samoviy ruhlar 

amal qiluvchi koinotning qismi.  

87. Braxman (Brahma(n)) – 1) hinduiylikda keng qamrovli irriatsional 

ma’naviy substantsiya, eng oliy borliq. 2) kohinlarning qadimiy (oliy) 

tabaqasi (varna) vakili. 

88.  Brit-mila ((brit) milah, bris, b'rith, berith) - yahudiylikda yangi tug‘ilgan 

o‘g‘il bolani xatna qilish marosimi. 

89.  Budda (Buddha (Sakyamuni) - mil.avv. 623-544-yillarda buddizmga asos 

solgan Sidxartxa Gautamaning ismi bo‘lib, “nurlangan”dan so‘ng Budda 

Shakyamuni, deb atalgan.  

90. Bxava (bhava)  buddizmda, hinduiylikda ¬ abadiy mavjudlik ishtiyoqi. 

91. Bxaga (Bhaga) – Veda mifologiyasida boylik va muhabbat xudosi. 

92. Bxuta (bhut, bhuta) - 1) hinduiylikda afsun bilan boshqa tusga kira oladigan 

yovuz ruhlar, Shivaning yo‘ldoshlari; 2) buddizmda yer va havoni egallab, 

har bir daraxt, imorat va boshqalarda yashovchi ko‘rinmas ruhlar.  

93. Vaal (Baal) – Finikiya, Falastin va Suriyadagi hosildorlik va urush xudolari. 

Ularga xizmat qilish qurbonlik qilish bilan bog‘liq, shu jumladan insonlar 

bilan ham. Kohinlar Vaalning e’tiborini tortish uchun o‘zlariga nayza yoki 

xanjarlar sanchishgan, qichqiriq bilan uni chaqirishgan. 

94. Vajra 1). Vedizm va hinduizm mifologiyasida, tishli disk, Idrning 

momaqaldiroq chaqiruvchi gurzi; 2) Buddizmda - qudrat va barqaror ramzi, 

ko'plab Budda va Bodxisatva rasmlarida uchraydi; chaqmoq chaqishi kabi 

bir lahzali yo‘rishish ramzi. 

95. Vayshya (Vais(h)ya) – savdogarlar, dehqonlar, hunarmandlar toifasi. 

96. Vaqf (waqf) - islom tarqalgan hududlarda davlat tomonidan, shuningdek, 

ayrim kishilar tomonidan diniy muassasalar, masjidlar, madrasalar ixtiyoriga 

daromaddan foydalanib turish, ammo sotmaslik sharti bilan o‘tkazilgan yoki 

vasiyat qilib qoldirilgan mol-mulk.  

97. Valiy (arab. avliyo so‘zining birligi) – 1) tasavvufda Allohning zoti va 

sifatlarini yaxshi bilgan, gunoh ishlardan o‘zini saqlovchi, dunyo 



288  

lazzatlaridan yuz o‘giruvchi kishi; 2) Xudoga yaqin odam, uning amrlarini 

bajaradigan. 

98.  Valpurgiya kechasi (the Walpurgis Night; katolik avliyosi Valpurg 

nomidan kelib chiqqan.) 1) may oyining 1-kechasi; qadimgi germanlarda 

bahorning boshlanish bayrami 2) german xalq rivoyatlariga ko‘ra 

yalmog‘izlar bayrami, “jinlar bazmi” (a witches' Sabbath). 

99. Varna (varna) – Qadimiy Hindiston jamiyati ierarxiyasidagi to‘rt asosiy 

tabaqalar umumiy nomi. 

100. Varfolomey kechasi (the Massacre of St. Bartholomew('s Day), St. 

Bartholomew('s Day) Massacre) – 1572-yilning 23-dan 24-avgustiga o‘tar 

kechasi va undan keyingi ikki kun Parijda katoliklarning protestant-

gugenotlar ustidan o‘tkazgan qonli jazosi; Varfolomey kechasi vaqtida 

Parijda va boshqa qator shaharlarda 3 mingga yaqin gugenotlar yo‘q 

qilingan. 

101. Varshava bitimi (the Compact of Warsaw) – Polshadagi katolik bo‘lmagan 

aholining diniy erkinligi to‘g‘risida 1573-yilda qabul qilingan bitim.  

102. Vatikan (the Vatican) – katolik cherkovining markazi va Rim Papasining 

qarorgohi. 

103. Veda (the Veda(s) sanskr. “bilim” - 1) hindularning muqaddas kitobi, eng 

qadimgi braxmanizm matnlar to‘plami va ta’limoti. 2) tor ma’noda – 

hinduiylik an’anasidagi to‘rt qadimgi matn, muqaddas madhiyalar majmui: 

Rigveda, Samaveda, Yajurveda, Atxarvaveda. 

104. Vedana (vedana) – buddizmda – his-tuyg‘u, sezgi.  

105. Vedanga (Vedanga) - diniy marosimlar, tilshunoslik, she’r o‘lchovi va 

nazariyasi (metrika), astronomiyaga bag‘ishlangan Veda matnlari. 

106. Vedanta (Uttara) Vedanta) (sanskrit. aynan Vedalarning oxiri) - Vedlar 

davrining oxirida rivojlangan va hozirgi paytda rivojlanayotgan keng 

tarqalgan diniy va falsafiy ta’limot. 



289  

107. Vijdon erkinligi (freedom [liberty] of conscience, personal [individual] 

liberty, libertinism) – har bir insonning fikrlash, dinga e’tiqod qilish yoki 

ishonish erkinligi. 

108. Vizantiya (Byzantium, the Byzantine [Eastern, lower] Empire) – Rim 

imperiyasi (IV–XV) qulagandan so‘ng uning sharqiy poytaxti qismida 

(Konstantinopol) tashkil etilgan mamlakat.  

109. Vikariy (vicar, curate, altarist, vicaire) – 1) ruhoniy o‘rinbosari; G‘arbiy 

xristianlikda qavm rohibining yordamchisi – qavm vikariysi (kyure); 

katoliklarda ruhoniy, bosh ruhoniy yordamchisi; anglikan cherkovida qavm 

ruhoniysi. Rim Papasi katolik cherkovining boshlig‘i sifatida Iso vikariyasi 

(the vicar of Jesus) unvoniga ega. 

110. Vinaya (Vinaya) – buddizmda axloqiy-etik ta’limotlar, qoidalar, amrlar, 

ahdlar va h.k.ning. umumiy nomi. 

111. Vinaya-Pitaka (the Vinaya-Pitaka, theVinayapitaka) – buddizm qonunlari 

Tripitakaning “Monax intizomining savati” nomli birinchi ko‘p jildli kitobi, 

ya’ni axloqiy tarbiya bo‘yicha yo‘riqnoma. 

112. Vifleem (Bethlehem, the City of David) – Falastindagi Quddusdan 

janubdagi shahar. Payg‘ambar va podshoh Dovud vatani, Isoning tug‘ilgan 

joyi.  

113. Vishnu (Vis(h)nu) – braxmanizm va hinduiylikda oliy saqlovchi, najotkor 

xudo. O‘rta asrlarda Vishnuning avatarlari, ya’ni uning mujassamlangan 

qiyofalari e’zozlanardi: podshoh-askar bo‘lmish Krishna va afsonaviy 

maxluqlar dushmani ¬ Rama. 

114. Voxu Mana (Vohu Manah) – zardushtiylikdagi “Ezgu o‘y”. 

115. . Galaxa (halacha, halakah) – Toraning har bir alohida qonuni, shuningdek, 

yahudiy jamiyatining hayotini tartibga soluvchi Talmuddagi qonunlar 

majmuyi. 

116. Ganesha (Ganes(h)a) – hinduiylikda donishmandlikning filboshli xudosi. 

117. Gemara (Gemara) – Talmudning qismi, Mishna sharhi. 



290  

118. Genoteizm (henotheism) – boshqa xudolarga ishonchni saqlagan holda bitta 

bosh xudoga ishonish. 

119. Germenevtika (hermeneutics) – qadimiyligi yoki ko‘pma’noligi bois 

dastlabki ma’nosi aniq bo‘lmagan diniy matnlar sharhi, usullari to‘g‘risidagi 

ta’limot. 

120. Gnom (gnome) ¬ G‘arbiy Yevropa mifologiyasida er tagida yashovchi 

soqolli mitti odam bo‘lib, tog‘larda va o‘rmonlarda er tagidagi boyliklarni 

himoyachi.  

121. Gunoh (sin, trespass, wrongdoing, the wrongs, evil, guiltiness) diniy 

tushuncha bo‘lib, har qanday, ixtiyoriy va ixtiyoriy bo‘lmagan, anglamay, 

ishda, so‘zda, hattoki, fikrda diniy amrlardan chekinish. 

122.  Gurdvara (gurdwara) - sikxiylikdagi ibodatxona. 

123.  Guru (guru, goora, gooroo) – hinduiylik dinidagi ma’naviy ustoz; 

Panjobdagi sikxiylar diniy jamoasining boshlig‘i (the Guru).  

124. Deizm (deism) – falsafiy-diniy ta’limot bo‘lib, unda xudo dunyo 

yaralishining dastlabki sababi sifatidagina tan oladi; deizmga ko‘ra xudo 

Koinotni yaratdi, biroq unda sodir bo‘luvchi ishlarga aralashmaydi.  

125. Dekan (dean) - katoliklarda va anglikanlarda – kafedral soborning yoki 

kapitulyar cherkovning katta ruhoniysi; rohiblikning dastlabki vaqtlarida u 

o‘nlikka bo‘lingan va 10 rohibning rahbari dekan, deb nomlangan.  

126. Demon (daimon, d (a) amon), bir qator dinlarda xudo(lar)ga qarshi chiqqan 

farishta, jin. 

127. Demonologiya ko'plab qadimiy diniy va falsafiy ta’limotlarning ajralmas 

qismi, sehr-jodu amaliyotining nazariy asosi; jinlar, ruhlarni o‘rganadigan 

ilohiyotshunoslik sohasi. 

128. Din (religion, faith, rel., relig.) ¬ diniy e’tiqod, tasavvur, marosimlar, 

shuningdek, xudo(lar), iloh(lar) va h.k.ga bo‘lgan ishonchga asoslangan 

ibodatlarni amalga oshirish majmui. 

129. Diniy bag‘rikenlik deklaratsiyasi (the Declaration of Indulgence) - 1662, 

1672, 1687 va 1688 yillarda Angliyada qabul qilingan bag‘rikenlik bitimi. 



291  

130. Diniy dualizm (theological dualism) – dunyoda ikki qarama-qarshilik 

ibtidosi, ikki taraflamalik yaxshilik va yomonlik, ruh va tana hukmronligiga 

ishonch. 

131. Diniy mazmundagi materiallar - dunyodagi turli dinlarning asoslari, tarixi, 

mafkurasi, ta’limoti va sharhlari hamda marosimlarini o‘tkazish amaliyotini 

aks ettiruvchi kitoblar, risolalar, jurnallar, gazetalar, varaqalar va boshqa 

bosma nashrlar, audiovizual asarlar (tele-, kino- va videofilmlar, kliplar, 

kontsert dasturlarining yozmalari, multfilmlar, anime, xentay va shu kabilar), 

axborot tashuvchi elektron jismlar (disketlar, CD, DVD disklari, Internet 

tarmog‘ida joylashtirilgan materiallar va shu kabilar). 

132. Doksografiya (qad.grek. “dokso” ¬ “fikr, tasavvur” va “grafo” “yozish, 

bayon etish”) – qadimgi faylasuf va olimlarning fikrlari va tasavvurlarini 

keyingi mualliflar tomonidan bayon etilishi.  

133. Dukxa (duhkha) – buddizmda mavjudotning xususiyatlaridan biri – 

azoblanish, qoniqmaslik, behalovatlik va sarosimalik holati. 

134.  Dxyana (dhyana) - buddizm, hinduiylik, jaynizmda meditatsiya bo‘lib, 

ongni organizmdagi anglangan jarayonlar va sezgi organlaridan chetlatish 

bilan xarakterlanadi.  

135. Eparxiya (eparchy, diocese, see, bishopric, episcopate) – cherkov ma’muriy 

okrugi, episkop tomonidan boshqariladi va kichik xristian jamoalar 

(prixod)dan tashkil topadi. 

136. Jabroil (Jabrail) – musulmon ilohiyotida Allohga yaqin to‘rt bosh 

farishtadan biri, vahiy elchisi.  

137. Jaynizm (Jainism) – Hindistonda Budda zamondoshi Maxavira tomonidan 

mil.avv. VI asrda asos solingan din; tabaqa tizimining ilohiy oldindan 

belgilanganini inkor etadi va har bir inson uchun qalbning xalos bo‘lish 

imkoniyati mavjudligini tan oladi; jaynizm bo‘yicha, azobni engib o‘tish 

yo‘li – zo‘ravonlikdan va zohidlikdan tiyilish. 

138. Jahannam (jahannam) – islomda do‘zaxning asosiy nomlaridan biri, 

gunohkorlar o‘limdan so‘ng tushadigan joy. 



292  

139.  Jinlar (d)jinns, djins, genies, geniuses, genii) – musulmon ilohiyotida 

ko‘pincha yovuz, havo yoki tutunsiz olovdan yaratilgan mavjudodlar; ular 

istalgan shaklni qabul qilishlari va istalgan buyruqni bajarishlari mumkin. 

140.  Jodugar, afsungar (warlock, sorcerer) – diniy mifologiyaga ko‘ra odamlar, 

hayvonlar, ekinlarga zarar bera oladigan kishi. U afsun yo‘li bilan boshqa 

tusga kira oladi, misol uchun bo‘riga (werewolf).  

141.  Johiliya (al-Jahiliyyah, jahiliyah, jahilliyyah) – islomgacha bo‘lgan davrga 

ishora; Arabiston aholisining diniy holatini ifodalaydi. 

142. Zaydiylar (the Zaydi Shia, the Zaydiyah, "the Fivers") - Zayd ibn Ali 

izdoshlari. Zayd ibn Alining “al-Majmu’” asari va unga sharh sifatida 

yozilgan “ar-Ravd an-nodir” asarlari zaydiya fiqhining asosini tashkil qiladi. 

143. Zakot (zakat, zakah) – islomning asosiy talablaridan biri. Mol-mulk va 

daromaddan shariat tomonidan belgilangan muayyan boylikka ega bo‘lgan 

musulmonlar mulkiy majburiyati.  

144. Zamzam (Zamzam Well) – Makka shahrida Kaaba yaqinidagi muqaddas 

buloq. 

145. Zardo‘sht (Zarathustra, Zoroaster) – zardushtiylik asoschisi.  

146. Ziyorat  musulmon taqvodorlar qadamjoylarga qilinadigan safar. 

147. Zikr (dhikr) – sufiylikda Allohning ismini zikr etish marosimi.  

148. Zu-l-hijja (Zulhijj) ¬ musulmon taqvimi bo‘yicha 12-oy bo‘lib, 

musulmonlar Makkaga haj amalini bajaradilar. 

149.  Zuhd (zuhd) – islomda zohidlik. 

150.  Iblis (Eblis, Iblis) – musulmonlarni to‘g‘ri yo‘ldan adashtiruvchi shayton. 

151. "Iblisning advokati" (devil's advocate; advocatus diaboli; the promoter of 

the faith, promoter fidei)  Kardinal marosimlar komissiyasining (the 

Congregation of Rites) a'zolaridan biri, u avliyolikka nomzodni ayblarini 

topishga harakat qiladi va uni munosib emasligini dalillar orqali isbotlaydi. 

152.  Ibn al-Arabiy (Ibn al-Arabi, Muhyi ad-Din) – Ibn Arabiy Muhammad ibn 

Ali Muhiddin (1165-1240); arab, diniy faylasuf va shoir, avvalgi sufiylik 



293  

an’analarini tizimlashtirgan va “borliqning yagonaligi” (unity of being) 

diniy-falsafiy ta’limotining asoschisi sifatida mashhur. 

153. Ibodat, kult  (cult, worship, religion, veneration, cultus) - 1) ilohga diniy 

xizmat va u bilan bog‘liq diniy marosimlar; 2) kimgadir sig‘inish, kimnidir, 

nimanidir, masalan, o‘tgan ajdodlarni, avliyolarni va b. ulug‘lash. 

154. Ibrohim (Abraham) ¬ Qur’onda va islom tarixida payg‘ambar, 

yakkaxudolikning ilk da’vatchisi, musulmonlar va yahudiylarning umumiy 

ajdodi.  

155. Ibrohim vasiyati (The Testament of Abraham) – II asrga xos apokrifik 

(cherkov tan olmaydigan) asar. 

156. Iezuitlar (the Jesuits - lat. societas Jesu; Iso jamiyati). 1537 yilda ta’sis 

etilgan katolik monax ordeni. 

157.  “Ilohiy komediya” (the Divine Comedy) – Dante Aligerining narigi 

dunyoga sayohatni tasvirlovchi epik dostoni. 

158. Imom (ima(u)m) – Masjidda ibodat qiluvchi va xutba oluvchi ruhoniy. 

159. Injil – islom diniga ko‘ra Alloh taolo Iso (as)ga Jabroil orqali og‘zaki tarzda 

nozil qilgan muqaddas kitob nomi.  

160. Intuitsiya (intuition) – haqiqatga ichki hissiyot va sezgi orqali erishish; 

“Oltinchi sezgi”. 

161. Iroda erkinligi (freedom of will) ¬ Xudo tomonidan insonga yaxshilik va 

yomonlik o‘rtasida tanlovni amalga oshirish uchun berilgan erkinlik. 

162. Islomshunoslik (Islamic studies) – sharqshunoslikning bo‘limi bo‘lib, islom 

ilohiyoti va tarixining umumiy va xususiy masalalari va ularning jamiyat 

taraqqiyoti jarayoniga ta’siri bilan shug‘ullanadi. 

163. Ismoil (Ishmael) – payg‘ambarlardan biri. Payg‘ambar Ibrohim va 

Hojarning o‘g‘li; 7-asr Arabiston yarim orol cho‘llarida yashovchi 

ko‘chmanchi ismoiliylar qabilasining ajdodi.  

164. Isna Ashariya (the Ithna Ashariyah, the Ithna Ashari Shia, the Imamiyya) – 

12 imomga e’tiqod asosida shakllangan oqim; hozirgi vaqtda isnaashariylar 

shialikning eng ko‘p sonli tarmog‘i hisoblanadi. 



294  

165. Isrofil (Israfil) – musulmon ilohiyotida 4 farishtadan biri – Oxirat kuni 

xabarchisi. 

166. Istisloh (arab. - manfaatlarni hisobga olish) - fiqhning qo‘shimcha 

manbalaridan biri, uning me’yorlarini aql-idrok bilan ifodalash usuli. 

167. Yom-kipur, Yom-kippur ("Gunohni yuvish kuni", Qiyomat kuni; (the Day 

of Atonement, Yom Kippur) – yahudiylikda bir kunlik poklanish va tavba-

tazarruni ifodalovchi bayram. 

168. Kardinal (cardinal, Card) – katolik cherkovida Rim Papasidan keyingi oliy 

martaba. 

169. Karma (karma) – braxmanlikda, hinduiylik va buddizmda 1) ko‘ra yangi 

tug‘ilishlari zanjiri; vujud o‘tgan mavjudligining majmui bo‘lib, uning 

hozirgi va keyingi taqdiriga ta’siri; 2) odatiy ma’noda – taqdir.  

170. Kongregatsiya (congregation) – 1) bir dindagilar birlashmasi; 2) dindorlarni 

diniy xizmat yoki marosimga yuborish majlisi; 3) katolik cherkovida bir 

necha monastirlarni yagona boshqaruv va yagona nizom qoidalariga 

birlashtirish; 4. Rim-katolik hokimiyatining bosh idorasi. 

171.  Konfessiya - 1) muayyan diniy e’tiqod (confession of faith) 2) o‘z ta’limoti, 

ibodati, tashkilotiga ega muayyan diniy oqim. 

172. Kosmogoniya (cosmogony) – iloh, dunyoning kelib chiqishi to‘g‘risida 

diniy ta’limot. 

173.  Kohin (priest of heathen cult, sacrificer, sacrificing [pagan] priest) – ba’zi 

davlatlarda ibodat xodimlarining nomi. 

174.  Lamaizm (Lamaism, Tibetan Buddhism) – buddizmning yo‘nalishlaridan 

biri. 

175. Madina (Quddus) (Medina, the City of Refuge, the City of the Prophet, the 

Holy City) –Muhammad payg‘ambar etakchiligida Makkadan hijrat qilingan 

G‘arbiy Arabistondagi shahar.  

176. Majuj (Magog) – yahudiylik, xristianlik va islom ta’limotiga ko‘ra vahshiy 

xalq bo‘lib, uning yajuj xalqi bilan bosqini Qiyomat kunidan avval bo‘ladi. 



295  

177. Majusiylik (heathenism, paganism, heathendom, paynim, heathenry) –

yakkaxudolik dini islom atamasi, ko‘pxudolik (politeistik) dinlarni ifodalash 

uchun ishlatiladi, ya’ni bir emas, bir necha xudoga yoki alohida maxluqlar, 

ofatlar, tabiiy hodisalar homiysi bo‘lmish sirli kuchlarga e’tiqod qilish. 

178. Mazhab (mazhab) – islomda diniy huquq tizimlalari va yo‘nalishlari. 

179. Makka (Mecca, Makka) – Saudiya Arabistonidagi shahar, Muhammad 

payg‘ambar tug‘ilgan shahar, Ka’ba joylashgan joy, haj amalga oshiriladigan 

dargoh, unga yuzlanib namoz o‘qiladi.  

180. Mandala (mandala) – buddizmda, hinduiylik, jaynizmda muhim muqaddas 

ramzlardan biri; diniy marosimlarda borliqni murakkab geometrik 

shakllardagi tasviri. 

181. Manu (Manu) ¬ hinduiylik mifologiyasida insonlarni yaratuvchisi, Qadimgi 

Hindiston asoschisi, diniy-huquqiy braxmanlar qonunlarining taxminiy 

muallifi. 

182. Masjid al-Harom (the Sacred Mosque (in Mecca), the Mecca Mosque) – 

Makkadagi bosh masjid.  

183. Mariya (the Mother of God, the Mother of the Redeemer, the Virgin Mary, 

the Holy Mother) ¬ xristianlikda mujassamlashgan Xudo-O‘g‘lining onasi.  

184. Maxatma (mahatma) – hinduiylik dostonlarda oliy ruhoniy – Rishiga (rishi) 

ulug‘lash murojaati; hozirgi kunda e’tirof etilgan ruhoniylarga, xalq 

arboblariga nisbatan qo‘llaniladi, xossatan Mahatma Gandi. 

185. Mehrob (arab. - sajdagoh) masjidning Makka (Ka’ba) tomonidagi devori 

ichiga taxmon shaklida qurilgan joy. Mehrob namoz o‘qiladigan tomon 

(qibla)ni belgilash uchun xizmat qiladi. 

186. Meroj (miraj) – islomda Muhammad payg‘ambarning buroqda Makkadan 

Quddusga mo‘jizali kechki sayohati va uning arshi Alo ¬ Ettinchi osmonga 

ko‘tarilishi. 

187.  Minbar (mimbar) ¬ masjidda imom va’z aytadigan baland joy, keng 

zinapoyali supa.  



296  

188. Missioner (missioner) ¬ maxsus tayyorlangan va muayyan dinni tarqatish 

uchun yuborilgan shaxs. 

189.  Mitra (Mitra) – Vedizmda osmon xudolaridan biri. “Avesto”da Mitra 

ijtimoiy ahillikni ta’minlaydi, bitimlar ijrosini nazorat qiladi. 

190. Mif (myth) – insonlarning dunyo, tabiat, borliq haqidagi tasavvurlarini aks 

ettiruvchi xudolar, qahramonlar, ruhlar va b. haqidagi rivoyatlar. 

191. Momo Havvo (Eve) qad.yahud. hauwa ¬ hayot. - Yahudiylik, xristianlik va 

islom dinida ¬Xudo yaratgan birinchi ayol. 

192. Monax, rohib (monk, monastic) ¬ kundalik hayot lazzatlaridan xudoga 

xizmat qilish maqsadida voz kechgan xristian kishi. 

193. Muattar (incense) – suriladigan xushbo‘y modda: miro, eley yoki 

yoqadigan fimiam, ladan kabi turli xushbo‘y moddalar. 

194. Mujtahid (mujtahid) – huquq va ilohiyot fanlarida oliy darajani egallagan, 

islom aqidalari, huquqi, axloqi masalalari bo‘yicha mustaqil hukm chiqarish 

imtiyoziga ega faqih. 

195. Muso (Moses) (mil.avv. 1576-1456) – Isroil qavmining rahnamosi; 

yahudiylar tomonidan yahudiylik asoschisi deb qaraladigan payg‘ambar. 

196. Muftiy (mufti) – ya’ni fatvo beruvchi; sunniylikdagi diniy-huquqiy 

masalalarni hal qilishga vakolati bo‘lgan oliy martabali ruhoniy; shariat 

bilimdoni, Qur’onni talqin qiluvchi, munozarali diniy-huquqiy masalalar 

bo‘yicha fatvo chiqaruvchi. 

197. Mo‘tabar joylar – Ziyorat qilinadigan, dindorlar uchun muqaddas 

hisoblanadigan  joylar. 

198. Mo‘tazaliylar (the Mutazalas, the Mutazilites) – VIII-IX asrlarda Arab 

xalifaligida vujudga kelgan musulmon ilohiyotining ratsionalistik yo‘nalishi 

tarafdorlari.  

199. Namoz, (namaz) arabcha – solat, ¬ musulmonlar ibodati; kundalik 5 mahal 

namoz; juma namoz; ikki hayit namoz va h.k.lar. 

200.  Obdast (abdest) – musulmonlarda qo‘lni yuvish (poklash).  



297  

201. Og‘a-xon (Aga Khan) – musulmon ismoiliylar oqimidagi nizoriylar 

boshlig‘ining nasliy unvoni. 

202. Odam Ato (Adam) – yahudiylik, xristianlik va islom dinida ¬ Xudo 

yaratgan birinchi inson. 

203. Odat (adat) – musulmon xalqlarda shariatdan farqli ravishda odatiy, 

yozilmagan qoidalar, masalan, qiz olib qochish, qotillik uchun jarima va 

boshqalar. 

204. Oysha (Aisha, A'ishah, Ayesha) – Muhammad payg‘ambarning xotini, 

xalifa Abu Bakrning qizi. 

205. Okkultizm (occultism) – 1) sehr va marosimlar orqali g‘ayritabiiy kuchlarni 

insonga bo‘ysundirilishga qaratilgan hatti-harakatlar; 2) narigi dunyo bilan 

muloqot qilish imkoniyati haqidagi tasavvurlar (psychomancy). 

206. Oriyalar (Aryans) 1) Vedalar davridagi hindlarning imtiyozli tabaqasi 

a'zolari; 2) Miloddan avvalgi II ming yillik o'rtalarida Hindistonning 

shimolida istiqomat qilgan qabilalar. 

207.  Oyat (āyah, āyāt) – Qur’on suralarining tarkibiy qismi. 

208.  Oyatulloh (ayatollah) – shia mujohidlarining oliy unvoni. 

209. Paleografiya (paleography) – yozuv rivojlanishini o‘rganuvchi tarixiy-

filologik fan: qadimiy yozuvlarni o‘rganish, qisqartish tizimi va sirli xat, 

qo‘lyozmalar va kitoblarni bezash va hujjatlashtirish; mualliflik, 

yodgorlikning yaratilgan vaqti va joyini aniqlashtirish va h.k.lar bilan 

shug‘ullanuvchi fan. 

210. Psalom (psalm) ¬ yahudilikdagi diniy janr. Payg‘ambar Sulaymonnig va’z-

nasihatlari. (The Psalms of Solomon) ¬ mil.avv. 70-40 yillarda yozilgan, 

Qadimgi Ahdga oid to‘plam. 

211. Ravvin (rabbi(n)) – yahudiylikda ibodat xizmatchisi, yahudiy jamoasining 

diniy va oilaviy hayot masalalar bo‘yicha bilimdoni. 

212. Radxa (Radha) – hinduiylik mifologiyasida cho‘pon ayol, Krishnaning 

mahbubasi. 

213. Rajab (Rajab) – musulmon hijriy-qamariy taqvimining 7-oyi.  



298  

214. Rakat (rak’a) – namoz vaqti arab tilida qayta aytiladigan oyatlar, salovatlar 

va boshqa namozga oid iboralar; namozda gavdaning holati va harakati. 

215. Ramazon hayiti (eid al-fitr) – ramazon oyi ro‘zasini tugaganiga dalolat 

qiluvchi, musulmonlarning bayramlaridan biri. 

216. Ramazon, Ramadan (Ramad(h)an, Ramazan) – musulmon qamariy 

taqvimining 9-oyi; Qur’on va shariatga muvofiq ramazonda musulmonlar 

ro‘za tutishlari shart.  

217. Raxu (Rahu) – hind mifol. asura, quyosh va oy tutilishining afsonaviy 

sababchisi. 

218. Reformatsiya (the Reformation) – XVI asrda G‘arbiy yevropadagi ko‘pgina 

mamlakatlarni qamrab olgan va eng avvalo, Rim-katolik cherkoviga qarshi 

qaratilgan diniy harakat ¬ protestantlikning paydo bo‘lishiga olib kelgan.  

219. Robia al-Adaviya (Rabiah) (714-801) – sufiylik vakilasi. 

220. Ro‘za (sawm, siyam) – arabcha as-Saum, islomning besh shartlaridan biri. 

221. Rukn (the Pillars of Islam, the Five Pillars, arkan al-Islam) (arab. - asos, 

ustun), arkon ad-din (din asoslari) - islomda eng muhim sanalgan beshta 

vazifa. Unga "kalimai shahodat", namoz, zakot, ro‘za va haj ibodatlari 

kiradi. 

222. Sabr (Sabr, Sabur) – 1) Musulmon kishining yaxshi fazilatlaridan biri, 

qiyinchiliklarda sabr-bardosh. 2) As-Sabur, Allohning 99 go‘zal ismlaridan 

biri, o‘ta sabrli ma’nosini anglatadi.  

223. Sadaqa (sadaqat) – islomda xayr-ehson; musulmon kishining ixtiyoriy 

moddiy yordami.Sadxu (sadhu) – hinduiylikda zohid yoki avliyo, 

shuningdek, ba’zan e’tiqodli dunyoviy kishi. 

224. Sakkiz o‘lmaslar (the Eight Immortals (of Taoism)) – xitoy daosizm 

mifologiyasida boqiylikka erishgan sakkiz avliyolar; Sun dinastiyasi (960-

1279) hukmronligidagi avliyolar. 

225. Sakkizlik Yo‘li (the Eightfold Path) – buddizmda hayot azobidan ozod 

qiluvchi 8 bosqichdan iborat amaliy yo‘li. 2) ma’naviy intizom va 



299  

meditatsiya yordamida buddistni ma’rifatga, so‘ng nirvanaga olib boruvchi 

yo‘l. 

226. Samadxi (samadhi) – 1. Psixik e’tiborni to‘plash, yoga yo‘nalishining asosiy 

atamasi; 2. Buddizmda meditatsiya, nirvanaga olib boruvchi oliy nurlanish 

holati.  

227. Sangxa (sangha) ¬ buddizm monaxlar jamoasi. 

228. Sekulyarizatsiya (secularization, laicization, deconsecration) ¬ 1. Jamoaviy 

va shaxsiy hayotning barcha jabhalarini din ta’siridan xalos etish jarayoni; 2. 

Diniy tashkilotlar mulkidan davlat foydasiga voz kechish; 3. G‘arbiy 

Yevropada diniy holatdan dunyoviylikka o‘tishi. 

229. Serafim (seraph) – yahudiylik va xristianlikda osmonning eng yuqori 

pog‘onasida turuvchi farishta. Olti qanotli Serafim six-winged seraph.  

230. Silflar (sylph) ¬ kelt va nemis afsonalarida, ko‘pgina Yevropa xalqlar 

folklorlarida havo unsurini ifodalovchi engil va harakatchan ruhlar. 

231. Soqchi minorasi, Bibliya va traktaklar jamiyati (“Yahova shohidlari” 

rasmiy tashkiloti) the Watch Tower, Bible and Tract Society. 1884 y. 

Pensilvaniyada (SShA) tashkil etilgan. 

232. Sulaymon (Solomon) payg‘ambar, yahudiylar podshohi (965-928). 

233. Tabiat kuchlarini namoyon qiluvchi xudolar (nature-gods) – Turli 

dinlarda shamol, momaqoldiroq va hokazo xudolari. 

234.  Tabu (tabu, taboo) ¬ qandaydir narsa, harakat, so‘z va boshqalarga diniy 

taqiq. Tabuni buzish oliy kuchlar tomonidan jazolanadi. Masalan, totem 

hayvonning go‘shtini eyish tabudir. 

235. Tavakkul – tasavvuf ta’limotiga ko‘ra, o‘z irodasini Allohga ishonib 

topshirish.  

236. Tantra (Tantra) - 1) Buddizmdagi muqaddas kitobning nomi; 2) Buddizm 

amaliyoti shakli. 

237. Tafsir (arab. “bayon qilish”)– Qur’on oyatlarini sharhlash.  

238. Taqiqlangan adabiyotlar indeksi (the Index (of Forbidden Books), the 

Prohibitory Index) – 1559-1966-yillarda Vatikan tomonidan chop etilgan 



300  

adabiyotlar ro‘yxati bo‘lib, ularni o‘qish dindorlarni cherkovdan 

chetlashtiradi, degan xavf ostida ta’qiqlangan. 

239. Teologiya (theology, theologics, divinity, sokr. theol) – xudo(lar) haqidagi, 

u(lar)ning sifatlari, xususiyatlari, amallari va mohiyati haqidagi diniy 

ta’limot. Ushbu ta’limotning aqidalari, diniy axloqi, ruhoniylar diniy 

g‘oyalari, atamalar jamlanmasi. 

240. Terrorizm – siyosiy, diniy, mafkuraviy va boshqa maqsadlarga erishish 

uchun shaxsning hayoti, sog‘lig‘iga xavf tug‘diruvchi, mol-mulk va boshqa 

moddiy obyektlarning yo‘q qilinishi (shikastlantirilishi) xavfini keltirib 

chiqaruvchi hamda davlatni, xalqaro tashkilotni, jismoniy yoki yuridik 

shaxsni biron-bir harakatlar sodir etishga yoki sodir etishdan tiyilishga 

majbur qilishga, xalqaro munosabatlarni murakkablashtirishga, davlatning 

suverenitetini, hududiy yaxlitligini buzishga, xavfsizligiga putur etkazishga, 

qurolli mojarolar chiqarishni ko‘zlab ig‘vogarliklar qilishga, aholini 

qo‘rqitishga, ijtimoiy-siyosiy vaziyatni beqarorlashtirishga qaratilgan, 

O‘zbekiston Respublikasining Jinoyat kodeksida javobgarlik nazarda 

tutilgan zo‘rlik, zo‘rlik ishlatish bilan qo‘rqitish yoki boshqa jinoiy 

qilmishlar. 

241. Terrorchi – terrorchilik faoliyatini amalga oshirishda ishtirok etayotgan 

shaxs. 

242.  Terrorchilik guruhi – oldindan til biriktirib terrorchilik harakatini sodir 

etgan, bunday harakatga tayyorgarlik ko‘rgan yoki uni sodir etishga suiqasd 

qilgan shaxslar guruhi. 

243. Terrorchilik tashkiloti – ikki yoki undan ortiq shaxsning yoki terrorchilik 

guruhlarining terrorchilik faoliyatini amalga oshirish uchun barqaror 

birlashuvi. 

244. Tumor (tumor, amulet, charm) – ba’zi tasavvurlarga ko‘ra, egasini “yovuz 

kuchlar”, “balo”, “yomon ko‘zlar”, ta’siridan himoya qilishga qodir bo‘lgan 

narsa, ashyo.  



301  

245. Ulamolar (ulema, ulama) – "bilimlilar, olimlar"; islom diniga mos ilohiy 

nazariya va amaliy jihatlarning tan olingan va nufuzli bilimdonlar: 

mushtaxid, muhaddis, mufassir, faqihlarning umumiy nomi. 

246. Umma (umma(h)) ¬ musulmon jamoasi.  

247. Umra (umrah) – musulmonlar uchun muqaddas joylarni ziyorat qilish. 

248. Faqih – fiqh ilmi nazariya va amaliyotining bilimdoni.  

249. Fatvo (fatwa) – faqihning chiqargan hukmi.  

250. Fiqh (fiqh), (arab. “tushunish”) – Shariat qonun-qoidalarini o‘rganuvchi fan.  

251. Fundamentalizm (fundamentalism) turli dinlarda muqaddas kitoblarni 

so‘zma-so‘z talqin qiluvchi, qadimiy tushunchalar tanqidiy talqin qilinishiga 

keskin qarshi chiquvchi, shuningdek, yangiliklar kiritilishiga va dinni 

modernizatsiyalashga qarshi konservativ yo‘nalishdir. 

252. Xalqaro Krishnani Anglash jamiyati (the International Society for Krishna 

Consciousness, ISKCON. Norasmiy tarqalgan nomi – the Hare Krishna) – 

1966 yilda AQShda asos solingan eng faol va barqaror zamonaviy hinduiylik 

harakatlaridan biri. 

253. Xatna (circumcision; the foreskin) – musulmonlarda (sunnat), yahudiylarda 

(brit-mila), Avstraliya aborigenlari va Yangi Gvineyadagi ba’zi Papua 

orollarida qo‘llaniladigan diniy marosim . 

254. Xristian Adventik cherkovi (the Advent Christian Church) – 1854-yilda 

AQShda asos solingan adventistlar konfessiyasi. 

255. Xristogramma – Iso nomini ifodalovchi yunon harflaridan iborat so‘z. 

256. Xudo-O‘g‘il (So‘z) (God the Son, the Logos, the Second Person of the 

Trinity) xrisianlikda muqaddas Uchlikning ikkinchi shaxsidir, ya’ni So‘z. 

257. "Xudoning advokati" (God's advocate) - Kardinal marosimlar 

komissiyasining (the Congregation of Rites) a'zolaridan biri, u avliyolikka 

nomzodni tanlaydi va uni munosibligini dalillar orqali isbotlaydi. 

258.  Shabat (Sabbath (day), Shabbath, S, Sab) – yahudiylik dinida buyurilgan 

haftalik shanba kuni bo‘lib, u kunda ishlash ta’qiqlanadi, qalb haqida 

g‘amxo‘rlik qilish uchun taqvodorlik kuni o‘tkaziladi. 



302  

259. Shaytonlamoq (madness) go‘yoki shayton vasvasasi tufayli odamni 

telbalanishi, jinnilik qilishi, quturishi, g‘azabga kelishi. Musulmonlik 

amaliyotida bunday ruhiy kasallikka chalingan insonlar uchun, duolar bilan 

birga “kuf!” aytiladi. Xristianlikda shayton exorcism marosimi orqali 

“haydab chiqariladi”.  

260. Shayx (arab. - keksa, oqsaqol; diniy rahnamo; Saih) – 1) islom dini bilimdon 

kishilar; 2) islom dini ruhoniylar, ulamolar, faqihlar; 3) so‘fiylik tariqatidagi 

pirlar, eshonlar ham shayx, deb nomlangan. 

261. Shahvat (immorality, lechery; whoredom, fornication; lust) – xristianlikda 

etti kechirilmas gunohlardan biri, zino, axloqsizlik; nikohsiz ikki kishining 

o‘zaro jinsiy aloqasi. 

262. Ekstaz, diniy jazava (religious possession, religious rapture, religious 

mania, religious ecstasy; furor(e), religious frenzy) – diniy taajjub oliy 

darajasi, zavq-shavq, ba’zan o‘zini yo‘qotish chegarasidagi ilhom, jazava. 

263. Ekstremizm – ijtimoiy-siyosiy vaziyatni beqarorlashtirishga, O‘zbekiston 

Respublikasining konstitutsiyaviy tuzumini zo‘rlik bilan o‘zgartirishga, 

hokimiyatni zo‘rlik ishlatib egallashga va uning vakolatlarini o‘zlashtirib 

olishga, milliy, irqiy, etnik yoki diniy adovat qo‘zg‘atishga qaratilgan 

harakatlarning ashaddiy shakllari ifodaci. 

264. Ekstremistik guruh – oldindan til biriktirib ekstremistik faoliyatni amalga 

oshirayotgan yoki uni sodir etishga suiqasd qilayotgan ikki yoki undan ortiq 

shaxs. 

265. Ekstremistik material – ekstremistik faoliyatni amalga oshirishga oshkora 

da’vat qiladigan yoxud shunday faoliyatni amalga oshirish zarurligini 

asoslab beradigan yoki oshkora oqlaydigan, tarqatish uchun mo‘ljallangan 

hujjat yoki har qanday vositadagi boshqa axborot. 

266. Ekstremistik tashkilot – ekstremistik faoliyatni amalga oshirganligi tufayli 

o‘ziga nisbatan faoliyatini tugatish yoki taqiqlash to‘g‘risida sudning 

qonunda nazarda tutilgan asoslar bo‘yicha qonuniy kuchga kirgan qarori 

qabul qilingan tashkilot. 



303  

267. Epigrafika (epigraphy, epigraphics) ¬ qadimgi yozuvlar to‘g‘risidagi fan. 

268. Yajuj (Gog) – yahudiylik, xristianlik va islom ta’limotida vahshiy xalq 

bo‘lib, uning ma’juj xalqi bilan bosqini Qiyomat kunidan avval bo‘ladi. 

269. Yahova (the ineffable name of Jehovah) – Qadimgi Ahdda uchrovchi - 

Xudoning tilga olinmaydigan ismi; yahudiylar uning o‘rniga “Adonay” 

(“Xudoyim”), deb o‘qiydilar va aytadilar.  

270. O‘n ikki havoriylar (the Twelve) – Yangi Ahdda Isoning eng yaqin o‘n ikki 

o‘quvchisi, izdoshi. 

271.  G‘azzoliy, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad (1059-1111); 

(Ghazali, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Tusi) – musulmon 

ilohiyotchisi va faqih. 

272.  G‘usl (arab. - cho‘milish) – poklanish, maxsus tartibda obdon yuvinish. 

273. Qiyos (kiyas, giyas, analogy-based rules) – solishtirish; islom 

huquqshunosligi manbalaridan biri; o‘xshashlikka asoslanib hukm qilish. 

274. Qiroat – (arab. “o‘qish”) Qur’onni o‘ziga xos qoidalarga muvofiq tilovat 

qilish.  

275. Qozi (qadi, cadi) – musulmon jamoasidagi hakam. 

276. Qurbon hayiti (eid al-adha) – qurbonlik keltirish bayrami, 

musulmonlikning asosiy bayramlaridan biri. 

277. Qur’on (the Qur'an, the Coran) – musulmonlarning muqaddas kitobi, 

Muhammad payg‘ambarga Alloh tomonidan insonlarga qo‘llanma sifatida 

nozil qilingan ilohiy vahiy. 

278. Qutqaruv Armiyasi (Salvation Army) – xristianlik nasihatlari va amaliy 

xizmatni o‘z faoliyatida uyg‘unlashtiruvchi xalqaro diniy-xayriya tashkilot. 

279. Hadis – (Hadith), arab. “yangi”; “so‘z”. Muhammad payg‘ambar aytgan 

so‘zlari, qilgan ishlari haqidagi rivoyatlar.  

280. Havoriylar (apostle) 1) – Yangi Ahdda Isoning eng yaqin o‘quvchilari, 

izdoshlari. 2) “Havoriylar faoliyati”, (qisq. “Havoriylar”) (the Book of 

Epistles, the Apostolos, the Book of the Apostles, Biblion Apostolikon, 

Praxapostolos) Yangi Ahd tarkibiga kiritilgan asar nomi. 



304  

281. Haj (hadj, hajj) – Makkadagi Ka’baga ziyorat, musulmonlarning asosiy besh 

majburiyatlaridan biri.  

282. Halol (“erkin”, "bog‘lanmagan”; al-Halal) shariatda ruhsat etilgan narsa, 

xatti-harakatlar. 

283. Haram (arab. - sa’n, chegara; Haram) - 1) islomda muqaddas, deb 

hisoblangan, qon to‘kish, qurol olib yurish taqiqlangan hudud; 2) ayrim 

musulmon davlatlarida xonadonning xotin-qizlar yashaydigan ichki qismi. 

284. Harom (arab. – man qilingan, taqiqlangan; al-Haram) – shariatda shubhasiz 

man qilingan narsa, xatti-harakatlar. 

285.  Hijriy yil (the year of Hegira, anno Hegirae, A.H.) 622-yildan boshlanuvchi 

qamariy taqvim. 

286. Horun (Aaron) – Muso payg‘ambarning ukasi, ruhoniy. Yahudiylik 

ta’limotiga ko‘ra Horun xalq talabiga muvofiq “Oltin buzoq”ni tayyorladi. 

Islom dini ta’limotiga ko‘ra, Horun  Muso payg‘ambarning qondosh birodari 

bo‘lib, kishilarni to‘g‘ri aqidaga da’vat qilgan payg‘ambar hisoblanadi.  

287. Hofiz (Hafiz; arab. xotirasida saqlovchi). 1) Qur’on matnini yoki hadis 

isnodi va matnini yodlagan olim. Aburaxmon b. Mahdiy, Abu Hotim 

Roziylar hofiz, deb tanilganlar; 2) Islomiy manbalariga oid she’r va 

hikmatlarni yodlab ammoviy tarzda ijro etadigan xushovozli ijrochi. 

Qalandariya tariqatida Boborahim Mashrab hofiz, deb tanilganlar. 

288. Hijriy (musulmonlar) yil hisobi Muhammad payg‘ambar va sahobalarining 

Makkadan Madinaga hijrat bilan bog‘liq. Hijriy yil qamariy va shamsiy 

yillarga bo‘linadi. Qamariy bo‘yicha u 622 yilnig 16 iyulidan boshlanadi. 

Shamsiy bo‘yicha 622-yilnig bahordagi tengkunlik kuni, ya’ni 21-martdan 

boshlanadi. Keyingi yil boshlari esa 1-2 kunga suriladi – 20, 21yoki 22 

martga to‘g‘ri keladi. 

289. Hurlar (arab. pok; Huri, Hur, ko‘pl. Haura) – Qur’onga ko‘ra [2,25; 3,15; 

4,57; 55,56 va b.] jannatdagi yashovchi chiroyli pokiza qizlar. 



305  

290.  Hujja (arab.ko‘pligi hujaj – isbot, dalil keltirish. Witness ) – kalom, falsafa, 

mantiqda “dalil”, “burhon”, deb va fiqhda “shahoda”, “iqror”, deb keng 

ishlatiladigan istiloh. 



306  

Ilovalar 
1- Ilova. O‘zbekistonda dinshunoslik va islomshunoslik 

        tadqiqotlari dinamikasi (1992-y.–2018-y.) 

 va rivojlanishining asosiy bosqichlari1. 

 

 

 



307  

Dinlarni 
o‘rganuvchi fanlar 

Tadqiqot 
obyektiga nisbatan 

izlanuvchining 
munosabati 

1)Tadqiqodchi dinni tajovuzkorona 
tanqid qiladi, yoki, aksincha, 
yoqlaydi. Ateizm va teologiyada 
uchraydi. 
2)Izlanuvchining tadqiqot obyektiga 
nisbatan simpatiya yoki antipatiyasi 
uyg‘onadi va tadqiqot natijalariga 
salbiy (subyektiv) ta‘sir ko‘rsatadi. 

Subyektivlik  
 

Xolislik 

Tadqiqodchi dinlarni o‘rganishda 
faktlarga baho bermasdan ularni 
qayd qiladi, xolis metodologik 
yondashuv tamoyiliga amal qiladi. 
Dinshunoslik fani metodologik 
xolislik prinsipi. 

Dinlarni boshqa fanlar bilanbog‘liq holda 
o‘rganuvchi:  

sotsiologiya, psixologiya, tarix,  
falsafa, filologiya, antropologiya, 
madaniyatshunoslik, lingvistika, 

narratologiya, kabi ijtimoiy-gumanitar 
fanlar 

Dinshunoslik va uning sohalari:  
din sotsiologiyasi,  
din psixologiyasi,  

din tarixi, din falsafasi,  
din antropologiyasi, din 

fenomenologiyasi 

2-Ilova. Dinlarni o‘rganuvchi fanlar 

  



308  

Afrika, Polineziya d  

Shomonlik 

Vudu 

Shomonlik 

Afrika dinlari 

Tabiat bilan bog‘liq 
dinlar 

Islom 

Xristianlik 
Vahiy orqali nozil 

bo‘lgan dinlar 

Islom Mahalliy dinlar 

Xristianlik 

Buddizm Shaxsiy dinlar 

Sintoizm 

Yahudiylik Milliy dinlar 
Islom 

Xristianlik 
 Buddaviylik 

Shaytoniylik 

Buddizm Ateistik dinlar 

Moniylik 

Ellinizm Suprateizm 

Shivaiylik 

Vishnuiylik 
Genoteizm (ilohlar 

ierarxiyasi) 

Shomonlik 

Afrika dinlari 
Ko‘pxudolik 

Islom 

Xristianlik 

Zardushtiylik Yakkaxudolik E’tiqod obyektiga 
ko‘ra 

Shomonlik 
Mifologik 
(afsonaviy) 

Buddaviylik 

Islom 
Aqidaviy 

Xristianlik Morfologik 
tuzilishiga ko‘ra 

DINLAR TASNIFI 

III-Ilova. Dinlarni tasniflash muammosi2 

Dinlarni mukammal tasniflash bo‘yicha amalga oshirilgan urinishlardan biri. 

Ko‘p sonli diniy materiallarni tasniflashga yordam beradigan va ayni vaqtda 

yanglishishga yo‘l qo’ymaydigan tamoyillarni topishga qaratilgan murakkab vazifa 

dinshunoslar tomonidan hali to‘liq hal etilmagan. 



309  

Diniy amaliyotning ichki jihatlari, mazmun 
mohiyatini tushunish uchun uni tadqiqotchi 
tashqi tarafdan emas, balki etiqod qiluvchi 

dindor shahs nuqtayi nazaidan, yani qaysidir 
ma’noda subyektiv holatdan kelib chiqib 

o‘rganish lozim. 
Dinning psixologik, psixolingvistik va sh.k. 

jahatlar tadqiqi izlanuvchidan muayyan darajali 
empatiyani, yani hamdardlikni talab qiladi. 

Diniy matnlarni o‘rganish jarayonida ularni 
yaratgan muallif tafakkuri v axis-tuyg‘ularini 

inobatga olish kerak. 

Insonning indibidual diniy tajribasi 
yoki diniy guruh emotsional 

hayotining muhim tomonlarini 
aniqlash uchun ularning juz’iy 

tomonlarini fikran bir chekkaga 
qo‘yib turib qaramoq 

(abstraktlanmoq) kerak. 
Diniy matnlarni o‘rganish 

jarayonida ularni yaratgan muallif 
tafakkuri v axis-tuyg‘ularidan 

abstraktlanmoq kerak 

IV - Ilova. Metodologik xolislik printsipi3 

 

 



310  

V-Ilova. Xanafiylik an‟analarining tarqalish zanjiri4 

 

 

 

 



311  

Ilovalar manbalariga havola 

1. Э.Ибрагимов, Г.Тулеметова, Р.Исоқжонов. – Динамика развития 

религиоведения в Узбекистане (на материале анализа диссертационных 

исследований по религиоведению с 1992 по 2017 гг. и правительственных 

решений). // ТИУ IX Республика илмий- амалий конференцияси. – “Тошкент 

ислом университети” нашриѐт¬матбаа бирлашмаси, 2017 г. - Б. 10-14. Яна: 

Динамика роста исследований ислама в Узбекистане (на материале анализа 

диссертационных исследований религии с 1992 по 2017). // “Ислам в 

современном светском государстве” мавзудаги Халқаро конференция 

материаллари тўплами. - Бишкек, 27-29 сентябрь, 2017 й. – Б. 90-98 

2. Самыгин С.И., Нечипуренко В.И., Полонская И.Н. 

Религиоведение: социология и психология религии. Ростов н/Д: "Феникс", 

1996. – Б. 649. 

3. Dinshunoslar tomonidan dinlarni tasniflash bo‘yicha amalga oshirilgan 

urinishlardan biri. Ushbu tasnifda dualistik zardushtiylik dini yakkaxudolik  dinlari  

qatoriga kiritilgan; buddizm dini esa – “ateistik dinlar” qatorida. Falsafiy ta’limot 

bo‘lmish moniylik esa e’tiqod obyektiga ega bo‘lgan dinlardan o’rin olgan. 

Timoshchuk A.S., Fedotova I.N., Shavkunov I.V. Vvedenie v religiovedenie: Uch. 

pos. - Vladimir, 2011. – B.131. 

4. Муминов А.К. Ханафитский мазхаб в истории Центральной Азии / 

Под ред. С.М.Прозорова. – Алматы: “Қазақ энциклопедиясы”, 2015. C. 395 



312  

Shartli qisqartmalar 
 

BBB (the World Fellowship of Buddhists, WFB) – Buddistlarning Butunjahon 

Birodarligi.  

BMI (MWL the Muslim World League) - Butunjahon Musulmonlar Ittifoqi 

(ligasi). 

BMT – Birlashgan Millatlar Tashkiloti 

BMT КТQ– Birlashgan Millatlar Tashkilotining kontrterroristik qo‘mitasi  

BMT XK  – Birlashgan Millatlar Tashkilotining Xavfsizlik Kengashi 

DEO – diniy-ekstremistik oqimlar 

DIQ – O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari 

bo‘yicha qo‘mita 

ISESCO (ЮНЕСКО)– Ta'lim, fan va madaniyat masalalari bo'yicha islom 

tashkiloti 

JK – Jinoyat Kadeksi 

YeXHT – Yevropa xavfsizlik va hamko‘rlik tashkiloti  

YeAHK – Yevropa-Atlantika hamko'rligi kengashi 

FTA – O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzurida Fan va 

texnologiyalar agentligi  

OAV – Ommaviy axborot vositalari 

ShHT (ШОС) – Shanxay hamko‘rlik tashkiloti 

UNESCO (АйСЕСКО) –  Ta'lim, fan va madaniyat masalalari bo'yicha Birlashgan 

Millatlar Tashkiloti 

O‘zbekiston FA – O‘zbekiston Respublikasi Fanlar Akademiyasi  


	2.1. Milliy dinlari
	SO‘ZBOSHI
	Ish turlari reyting-modul tizimi bo‘yicha baholash
	I - MODUL. DINSHUNOSLIKKA KIRISH
	1.1. Dinshunoslik faniga kirish
	1.2. Dinning mohiyati, tuzilishi va funksiyalari
	II MODUL. DINNING IBTIDOIY SHAKLLARI VA ETNIK- LOKAL DINLAR
	2.1. Dinning ibtidoiy shakllari
	2.2. Milliy dinlar


	3.1. Buddizm
	3.2. Xristianlik
	3.3. Islom dini
	3.4. Islom ta’limoti

	IV Modul. JAMIYAT VA DIN
	4.1. Xalqimizning  ma’naviy  yuksalishida dinlarning o‘rni
	4.2. O‘zbekistonda vijdon erkinligi
	4.3. Diniy mutaassiblik va ekstremizmga qarshi mafkuraviy kurash: O‘zbekiston tajribasi
	ADABIYOTLAR VA ELEKTRON-TA’LIM    RESURSLARI

	GLOSSARIY
	Ilovalar

	Shartli qisqartmalar

