O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI OLIY
VA O'RTA MAXSUS TA’LIMVAZIRLIGI

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI VAZIRLAR
MAHKAMASI HUZURIDAGI
ISLON SIVILIZATSIYASI MARKAZI

G.T. Tulemetova, O‘. M. Hasanboyev
Dinshunoslik

darslik

(5120600 - Dinshunoslik)

TOSHKENT 2020



Dinshunoslik. Darslik; ikkinchi — to‘ldirilgan va gayta ko‘rilgan matn. — Toshkent
-2020.-312 b.

Mualliflar: falsafa fanlari nomzodi, dozent G.T. Tulemetova, O‘.M. Hasanboyev
Mas’ul muharrir: Sh. Minovarov
Tagrizchilar: tarix fanlari doktori, prof. M.M. Ishogov

tarix fanlari doktori, I.1. Bekmirzaev

tarix fanlari doktori, N.X. Oblomurodov

Mazkur darslik Oliy va o‘rta mahsus ta’lim vazirligining 2018 vyil 25
avgustdagi 744-sonli buyrug‘i bilan ma’qullangan “Dinshunoslik® fani dasturi
asosida tayo’rlandi va O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi
Din ishlari bo‘yicha qo‘mitaning 19 mart 2020 yil sanasidagi Ne 2091 xulosasi

asosida to‘g‘rilandi.

Darslik 4 moduldan iborat. Birinchisi — dinshunoslikka kirish, qolgan uchta
modul milliy va jahon dinlarni yanada chuqurrog o'rganishga xizmat qiladi,
jamiyat ma’naviy hayotida dinning tutgan o‘rni, uning turli shakllari, ta’limoti,
yo‘nalishi va ogimlari, vijdon erkinligi, diniy bag‘rikenglik tamoyillari, diniy
dunyogarash, O‘zbekistonda din va diniy tashkilotlar faoliyati, din nigobidagi
radikal diniy ogimlar, shaxs tarbiyasida milliy va diniy gadriyatlar uyg‘unligi

masalalarini gamrab olgan.

Mazkur darslik 5120600 - Dinshunoslik mutaxassisligi barcha bakalavriat
ta’lim yo’nalishlari uchun tavsiya etilgan, hamda dinning falsafiy, ijtimoiy va

psixologik jihatlariga giziquvchilar ommasiga mo‘ljallangan.



MUNDARIJA

SO*‘ZBOSHI
Ish turlari reyting-modul tizimi bo‘yicha baholash

| - MODUL. DINSHUNOSLIKKA KIRISH
1.1. Dinshunoslik faniga kirish
1.2. Dinning mohiyati, tuzilishi va funksiyalari
Il - MODUL.
DINNING IBTIDOIY SHAKLLARI VA ETNIK-LOKAL DINLARI
2.1. Dinning ibtidoiy shakllari
2.1. Milliy dinlari
11 - MODUL. JAHON DINLARI
3.1. Buddizm

3.2. Xristianlik
3.3. Islom dini
3.4. Islom ta’limoti
IV- MODUL. JAMIYAT VA DIN

4.1. Xalgimizning ma’naviy yuksalishida dinlarning o‘rni

4.2. O‘zbekistonda vijdon erkinligi

4.3. Diniy mutaassiblik va ekstremizmga garshi mafkuraviy kurash:
O“zbekiston tajribasi

Adabiyotlar va elektron-ta’lim resurslari

Glossariy

llovalar

Shartli gisgartmalar

54

78
93

129

143
161
177

206
222

232
267
2179
306
312



SO*‘ZBOSHI
Oliy ta’lim muassasalarida o‘quv jarayonini bosgichma-bosgich kredit-

modul tizimiga o‘tkazish zaruriyati “Dinshunoslik” darsligining ikkinchi nashri
yaratilishiga sabab bo‘lganDinshunoslik fanini o‘rganishning dolzarbligi dinlar
xususiyatlarini bilish, u bilan bog‘lig ma’naviy madaniyat va ijtimoiy hayot
to‘g‘risida yaxlit tasavvur olish imkonini berishi bilan belgilanadi. O*zbekiston
Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev tomonidan 2017-yilning boshida
“Dinshunoslik™ fani bo‘yicha barcha ta’lim bosgichlari uchun yangi formatdagi
o‘quv dasturlari va darsliklarni yaratishga hamda yoshlarning mafkuraviy
immunitetini mustahkamlash ishlariga muhim e’tibor garatildi. “Xalgaro terrorizm
va ekstremizmning ildizini boshga omillar bilan birga jaholat va murosasizlik
tashkil etadi”, — deb ta’kidladi davlatimiz rahbari BMTning 72-sessiyasidagi
nutgida va yoshlar huquglari to‘g‘risidagi xalgaro konvensiyani ishlab chigish
hamda maxsus rezolyutsiyani gabul gilish tashabbusi bilan chiqdi. 2018-yil 12-
dekabrda BMT Bosh Assambleyasida “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik”
rezolyutsiyasi gabul gilindi. Yoshlarning tafakkurini ma’rifat asosida shakllantirish
va tarbiyalash eng muhim vazifa qilib belgilandi: “ko‘p asrlik milliy va diniy
gadriyatlarimizni asrab-avaylash, dunyo ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa
go‘shgan ajdodlarimizning bebaho merosini o‘rganish, uning asosida yoshlarni
komil inson etib tarbiyalash jamiyatda bargaror ijtimoiy-ma’naviy mubhitni
ta’minlashning muhim shartlaridan biri hisoblanadi”. Yoshlarning mafkuraviy
immunitetini mustahkamlash masalasi ularda mustaqil fikrlash ko*‘nikmasini
shakllantirish vazifasi bilan hamda internetning tahdidlaridan himoyalash bilan
bog‘liq. 1990-yillardan boshlab din kibermakonni o‘zlashtirish jarayonida faol
ishtirok etmoqda. Radikal diniy tashkilotlarning saytlari ko‘p incha dinlararo
ziddiyatlarni kuchaytiruvchi virtual munozaralar platformasiga aylanib bormoqda.
Dunyo dinlari haqgidagi bilimlarga ega salohiyatli dinshunoslarni tayyorlash
yoshlar ongini ekstremistik g‘oyalar bilan zaharlanishining oldini olishda muhim
ahamiyat kasb etadi. Dunyo dinlari masalalari borasida ta’lim berish jamiyatda

bag‘rikenglik muhitini yaratishning muayyan vositasi bo‘lib xizmat giladi. Ushbu
4



vazifalar  O‘zbekistonning  2017-2021-yillarga mo‘ljallangan  Harakatlar

strategiyasida 0°z aksini topgan?.

O‘rta asrlar Shargi islom dinini o‘rganish sohasida boy ilm to‘plagan, shu
bilan birga diniy manbalarni giyosiy tadqiq etish tajribasini orttirgan. Bu yuqori
salohiyatli dinshunoslar tayyorlash uchun muhim ahamiyatga ega. Islomofobiya
ortib borayotgan bir vaqtda islomning haqiqiy insonparvarlik mohiyatini, uning
insonparvarlik asoslarini dunyo hamjamiyatiga yetkazish zaruriyati ham ortmoqda.
Ma’rifatli din to‘g‘risidagi bilimlarni targatish zo‘ravon ekstremizm va diniy
fanatizmga qarshi kurash vositasi bo‘lishi mumkin. Prezidentimiz 2019-yil 15-
Iyunda Dushanbeda bo‘lib o‘tgan Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha
Kengashning  beshinchi ~ sammitidagi  nutgida  dinlararo  hamjihatlikni
mustahkamlash, ma’rifat va madaniyatlarni o‘zaro boyitish masalalari tizimli
mulogotni yo‘lga qo‘yishni taklif gildi. Xususan, Toshkentdagi O*zbekiston islom
sivilizatsiyasi markazi va Samarganddagi Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgigot
markazi buning uchun samarali platforma bo‘lib xizmat gilishi mumkinligini
ta’kidladi®. Dindorlar uchun din ma’naviy ehtiyojlari va vijdon erkinligi
huquglarining qondirilishi omilidir. Biror dinga nisbatan betaraf kishi uchun din
ma’naviy gadriyatlar va diniy san’atbilan tanishish imkoniyatini yaratadi. Diniy
gadriyatlar, axlog va huqug normalariga mos marosimlarda ishtirok etish
xalgimizning birdamligi, xayrli an’analarini his qgilishga imkon beradi.

Bir darslikda din sohasining hamma jihatlarini to‘lig gamrab olishning iloji
yo‘gligi ma’lum, shunday bo‘lsa-da, mualliflar tomonidan dinshunoslik fanini
sodda usulda to‘la yoritishga imkon gadar harakat gilindi.

Ushbu darslik mualliflari 0‘z materiallari va tavsiyalari bilan wuni
mukammallashtirishga yordam bergan barcha insonlarga minnatdorchilik izhor

etadilar.



Ish turlari reyting-modul tizimi bo‘yicha baholash

No Nazorat shakllari Majburiy/rag‘batlantiruv. ishl. | bal
1 |Ma'ruzaga oid nazorat Majburiy 5
2 |Auditoriya testlari Majburiy 5
3 |Auditoriyadan tashgari testlar (o*quv|Majburiy 5
saytida 0‘z-0‘zini nazorat qilish)
4 | Mavzu bo‘yicha nazorat ishi Majburiy 5
5 | Modul' bo‘yicha nazorat ishi Majburiy 40
6 |Uy vazifalari: ijodiy topshiriglar, | Istakka ko‘ra, o‘qgituvchi nazorati |5
savollarga javoblar ostida
7 |Esse yozish (1-2 bet) Istakka ko‘ra, o*gituvchi nazorati |10
8 |5 dagigalik mustaqgil tayyorlangan |Istakka ko‘ra, o‘gituvchi nazorati| 30
tagdimot bilan chiqish ostida
9 |Talabalar to‘garaklari, ilmiy jamiyatlari|Istakka ko‘ra, o‘gituvchi nazorati | 40
va sh.k. ilmiy ijod ostida
Reyting-modul tizimi bo‘yicha bilimlarni baholash mezonlari
Ko‘rsatki- |Joriy nazorat Oraliq nazorat |Yakuniy nazor. | Jami
chlar 2- IN 1- ON 1-YaN
o r Ma'ruzalar, referatlar, | Mustaqil ish, | Yakuniy nazorat
Og‘zaki, : : : .
tagdimotlardagi referat himoya, |ishi
yozma, .. .
, chigishlar, case study|oralik  nazorat
modul . . :
muhokamalari, Kichik | testlari, targatma
dasturga . .
tonshirig- guruhlardagi materiallar
p_ g munozaralar, tez fikrlash |yuzasidan ish,
larni : . .
, musobagalari, adabiyotlar | oralik testlar,
komp'yuterd . -
. sharhi, manbalarga | ijodiy
a bajarish : ) .
annotasiyalar tuzish topshiriglar
Ballar 40 30 30 100
86 - 100 71 -85 55-70 55 dan kamroq
A'lo yaxshi Qoniqarli Qoniqarsiz




Bilimlarni baholash mezonlari

Ko‘rsatkich- | Sinaldi Sinaldi Sinaldi Sinovdan Qayta
lar a'lo yaxshi goniqarli o‘tmadi topshiradi
A (91-100) B(81-90) D(61-70) Qonigarsiz | Qonigarsiz
C (71-80) E (51-60) FX (31-50) |F(0-30)
Tushunchalar, | Asosiy Tushunchalar | Tushuncha va | Asosiy Eng oddiy
kategoriya-larni | tushunchalar | o‘zlashti- toifalar aniq | tushunchalar | tushunchalar
egallagan-ligi  |va toifalar | rilgan, biroq | o‘zlashti- va toifalar |va toifalar
o‘zlashti- ba'zan noaniq | rilmagan 0‘zlashti- 0‘zlashti-
rilgan rilmagan rilmagan
lImiy faktik | Zarur  ilmiy | Materialni Mavzuda Asosiy Eng oddiy
materialni materialdan bayon etishda | noaniqliklik, | faktik faktik
bilishi erkin noanigliklar | zarur faktlar | materialni materialni
foydalanadi bor tushirilgan bilmaydi bilmaydi
Tahlil, O*quv material | Material O‘quv O‘quv O‘quv
umumlashtirish | mustagil ilmiy | mustaqil materialini materialni materialini
qobiliyati tahlil gilinadi [ilmiy  tahlil | tahlil tahlilsiz tahlilsiz,
gilinadi, unsurlari aytib beradi |xato  aytib
ammo bor | bilan  aytib beradi
noaniglik, bera oladi
noizchillik
Kursning o‘quv | Darslikni Darslik O‘zlashtirgan, | Darslikni va | Darslikni,
va qo‘shimcha|o‘zlashtirgan, |materialini va |asosiy asosiy asosily  va
adabiyotini asosiy asosiy adabiyotlarni | adabiyot- go‘shimcha
bilishi adabiyotlarni | adabiyotlarni | biladi larni adabiyotlarni
biladi biladi bilmaydi bilmaydi
Fan  material- | Fan materialini | Fan Fan Fan Fan
larining  to‘liq | erkin materialini materialini materiali-ni | materialini
yoritilishi o‘zlashtirgan, |erkin 0‘zlashtirgan, |sust 0‘zlashtirma
barcha o‘zlashtirgan, |javoblarni o‘zlashtir- | gan, asoslan-
savollarga javoblarni asoslashda gan, gan javoblar
javoblar asoslashda kamchiliklar |asoslangan |yo‘q
asoslangan kamchiliklar | bor javoblar
bor yo‘q
Test vazifa | Javoblar-ning | Javoblar-ning | Javoblar-ning | Javoblar- Javoblar-
larining 80% dan|80% gachasi |60% gachasi|ning 50% |ning  50%
baholanishi ko*prog‘i to*g‘ri to*g‘ri gachasi dan
to‘g‘ri to*g‘ri kamrog‘i
to*g‘ri




| - MODUL. DINSHUNOSLIKKA KIRISH
1.1. Dinshunoslik faniga kirish

Mazmun. Dinshunoslik  fanining  predmeti, magsadi va vazifalari.
Dinshunoslikning ijtimoiy-gumanitar fanlar bilan alogadorligi. Dinshunoslik
fanini o‘rganishning jamiyat bargarorligini mustahkamlash, diniy bag‘rikenglikni
tarbiyalash, vijdon erkinligini ta’minlashdagi ahamiyati. Dinshunoslikda
shakllangan ilmiy maktablar va yondashuvlar: mifologik, sotsiologik, antropologik
va boshga maktablar.

Dinshunoslik ~ fanining | Har qganday fan kabi dinshunoslikning ham

predmeti predmeti bor, u ham bo‘lsa din va diniy e’tigod,

insonning Xudo va uning boshga ilohiy kuchiga ishonishidir. Inson hayotining
noyob hodisasi bo‘Imish din benihoya ko‘p qirrali va murakkab hodisa bo‘lib,
turmushning hamma sohalariga, avvalo, ma’naviy-axloqiy, ijtimoiy, iqtisodiy,
madaniy va boshga sohalariga singib ketadi. Shu sababli dinni insoniy
munosabatlarning murakkab tizimidan ajratib bo‘lmaydi, uni alohida, mustaqil
hodisa, deb hisoblash to‘g‘ri emas. Mana shu jihatlarning hammasi uni tadqiq
gilish jarayonini murakkablashtirishi tabiiy. Din insoniyat tarixiy taraqgqiyoti
jarayoniga katta ta’sir o‘tkazib keldi va o‘tkazmoqda. U ko‘p qgirrali va teran

hodisadir.

Dinshunoslik hagidagi ma’lumotlarni moddiy va ma’naviy manbalardan
olinadi: diniy-madaniy yodgorliklar (masalan, ibodatxonalar), mugaddas matnlar,
dinty ta’limot va ko‘rsatmalar, an’analar, individual-psixologik va ijtimoiy
guruhlarga oid diniy tafakkur, axloq, tajriba, diniy tashkilotlar va muassasalar.

Ta’limyo“nalishi bo*Imish dinshunoslik dinni o*gitish metodologiyasini o‘rganadi.

Din va san’at. Dinshunoslik ilmi fanlararo xarakterga ega. Din san’atning
barcha shakllari bilan uzviy bog‘langan: adabiyot, me’morchilik, musiga va h.k.
San’at inson ma’naviy hayotini boyitadi, ezgu tuyg‘u, niyatlarni uyg‘otadi,
bag‘rikenglikni  ta’minlaydi. Diniy mifologiya syujetlari buyuk shoirlar,

8



dramaturglar ijodiga va yana ko‘plab ijodkorlar asarlariga singib ketgan. Masalan,
A.Navoiyning “Lison ut-tayr” dostoniga (XV asr), Endryu Lloydning “Iso Masih —
super yulduz” rok-operasiga (XX asr), Esxilning “Kishanlangan Prometey”,
Sofoklning  “Shoh  Edip”, Evripidning “Medeya” (milod. avv.V-1V)
tragediyalariga. Afsonaviy asarlarda aks ettirilgan baxt va adolat izlash, muhabbat
va xiyonat, gunoh va qurbon kabi abadiy mavzularda ko‘p gina san’at asarlari
yaratildi, filmlar suratga olindi, teatr tomoshalari go‘yildi. Haykaltaroshlar va
me’morlar, ayniqgsa, jozibador san’at asarlari yaratishdi. Qadimiy yunon
haykaltaroshi va me’mori, gadimgi klassik davrning ulug‘ san’atkorlaridan
Fidiyning miloddan avvalgi V asrda yaratgan Olimpdagi Zevs haykali (Afina
Parfenos. Oltin va fil suyagi), Markaziy Osiyo hududida Kushonlar podshohligi
davrida yaratilgan buddizm me’morchiligi, Sharg Renessans davrida islom
obidalari diqgatga sazovordir. Afsuski, jahon mo‘jizalari gatoriga kiruvchi ko‘p
gina yodgorliklar hozirgi kungacha saglanib qgolmagan. Omon qolgan
ibodatxonalar, magbaralar ziyoratgohga aylanib, xalg ma’naviy-madaniyatining
nagadar yuqori bo‘lganligidan dalolat beradi. Samargand, Buxoro, Xivadagi
mahobatli yodgorliklar UNESCO tomonidan jahon madaniyatining mulki, deb

e’lon gilingan.

Yevropadagi ibodatxonalarga Uyg‘onish davrining atogli rassomlari
Leonardo da Vinchi (Madonna, 1483), Mikelanjelo (Odam Atoning yaratilishi,
Sikstin kapellasi, Vatikan, Rim, 1508-1512) bezak berishgan. Hozirgi zamondagi
atoqli haykaltaroshlar va rassomlar ijodida ham ilohiyotga oid mavzular uchraydi.
Masalan, Salvador Dalining Iso Masihga bag‘ishlangan mashhur rasmi (Mugaddas
Xuan de la Krus Xristosi, 1951). Buyuk ispan rassomi tomonidan chizilgan Iso
Masixning suratida ilgari chizilgan suratlarga garaganda go‘zallik va xursandchilik
ko‘p rog. Iso Masihni aks ettirishning katolik an’anasida asosan, uning azob-
uqubatlari o‘z aksini topadi, masalan, M.Gryunevald tomonidan ishlangan
Izengeym mehrobi rasmi. Islom estetikasi xattotlik, Sharq miniatyurasi, kitobat
san’atida, aynigsa, Qur’onni bezashda va epigrafikada naqgoshlik san’atida,

darveshlar ragsida (samo), me’morchilikda, namoyon bo‘ldi. 12 jildlik *“O*zbekiston
9



arxitektura epigrafikasi” (2011-2016) tuzuvchilari Shohi Zinda, Amir Temur jome’
masjidi, Registon ansambli kabi dunyoga mashhur yodgorliklardagi, Xiva, Buxoro,
Qo‘gon va boshga shaharlarning arxitektura komplekslaridagi yozuvlarga katta
e’tibor garatdilar. Epigraflar tadqiq etilayotgan davrdagi kishilarning dunyogarashi,
ularning hayotiy qgadriyatlari, hukmdorlarning maqsadi va xarakteri to‘g‘risidagi
tasavvurlari hagida fikr yuritishga imkon beradi. Masalan, Ogsaroy devorlariga
Amir Temurning “Adolat hukmdorlarning shioridir”, degan fikri tushirilgan.
O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazi tashabbusi bilan 2019-yil 18-may —
“Xalgaro muzeylar kuni”’ga bag‘ishlab O‘zbekiston tarixida birinchi marotaba
“O*zbekiston islom madaniyati me’morchiligi — rassomlar ijodida” nomli
ko‘rgazma o‘tkazildi. Respublikadagi tanigli rassomlar 100 dan ziyod asarlarida
gadimiy va zamonaviy obidalardagi islom-madaniyati me’morchiligini tasviriy
san’atning turli janrlari asosida yoritib bergan. Mamlakatimizda milliy madaniyatni
yanada rivojlantirishda islom dini gadriyatlari mavgeyini tiklash va uni asrab-
avaylash muhim ahamiyatga ega. Shu bilan birga 0‘zga an’ana va din vakillariga
bag‘rikenglik bilan munosabatda bo‘lish insonning diniy sabr-togati va madaniyati
saviyasini, jamiyatning yuksak ma’naviyatini ko‘rsatuvchi belgidir. Bag‘rikenglik
g‘oyasi jamiyatda totuvlik va inoglik vaziyatini yaratishga ko‘maklashadi, ateistlar
yoki bir zaminda yashab turgan har xil din namoyondalari bo‘Imish turli-tuman

kishilarning ezgu maqsadlar sari olg*a siljishini jadallashtiradi.

O*zbekiston dinshunosligining o‘ziga xos xususiyati — respublikamizda ham
diniy, ham dunyoviy ta’lim sohalarini uyg‘unlikda rivojlantirishda amalga
oshirilayotgan ishlar, ijtimoiy hayotimizda diniy bag‘rikenglik, millatlararo
totuvlik tamoyillarini garor toptirishda gilinayotgan islohotlardan iborat. 2014-
yilda “Dinshunoslik” bakalavriat ta’lim yo*nalishining Davlat ta’lim standartida
milliy va diniy gadriyatlar uyg‘unligiga erishish, dinshunoslik va dinlar tarixiga oid
manbalarni mustagil o‘rganish va ularga diniylik va dunyoviylik uyg*‘unligida baho
berish zarurati 0z aksini topgan4. 2009-yilda A.Boynazarova “Islom falsafasida

diniy va dunyoviy ilmlar uyg‘unligi masalasi” nomli nomzodlik dissertatsiyasida

10



yugoridagi belgilangan maslaklarga asoslanib “ilm” tushunchasini aniglagan va

unga o‘z mualliflik ta’rifini bergan.

G*arbiy Yevropa va Shimoliy Amerika dinshunoslarining fikriga ko‘ra din
va fan tomonidan izohlanadigan u yoki bu hodisani baholashdagi tafovutlar avvalo,
shundan iboratki, din va fan turlicha vazifalarni hal etishi tufayli dunyoga va
insonga har xil nugtayi nazardan garaydi. Din bilan fanning asosiy fargi shundaki,
din e’tigodga, fan esa bilimga tayanadi. Din va fan garama-qgarshilikdan iborat
bo‘lishiga garamay, ayni vaqtda ular yaxlit birlikni tashkil giladi. Fanning ham,
dinning ham obyekti bo‘lgan inson ana shu yaxlitlikni birlashtiruvchi negizdir.
Dinshunoslik ozining teologiya va ateizmdan farq giluvchi kategorial apparati
shakllangunga gadar, uning dinga dunyoviy baho beruvchi yondashuvi ishlab
chigilguncha uzoq va giyin yo‘Ini bosib o‘tdi. Uyg‘onish davrida bu yo‘nalishda
birinchi gadam qo‘yildi. Ammo fanning dinni tadgiq qilishga oid huquaqi
Ma’rifatchilik davri yutuqglari bilan ~ bog‘liq. Nemis  dinshunosi G.Frik

"Dinshunoslik — ma’rifatchilikning farzandi" deb ta’kidlagan®.

Dinshunoslikning ijtimoiy-gumanitar | Dinshunoslikning kompleks ilmiy fan

fanlar bilan alogadorligi sifatida shakllanishi ildizlari gadimdan

boshlangan bo‘lib, u qator olimlar — tarixchilar, faylasuflar, psixologlar,
jamiyatshunoslar, tilshunoslarning hamkorlikdagi sa’y-harakatlari mahsulidir.
Zamonaviy dinshunoslikning garor topishida ijtimoiy-gumanitar soha olimlarining
fanlararo tadgiqotlari muhim rol o‘ynadi. Odatda diniy muomala jamiyatdagi
xalgaro, etnik, konfessiyalararo alogalar bilan bog‘lig. Din sotsiopsixologiyasi
uchun afsonalar, san’at, tarixiy yilnomalar boy material beradi. Ularda davlat va
din hamda konfessiyalararo munosabatlar, diniy e’tiqod, hissiyot va amaliyot 0z

aksini topgan.

Din vujudga kelgan vaqt to‘g‘risida ko*p lab garama-qgarshi fikrlar mavjud.
Evolyutsion nazariya vakillari fikriga ko‘ra din fikrlovchi inson bilan birgalikda
ibtidoiy jamoada paydo bo‘lgan, so‘ng dinning arxaik shakllari: animizm,

sehrgarlik, totemizm, fetishizm murakkablashib bosgichma-bosgich fanga
11



aylangan. Falsafada dastavval, mifologik ong negizida diniy va falsafiy fikrlash
usuli paydo bo‘lgan, so‘ng xudolar hagidagi tasavvurlar hamda ibodat shakllari,
ruhoniylar va diniy tashkilotlar vujudga kelgan, degan fikr ustunlik giladi. Xuddi
shunday fikrlar ko‘p incha dinshunoslikning paydo bo‘lishi vaqgtiga nisbatan ham
go‘llaniladi. ko‘p chilik olimlar uni XIX asrning ikkinchi yarmi bilan bog‘laydilar.
Boshqgalar esa insoniyat jamiyatida diniy tasavvurlar, ibodatga munosabat, har xil
dinlarni giyoslash, eski va yangi xudolarni bir-biriga solishtirish jarayoni hamma

vagt bo‘lgan, deb ta’kidlaydi.

O‘rta Osiyoning buyuk mutafakkirlari Abu Rayhon Beruniy, Abu Ali ibn
Sino, Abu Nasr Forobiy, Imom al-Buxoriy, Shahristoniy kabi olimlar dinshunoslik
tarixiga juda katta hissa qo‘shdilar. Ularning asarlari giyosiy dinshunoslikning
rivojlanishiga sharoit yaratdi, din tarixi va dinshunoslik metodologiyasini boyitdi.
Xususan, Beruniy X asrdayoq Veda matnlarini fanlararo yondashuv uslubida
tadqiq etdi. Bunda u hozirgi kunda dolzarb bo‘lib turgan bag‘rikenglik tamoyilini
giyosiy tahlilda ishlatdi. U o‘zining “Hindiston” asarida hindlarning diniy agidalari
to‘g‘ri yoki xatoligini gayd etishni emas, o‘sha davrdagi Hindiston dinlari va
ibodatlarini tasvirlashni magsad qgilib go‘ydi. Hindlarning e’tiqodlari to‘g‘risidagi
xronologik tanlab olingan va tasniflangan faktlarga sinchkovlik bilan anigliklar
Kiritildi, gayta-qayta tekshirildi, bu esa dinlarning giyosiy-tarixiy tahlil etilishiga
imkon berdi. Movarounnahr olimlari tomonidan to*plangan boy tarixiy, arxeologik,
filologik materiallar va ularning metodologik bazasi dinshunoslikning alohida
mustaqil fan sohasi sifatida vujudga kelishiga asos bo‘ldi. Dunyo olimlarining
dinlarni o‘rganish sohasidagi tadgiqotlari tufayli XIX asrning ikkinchi yarmiga
kelib turli xalglar va sivilizatsiyalarning e’tiqodlari bilan bog‘liq ko‘p gina
masalalarga oydinlik Kiritildi. Ularning asarlari ilm-fan oldiga jahondagi dinlarni
kompleks darajada o‘rganish, insoniyatning tarixiy rivojlanishida, ma’naviy-
axlogiy va ijtimoiy-psixologik sohalarda ularning ahamiyati va o‘rnini har
tomonlama chuqur baholash muammosini kndalang gilib go‘ydi. Dinlar sohasidagi

ana shu barcha ilmiy bilimlar dinshunoslik bilimlarini ixtisoslashtirishga va bir

12



gator bilimlarning shakllanishiga olib keldi. Shularning natijasida dinshunoslikning

quyidagi yangi tarmogqlari vujudga keldi:

v/ diniy tajriba, his-tuyg‘u, kechinmalar, dindorlarning diniy ongi, ularning
hissiyot va irodalari yo‘nalishini o*rganuvchi din psixologiyasi;
v/ inson va madaniyatning rivojlanishi kontekstida dinni o‘rganuvchi din

antropologiyasi. Shuningdek, diniy ramzlarni o‘rganuvchi ramziy antropologiya,

v/ diniy institutsiyalar, jamoalar, guruhlar va shaxslararo o‘zaro

munosabatlarni tahlil giluvchi din sotsiologiyasi va ijtimoiy antropologiya;

v/ diniy ong, diniy tajriba hodisalarini bayon etish, tartibga solish va tahlil

etish magsadiga xizmat giluvchi din fenomenologiyasi;

v/ dinlarning mohiyati va ahamiyatini izohlashga, din rivojlanishining

umumiy gonuniyatlarini aniglashga intiluvchi din falsafasi shakllandi.

Bundan tashgari ba’zi gumanitar fanlar ham dinning ayrim jihatlarini
o‘rganmogda. Masalan, strukturaviy lingvistika fani diniy matnlarning ichki
bog‘lanishini o‘rganadi. Narratologiya esa diniy tilning janr xususiyatlarini tadqiq
giladi. Kognitivistikani  diniy tafakkur va bilish masalalari qizigtiradi.
Germenevtika sohasi gadimiyligi va to‘lig saglanmaganligi bois ilk ma’nosi
mavhum bo‘lgan diniy matnlarni talgin etish, shuningdek, talgin etishning
tamoyillarini o‘rganish bilan, paleografiya gadimiy matnlarning yozilgan vaqtini
aniqglash, ularning ma’nosini o‘rganish bilan shug‘ullanadi. Epigrafika arxitektura
va boshga yodgorliklardagi yozuvlarning asosiy g‘oyalarini tushunishga imkon
beradi. Epigraflar tadqiq etilayotgan davrdagi kishilarning dunyogarashi, ularning
hayotiy gadriyatlari, hokimiyatning maqgsadi va xarakteri to‘g‘risidagi tasavvurlari
hagida fikr yuritishga imkon beradi. Doksografiya — gadimgi mutafakkirlarning
fikrlari va tasavvurlarini keyingi mualliflar tomonidan bayon etilishi. O‘tmishdagi
olimlarning ko‘p lab asarlari yo‘qolib ketgani sababli ularning doksografiyasi bu
olimlar uchun dunyoqarash hagidagi bilim manbayi sanaladi.

13



Yugorida gayd etilganidek, Abu Rayhon Beruniy X asrdayoq hinduiylik diniy
matnlarini giyoslash amaliyotini bajargan edi. Qiyosiy dinshunoslikning nazariy
asoslari esa ma’rifatchilik davrida shakllandi. O‘sha paytda Yevropa ilm-fani
Sharqg dinlarini tadqgiq gilishda dastlabki gadamlarni go‘ydi. ko‘p lab Yevropa
olimlari dunyodagi turli xalglarning, jumladan, taraqgiyotning ilk pog‘onasidagi
sivilizatsiyalarning diniy e’tigodlariga bag‘ishlangan ishlarida sayohatchi va

missionerlar ma’lumotlaridan foydalanganlar.

Ana shu davrda dinlarning paydo bo‘lishi, faoliyati va rivojlanishini tadgiq
etishda tarixiy yondashuv vujudga kela boshladi. Bu yondashuvning garor
topishida Kantdan Gegelgacha bo‘lgan nemis klassik falsafasi juda katta rol
o‘ynadi. Ayni mazkur falsafa namoyandalari tomonidan dinni jamiyatning tarixiy
rivojlanishidan ajratgan holda tahlil etib bo‘Imasligi to‘g‘risidagi fikr zo‘r berib
ilgari surildi. Chunki din tarixi insoniyat tarixining jonli hayoti bilan chambarchas

bog‘liq va undan ajralmasdir.

XIX asr antropologlari va etnograflarining din sohasidagi tadgiqotlari
Yevropa dinshunoslik tafakkurini rivojlantirish uchun alohida ahamiyatga ega
bo‘ldi. Ingliz etnografi, ibtidoiy jamiyat madaniyatining tadgigotchisi Eduard
B.Teylorning (1832-1917) ishlari bu sohada muhim rol o‘ynadi. Uning ishlari va
din haqgidagi fan tamoyillariga asosiy tamal toshi go‘yganlardan biri, golland
ilohiyotshunosi, din tarixi va falsafasi doktori Kornelius Tilening (1830-1902)

dinshunoslik tamoyillariga bag‘ishlangan ishi bu sohada muhim rol o‘ynadi®.

XVIII asrda va XIX asrning birinchi yarmida ijtimoiy fanlarning yutug va
muvaffaqgiyatlari gumanitar bilimning yangi tarmog‘i bo‘lmish dinshunoslikning
garor topishi uchun mustahkam negiz yaratdi. XIX asrning ikkinchi yarmi Yevropa
xristian teologiyasining keskin garshiligiga garamay dinshunoslikning rasmiy tan
olinishi davri bo‘ldi. Bu e’tirofda mashhur ingliz tilshunosi Maks Myuller katta rol
o‘ynadi. Yevropada uni “dinshunoslikning otasi”, deb atashadi. “U, — deb yozgan
edi fransuz dinshunosi L.Shantepi de la Sosse — ushbu fanning ahamiyatliligiga
aksariyat mutaxassislarni birinchi bo‘lib ishontirdi”. M.Myullerning dinshunoslik

14



to‘g‘risidagi ishlari fan ahlining dinni tadgiq qgilish imkoniyatiga ega bo‘lish, uni
cherkovdan fargliroq talgin etish huquqi uchun ko‘p asrlik kurashini yakunlab
bergandek bo“Idi”.

G‘arbly Yevropa va Shimoliy Amerika olimlari dinshunoslikni
rivojlantirishga, dinshunoslikning ilmiy bilim tizimidagi o‘rnini asoslashga, uning
tamoyillari va usullarini, tuzilishi va mazmunini, magsad va vazifalarini garor
toptirishga muayyan hissa qo‘shdilar. Ular orasida tarixchi va faylasuflardan
E.Renan, K.Tile, L.Feyerbax, E.Fromm; sotsiologlardan M.Weber , E.Dyurkgeym,
psixologlardan U.Djems, K.Yung; etnograf va antropologlardan E.Teylor kabi ilm-

fan sohasining namoyondalari bor edi®.

Dinshunoslik bilan din falsafasi o‘rta sida mustahkam alogadorlik borligi 0‘z-
o‘zidan ravshan va mugarrar, chunki fanda, shu jumladan, dinshunoslikda
umumlashmalar qilish, sabab-oqgibat alogalarini aniglash fanni falsafiy, nazariy
darajaga ko‘taradi. Keyingi vaqtlarda din futurologiyasi alohida ajralib chiga
boshladi. Bu fan dinning rivojlanish istigbollarini, din geografiyasini o‘rganib, turli
dinlarning hududiy tashkil etilishi va ularning tarixiy rivojlanishi to‘g‘risidagi
bilimlarni to*plab, bir tizimga solish bilan shug‘ullanadi. Uning fan sifatida ajralib
chigishi nechog‘lik dolzarb hodisa, degan savol tug‘iladi. Chunki dinlarning
rivojlanish istigbollarini din falsafasi va sotsiologiyasi fanlari juda samarali aniglab
bermoqda, din tarixi esa odatda, turli dinlarning hududiy tashkil etilishi va uning
tarixiy rivojlanishi to‘g‘risidagi bilimlarni jamlab, bir tizimga solish ishlarini

bemalol davom ettirishi mumkin.

Dinshunoslik fanining | Dinshunoslik fanining maqgsadi — dunyo dinlari

magqsadi va vazifalari bo‘yicha chuqur nazariy va amaliy bilimlar berish.

O*gitishdan magsad — talabalarda din, uning ma’naviy hayotimizdagi o‘rni hagida
xolis, to‘g‘ri dunyogarashni shakllantirish hamda yuksak ma’naviyatli kadrlarni
tarbiyalashdan iborat. Dinshunos mutaxassislarni pedagogik, ilmiy-tadqgiqot,
ma’naviy-ma’rifiy, tashkiliy-boshgaruv gobiliyatlarini rivojlantirish

dinshunoslikning kasbiy faoliyatiga oid birlamchi vazifasidir. Turli dinlarning
15



kelib chigishi, tarixi, taraqqgiyoti, ta’limoti, asosiy manbalari, hozirgi davrdagi
holati, ma’lum xalg hayotida tutgan o‘rni hagida umumiy nazariy tushunchalar
berish, talabalarda buzg‘unchi g‘oyalarga garshi immunitetni shakllantirish,
shuningdek, ajdodlar merosini o‘rganish asosida yosh avlodni vatanparvarlik
ruhida tarbiyalashdan iborat. Dunyo xalglari madaniyati va urf-odatlariga diniy
ta’limotlarning ta’siri, turli dinlar, konfessiyalar doirasida shakllangan falsafiy
garashlar, Markaziy Osiyo xalglari e’tigod qilib kelgan dinlar va ularning
xususiyatlarini aniglash; dinshunoslik sohasiga oid adabiyotlarning bibliografik
hamda tarixiy tahlilini amalga oshirishni o‘rgatish; jahonda yuz berayotgan
zamonaviy ijtimoiy-siyosiy jarayonlarda diniy omilning o‘rnini aniglash va to*g‘ri
xulosa chiqgara olish gobiliyatini rivojlantirish; internet tarmog‘idagi axborotlarni
magsad- mohiyat jihatidan ajrata olish, gayta ishlashning asosiy usullari va
vositalarini o‘rganish; dinning jamiyatdagi o‘rni va ahamiyatini, uning mazmun-
mohiyatini tushuntirish, yoshlarning mafkuraviy immunitetini yuksaltirish hamda
dinning asosiy yg*nalishlari, ilmiy-tadgigqot tamoyillari, islom dini tarixi, falsafasi,

ularning jamiyat hayotidagi o‘rni bilan bog‘liq masalalarni o‘zlashtirish®.

Dinhsunoslik fanini Dinshunoslikni o‘rganish diniy tasavvurlar, diniy

o‘rganishning ahamiyati ibodat va marosimlar, jahon dinlari va asosiy milliy

dinlarning mazmuni va shakllarini tushunib olishga yordam beradi; ijtimoiy fanlar
va boshga yo‘nalishdagi talabalarning kasbiy tayyorgarligiga ko*maklashadi.
Dinshunoslik talabalarning dinni tahlil etish sohasidagi gumanitar bilimlarini
oydinlashtiradi; ularning jahon dinlari to‘g‘risidagi axborotni tushunish, bayon
etish va xolisona tahlil etishlariga, dinshunoslik bilimlaridan va fanlararo tadgiqot
usullaridan amalda foydalanishlariga yordam beradi. Dinshunoslikni o‘rganish
jarayoni dunyogarash va diniy e’tiqodga oid mulogot, munozara va bahslashuv
0‘tkazish, ommaviy nutq so‘zlash ko‘nikmalarini rivojlantiradi, mantiq va dalillash
mahoratini o‘rgatadi; din xususida boshgacha fikrlovchi kishilarning fikrlarini
anglashga ko‘maklashadi. Bularning hammasi diniy bag‘rikenglikni shakllantirish,

mustahkamlash, jamiyatda hamjihatlik vaziyatini ta’minlash, turli diniy va

16



dunyoviy guruh vakillarining o‘zaro munosabatlarini uyg‘unlashtirish omillaridir.
Dinshunoslik mutaassiblik, ekstremizm ko‘rinishlarining salbiy ogibatlarini anglab
olishga yordam beradi; hozirgi zamon dinlaridagi o‘zgarish mayllarini payqgab
olishga; davlat va dinning o‘zaro alogalarini, shaxs shakllanishidagi diniy- axlogiy

konsepsiyalarni tushunishga imkon beradi.

Hozirgi paytda dinshunoslikni ham jamiyatdagi dunyoviylik va din
masalalari, ular of‘rta sidagi uyg‘unlik, konfessiyalararo mulogot, diniy
bag‘rikenglik, ta’lim va tarbiya, gender masalalari gizigtiradi. Din tarixchilari
dinga oid munozaralar, muammolar tahlili asosida muayyan bir zamonda diniy

madaniyat va ijtimoiy muhitni ta’riflaydilar.

Dinshunoslikda shakllangan | Dinshunoslik fani mustaqil soha sifatida
ilmiy maktablar, yondashuvlar | ajralib chiqishi bilanoq tarix,

va rivojlanish bosgichlari antropologiya, sotsiologiya, psixologiya,

etnografiya, mifologiya, wusullarini  o‘zlashtirdi, o0‘zi  ham gumanitar
fenomenologiya, filologiya, falsafa va boshga fanlar bilan birlashib, ularni yangi
bilimlar bilan boyitdi. Natijada tarixiy,falsafiy, mifologik, sotsiologik,
antropologik va boshga maktablar, yo*nalishlar va o0‘ziga xos metodologiya paydo
bo‘ldi®,

Hozirgi zamon dinshunoslik metodologiyasida fanlararo yondashuvdan
hamda nazariy, amaliy, tavsifiy, formal ilmiy usullardan keng foydalaniladi. Dinni
o‘rganishning asosiy nazariy yo‘nalishi uni falsafiy tadqigq qilish hisoblanadi.
Falsafa tabiat, insoniyat jamiyati va tafakkur taraqqgiyotining eng umumiy
gonunlari haqgidagi fan bo‘lganligi tufayli, bu ta’kid umuman shubhasizdir. Dinni
falsafiy jihatdan o‘rganish an’anasi antik davrdan boshlanadi. U keyinchalik, o‘rta
asrlarda islom falsafasida davom ettirildi. Empirik tadgigotlarning nazariy
tadgiqgotlar bilan o‘xshash va fargli jihatlari mavjud. Empirik usul ideallashtirilgan
obyekt ustida kuzatish, 0‘z-0*zini kuzatish, tajriba o‘tkazish, eng avvalo, giyoslash,

0‘xshatish, tavsiflash, o‘Ichash kabi aqliy amaliyotlarni gamrab oladi.

17



Filologik yondashuv dinni o‘rganish uchun tarkibiy lingvistika,
psixolingvistika, sotsiolingvistika, adabiyotshunoslik, tarjima nazariyasi, mantiq
kabi fanlarning boy xazinasidan foydalanadilar. Formal metodologiya esa din
rivojlanishining tarixiy-mantigiy jarayonlarini, tillarni mantiqiy tahlil qgilishga
yo‘naltirilgan ~ (O.Kont, L.Vitgenshteyn). = Manbashunoslik, paleografiya,
narratologiya kabi filologiya fanlarida ham din o‘rganiladi: ya’ni, diniy atamalar,
matnlar, janrlar, ularning vujudga kelishi, ularning o‘zgarishi va hokazolar.
Paleografiya (grekcha palaiés — gadimiy va grapho — yozaman) gadimiy
go‘lyozmalarni o“qish, ular yozilgan vaqgt va joyni aniglash magsadida o‘rganuvchi
filologiyaga oid fan. Narratologiya (lotincha narrare — hikoya gilmoq) hikoya
nazariyasini, hikoya va tarix orasidagi munosabatni, matn (diskurs)ni lingvistik

tadqgiqot obyekti sifatida o*rganuvchi filologiyaga oid fan.

Shunday qilib, dinga oid maxsus fanlar muayyan dinning tarixiy manbalarini
o‘rganish, mugaddas manbalar tarjimasi, yo‘qolib ketgan tillardagi matnlarni
0‘gish, muayyan mintagaga oid dinlarni tavsiflash, konfessional atlas tuzish bilan

bog‘liq vazifalarni amalga oshiradilar.

Qiyosiy-tarixiy va tavsifiy usullar din tarixining asosiy usullari sanaladi.
Dinlarni tarixiy tahlil gilishni retrospektiv asosda, ya’ni diniy e’tiqodlar vujudga
kelishi va taraqgiyotining tarixiy xususiyatlarini muayyan tarixiy davr bilan bog‘liq
ravishda amalga oshirish magsadga muvofiq hisoblanadi. Bundan tashgari tarixiy
tahlilni diniy gadriyatlar, diniy ong, diniy xatti-harakat, diniy tashkilotlarning
tuzilishi, funksiyalari va tizimini nazariy tadqiq etish bilan to‘ldirish, ya’ni
masalaga tizimli yondashish zarur. Diniy muhitni o‘rganish konkret-tarixiy,
ijtimoiy-igtisodiy, siyosiy, madaniy hodisalar bilan yagin alogada amalga
oshiriladi. Masalan, tarixchi professor A.Xasanovning ishlarida Arabiston yarim
orolida islom vujudga kelishidan oldingi diniy muhitni o‘rganish ushbu
mintagadagi ijtimoiy-iqtisodiy vaziyatni, bu yerdagi aholinin e’tigodlarini bayon

gilishni o‘z ichiga oladi; Muhammad payg‘ambarning targ‘ibotchilik faoliyatidan

18



keyin bu yerda yuz bergan o‘zgarishlarni, islom vujudga  kelishini tadqiq

etilayotgan tarixiy davr ijtimoiy va madaniy hayotiga ta’sirini ko‘rsatadi.

Falsafiy yondashuv dinning vujudga kelishini insonning tabiiy va ijtimoiy
hodisalarni bilishga ehtiyoji bilan tushuntiradi. Nemis faylasufi Gegel (1770-1831)
dinga insonning Absolyut ruhga munosabati sifatida garagan. Uning fikriga ko‘ra
din ham, falsafa ham Absolyutga erishishga intiladi, ammo turlicha tarzda, din —
obrazlar yordamida, falsafa esa — mantiqiy tushunchalar yordamida. Gegel dinni
anglashda aql-idrokning hal giluvchi ahamiyatini ta’kidlab: “Tafakkur dinga ziyon
yetkazadi, din tafakkur bilan gancha kamroq bog‘lansa, shunchalik mustahkam
bo‘ladi, degan fikr o‘taketgan yanglishishidir. Bu anglashilmovchilik oliy
ma’naviy munosabatlarni mutlago tushunmaslikdan kelib chigadi”, deb yozgan.
Gegel ratsionalist bo‘lib, dinda uni avvalo ratsional soha giziqtirar edi, shu sababli
u dinning asosi agl, deb hisoblardi. Fagat agl din mohiyatining tub ildizlarini idrok
etadi. Gegel nazaridagi Xudo — bu tafakkur va tushuncha orgali anglangan Mutlaq
G‘oya, Absolyutdirt!. Fikr va tushuncha bilan idrok etilishi sababli dinning hissiy
jihati keyingi o‘ringa, ya’ni diniy tajribaning kechinmalari gatoriga o‘tib goladi.
Shunday qilib, dinning ratsional jihatini mutlaglashtirish tufayli din fagat falsafa
o‘rganadigan predmetga aylanib goladi. Bu yondashuv boshga gumanitar va
Ijtimoiy fanlarning dinni o‘rganish borasidagi imkoniyatlarini ko‘p jihatdan
cheklabqo‘yadi.

Nemis klassik falsafasining vakili 1.Kant dinda eng avvalo, aql tayanchini
ko‘rdi, uning agliy ibtidoga egaligini ta’kidlaydi. Kantdan fargli ravishda, nemis
teologi va faylasufi F.D.E.Shleyermaxer diniy e’tiqodning emotsional tomoni

bilan, uning psixologik aspekti bilan gizigdi.

Din falsafasini o‘rganishda uch asosiy yo‘nalish bir-biridan ajratiladi: 1)
dunyoning umumiy falsafiy xaritasi kontekstida dinning mohiyatini ajratish va
o‘rganish; 2) dinning u yoki bu pozitsiyasini falsafiy jihatdan tangid qilish yoki,

aksincha, asoslash; 3) diniy tilni mantiqiy tahlil gilish.

19



Din falsafasi taqqoslash, sintez va analiz, abstraktlashtirish, umumlashtirish
singari aqliy amaliyotlarning boy xazinasidan unumli foydalanadi. Bilishning
bunday operatsiyalaridan o‘xshatish usulida, kauzallik usulida, ya’ni sabab-oqibat
munosabatlarini aniglashga yo‘naltirilgan usulda, shuningdek, dinni o‘rganishning
struktur-funksional usulida foydalaniladi. Dinni bilish falsafiy usulining kuchli
tomoni uning beg‘arazligi va mantigiyligidadir. Bu uni ilmiy usulga
yaqginlashtiradi. Ammo turli falsafiy maktablar dinga turlicha, hatto, butunlay
garama-garshi munosabatda bo‘ladilar. Gegel uchun “Falsafa - hagiqiy

teologiyadir”.

Materialistik falsafaga ko‘ra, “din — xalgning afyunidir”. 1950-yillarda
AQShda saentologiya diniy-falsafiy ta’limotiga asos solgan R.Xabbard nazarida
din falsafasi biologiya, psixologiya va din elementlarini birlashtiruvchi “ruhiy
salomatlik” fanidir. Shunday qilib, fagatgina falsafiy usul yordamida din hagida
obyektiv bilimga ega bo‘lish mumkin emas.

Sotsiologik yondashuv guruhlarda dindorlikning aks etishi, siyosat va
dinning, hokimiyat va dinning o‘zaro ta’sirini o‘rganadi. Nemis sotsiologi Maks
Weber ning izlanishlarida diniy yo‘l- yo‘rig, hayot tarzi va xo‘jalik faoliyatining
o‘zaro alogasi o‘rganilgan??. M.Weber (1864-1920) Yevropadagi yangi tipdagi
shaxsning ratsionalizmi va professional axlogini protestantlikdagi tejamkorlik va

dunyoviy boylikning ko‘p aytirilishi “muqgaddaslashtirilganligi” bilan bog*ladi.

Dinni o‘rganishdagi funksional yondashuv an’analari O.Kont (1798-1875) va
G.Spenser (1820-1903) ishlariga borib tagaladi. Ular jamiyatdagi turli institutlarni
0‘zining muhim ishini bajarayotgan jonli organizmga qiyoslashadi. Kont fikricha,
antik davrdan o‘rta asrlar oxirigacha inson o‘z taragqiyotining ilk bosgichida
teologik tafakkurdan foydalandi. Bu davrni u uch davrga ajratadi: 1) fetishizm,
inson bu davrda oliy kuchlar ham xuddi insondagiga o‘xshash hayotga ega deb
ishonadi; 2) politeizm, bu davrda ko‘zga ko‘rinmas, nomoddiy jonzotlarga
sig‘inadi; 3) monoteizm, teologik tafakkur tanazzulga uchrashining boshlanishi.
Bunda inson aqli keyingi, metafizik rivojlanish bosgichiga o‘tadi, ya’ni u narsa va

20



hodisalarning sababini g‘ayritabiiylik bilan emas, mohiyat va sabablar bilan
tushuntiradi. Bu davrdagi tangidiy tahlil jamiyat haqgidagi fanlar, ya’ni
sotsiologiyani vujudga keltiradi.

A.Radkliff-Braun (1881-1955) fikricha, jamiyat sotsial tarkibining barcha
gismlari tirik organizmning yashash uchun o‘zini saglagani kabi o‘zaro
uyg‘unlikda amal qilishi kerak. Bunday sharoitda din ijtimoiy birdamlikni
ta’minlaydi. Din sotsiologiyasida tarkibiy-funksional usuldan foydalanish dinning
tuzilishini va unga tegishli tashkilotlarning faoliyatini va shu kabilarni tushunib

olishga yordam beradi.

Ijtimoiy-siyosiy yondashuv dinni o‘ziga xos “ijtimoiy buyurtma” sifatida
tushunadi. Dinga ijtimoiy-siyosiy yondashuv XI1X asr nemis sotsiologlari va ular
izdoshlarining tadgiqotlarida namoyon bo‘lgan. Din ularni, eng avvalo, siyosiy
kurash bilan bog‘liq ravishda gizigtirgan. Ular dinga tanqgidiy jihatdan, ijtimoiy
buyurtma sifatida, shuningdek, jamiyatni boshgaruvchi elitaning mafkurasi sifatida
Ijtimoiy-igtisodiy munosabatlar kontekstida gizigishgan: “inson dinni yaratadi, din
esa insonni yaratmaydi”. Markschilar xristianlik evolyutsiyasi misolida dinga
ijtimoiy befarglikni tug‘diruvchi, ijtimoiy taraggiyotni to‘xtatuvchi omil sifatida
garashgan. Dastlabki xristianlik rim jamiyatidagi past tabagalarni himoya
gilganligi, ko‘p asrlardan keyinesa uning eng avvalo jamiyatdagi yuqori tabagalar
manfaati hagida gayg‘urganini ko‘rsatib, markschilar dinda, eng avvalo XIX asr —
XX asr o‘rta laridagi xristianlikda ijtimoiy norozilik omilini ko‘rishdi. Ular dinga
0‘z imkoniyatlarini namoyon etuvchi inson g‘oyasini garshi go‘yishdi. Jahonda
ijtimoiylashgan iqtisodiyot tamoyillari, huquqgiy davlat, tenglikka oid
konstitutsiyaviy tamoyillar, diniy bag‘rikenglik g*oyalari garor topishi jarayonida
markscha g‘oyalar o‘z ommaviyligini yo‘qota boshladi. Bunday yondashuvda
dinning rivojlanishi davlat tarixi kontekstida ko‘rib chigiladi, uning evolyutsiyasi
moddiy ishlab chiqgarish, ijtimoiy munosabatlar tizimiga bog‘lig bo‘ladi. Ba’zan
diniy va davlat hokimiyati jamiyatda bargarorlikni saglab turish uchun bir- birini
go‘llab-quvvatlab turishi faktini inkor qilib bo‘lmaydi. Biroq, ijtimoiy-siyosiy

21



yondashuvni mutlaglashtirish dinning ma’naviy mohiyatini buzadi, uning axlogiy
sofligini, beg‘arazligini va boshga gadriyatlarini shubha ostiga go‘yadi. Shuning
uchun, dinning roli hagidagi markscha garash tangidga uchradi. M.Weber dinning
jamiyatda ijobiy rol o‘ynashini himoya qilib chiqdi. Dinning konservativligini,
uning ijtimoiy taraqqgiyotga to‘sqinlik gilishini tan olgan holda u dinning ijtimoiy
taraqgiyotga ko*maklashishga qodirligini ham ko‘rsatdi. Weber o‘z fikrini barcha
Ijtimoiy institutlar, hokimiyat haqidagi tasavvurlar, xatti-harakat modellari, ularga
odamlar bag‘ishlayotgan ma’no-mazmun bilan boshgarilishini ko‘rsatish orgali
tasdiglab berdi. Dinning eng asosiy vazifasi — inson faoliyatini mazmun bilan
to“dirishdir. Shuning uchun din har ganday insoniy faoliyatga, shu jumladan, uning

dunyoviy faoliyatiga qudratli ta’sir gilish salohiyatiga ega.

Din sotsiologiyasini dinning jamiyatda amal qilishi, turli diniy guruhlarning
konfessiyalararo munosabatlari, jamiyat va din bilan bog‘lig keng ko‘lamli
masalalar gizigtiradi. ko‘p lab amaliy masalalar ham din bilan bog‘lig. Masalan,
dunyodagi diniy an’analarda turli jinslarning huquqlari turlichaligi, shuningdek,
dinty kiyim-kechaklar, abort gilish huquqi, oilaviy ajrimlar va boshga ko‘p lab
masalalar gender masalalari bilan bog‘liq. Fransuz sotsiologi va faylasufi
E.Dyurkgeym dinga jamiyatni individlarga bog‘lig bo‘Imagan holda hosil gilib, uni
0‘ziga bo‘ysundiruvchi ijtimoiy kuchlarni o‘ziga xos aks ettirish shakli sifatida
garaydi. E.Dyurkgeym dinni ijtimoiy kuchlarni aks ettirishning alohida shakli
sifatida ko‘radi, u jamiyatni individga bog‘liqg bo‘Imagan holda shakllantiradi va
0‘ziga bo‘ysundiradi, shuningdek, uni 0‘z qonunlariga ko‘ra tashkil etadiva
kishilarni jipslashtiradi L.Feyerbax din “berahm qoidalar” hukmronlik giluvchi
jamiyatda ma’naviyatning yetishmasligini to‘ldirishini aytib, din kompensatorlik
vazifasini bajarishini ta’kidlagan edi. Afsona ijtimoiy borligni tushuntiruvchi diniy
tasavvurlar zaminida paydo bo‘lgan janr hisoblanadi. E.Dyurkgeym fikricha,

falsafa va boshqga fanlar dindan kelib chiggan.

Sotsiografik yondashuvda hozirgi zamon jamiyatidagi dinni ta’riflash uchun
empirik usullardan foydalaniladi. Gabriel Le Bra (Le Bras), Bulyar (Boulard),

22



Xarvi Koksning “Dunyoviy shahar” ("The Secular City") asarining shuhrat
gozonishi tufayli bu yo*‘nalish keng targaldi. Hozirgi paytda diniy sotsiografik
tadgiqotlarda  kuzatish, hujjatlarni  o‘rganish, intervyu, suhbatlashish,

anketalashtirish va shu kabi usullardan keng foydalaniladi.

Dinni manbashunoslikka oid o‘rganish ko‘p jihatdan diniy manbalarni
tadqiq qilish bilan bog‘lig. Masalan, M.Myuller va R. Devids tomonidan bu borada
Vedalarga, buddizmga va xristianlikka oid matnlar qiyosiy o‘rganildi, gadimgi
misrliklarning “O‘liklar kitobi”, akkadliklarning *“Gilgamish hagida doston”,
“Avesto” (E. Rtveladze) matnlari o‘qgish va tarjima qilish, shuningdek, gadimgi
german, kelt matnlari va gadimgi skandinavlarning xudolar va gahramonlar
hagidagi sagalarini o‘rganish bo‘yicha ilmiy izlanishlar olib borildi. Mugaddas
kitoblar ko‘p lab dinlar uchun shart bo‘lgan tarkibiy gism sanaladi, ular dindorlar
uchun ishonchni saglab qolish, individual va ijtimoiy hayotni yaxshilash

magsadida ilohiy donishmandlikka murojaat gilishning asosi hisoblanadi.

Qiyosiy dinshunoslikning paydo bo‘lishini 1823-1900-yillar yashagan ingliz
shargshunos-filologi, umumiy shargshunoslik, hindshunoslik, mifologiya bo‘yicha
mutaxassis M.Myullerning ishlari bilan bog‘lashadi. U Germaniyada tug‘ilgan va
Angliyada, London Qirollik institutida ishlagan. Myuller dunyo dinlarini giyosiy
o‘rganish bo‘yicha 0‘z ma’ruzalarida din tarixini analogiya bg‘yicha til va tafakkur
tarixiga monand ko‘rib chiggan. Keng ko‘lamli tarixiy materiallarga tayanib, u
ularning genetik alogadorligini aniglagan. Bunda qiyoslash bir xil tuzilmaviy

darajalar doirasida olib borilishi lozim?2,

Ingliz-amerika dinshunosi Ninian Smart (1927-2001) har bir dinda quyidagi
6 ta darajani ajratgan: agidaga oid, afsonaga oid, axlogga oid, marosimga oid,
Ijtimoiy va nihoyat, diniy tajriba darajasiga oid. Uning fikricha islom, xristianlik va
hinduiylikda qurbonlik keltirish marosimlarini diniy tajriba darajalarida giyoslash
magsadga muvofiq. Bu dinlardagi xudolarni tushunish esa agidaviy darajada
amalga oshirilishi lozim. Smart borligning muhim jabhasi kishilar nimagadir,
uning hagiqat yoki yo‘gligidan gat’iy nazar ishonishida ekanligini ta’kidlaydi.

23



Shuning uchun ilmiy izlanishda dalillarni, ularning haqgigat yoki yo*gligini
ta’kidlamasdan, tagqoslash muhim. Chunki ularni baholash dindorlarning his-

tuyg‘ularini tahqgirlashi va dinlararo ziddiyatlarga olib kelishi mumkin.

Nemis dinshunos Genrix Frik “Qiyosiy dinshunoslik” asarida tagqoslashda
analogiyaga, ya’ni dindagi o‘xshash vazifalar fenomenlariga va gomologiyaga,
ya’ni shaklan o*‘xshash, ammo mazmunan turlicha fenomenlarga ajratishni
maslahat beradi!*. U 0‘z asarida Qur’on matnlarini buddizm, yahudiy va xristianlik
matnlari bilan giyoslash XXI asrda yangi usullar bilan boyitilganini aytadi. Dunyo
adabiyoti va tarixidagi ushbu boy xazinaga gizigish hech gachon kamaygan emas,
shuning uchun hozirgi paytga kelib qayta ishlangan, ragamlashtirilgan,
butlashtirilgan katta miqdordagi materiallar to*plangan va ular keng kitobxonlar
doirasi uchun ochigq. Bu gumanitar fan vakillariga diniy manbalarni o‘rganishda

fanlararo yondashuvni qo‘llashga imkon berdi.

Nemis dinshunosi Oliver Frayberger “Dinshunoslikda madaniyatshunoslik
uslublarini qo‘llash” nomli darsligida jamiyat diniy va dunyoviy turmushining
barcha sohalarida ajabtovur o‘xshashliklar borligini ko‘rsatib berdi®®. U quyidagi
misollar yordamida diniy marosimlar xalq udumlariga nagadar singib ketganini
isbotlamoqchi bo‘ladi. Masalan, “o‘zingga ravo ko‘rmagan narsani birovga ham
ravo ko‘rma” degan “oltin goida” I.Kant etikasida ham, din agidasida ham bayon
etilgan. Bundan tashqgari gullar qo‘yish, guldastalar tortiq qilish, baxt-saodat tilash
diniy ibodatda ham, dunyoviy bayramlar — tug‘ilgan kun yoki nikoh to*ylarida ham
rasm bo‘lgan. Jahondagi ko‘p gina dinlarning afsonalarida uchraydigan dunyoni
suv bosishi mavzusi xalglarning og‘zaki ijodida, tasviriy san’atda ham ifodalanib
kelinmoqgda. Katolik cherkovining rasmiy bayrami — barcha avliyolar kuni
katoliklar gabristonlarga borib gabrlar ustiga gulchambarlar, guldastalar gg‘yish,
shamlar yoqish, non-tuz bilan oilaviy ziyofatlar uyushtirish bilan o‘tkazadilar.
G*arbda yoshlar bu bayramni ba’zi holatlarda amerikacha Xelluin an’analariga

o‘xshatib nishonlay boshladilar. Amerikalik va evropalik yoshlar orasida 31-

24



oktabrdan 1-noyabrga o‘tar kechasi betlariga bo‘r surtib, kafanlarga burkanib,

govoqgdan yasalgan yoritgichlarni terib qo*yish odat tusiga kirib bormoqda.

J. Frezerning ishlari giyosiy-tarixiy usuldan samarali foydalanishga yorgin
misol bo‘ladi. U Bibliyaning parchalari, afsonalar, etnografik tadgigotlardan
0‘zining dinshunoslikka oid farazlarini tasdiglashda foydalandi. To‘g‘ri, uning
tadgiqotlari, shuningdek, dinshunoslikka oid ko‘p lab ilk asarlari
xristianotsentrizm kasali bilan “og‘rigan” edi. Turli dinlarni — protestantlik,
konfutsiylik, buddizm va boshqgalarni taggoslash asosida Maks Weber kapitalizm
ilk bor fagat G*arbda, bu yerda protestantlik targalgani uchun, uning “kapitalizm

ruhiga” mos keluvchi “xo‘jalik etikasi” tufayli vujudga kelgan, deydil6.

Psixologik yondashuv. Din psixologiyasi insonning diniy hissiyoti, ishonchi,
ongi, tajribasi kabi tomonlarini, shuningdek, diniy jamoalar hayotining psixologik
jabhalarini, diniy sig‘inish va marosimlar ijro etilishini o‘rganadi. XX asr boshida
dindorlikni fiziologik darajada o‘rganishga, insonda “diniy instinkt” ning
tug‘maligini ko‘rsatishga urinishlar bo‘ldi. Ammo ular o‘z isbotini topmagani
tufayli, o‘tmishda qoldi. Din psixologiyasi ko‘p lab ijtimoiy fanlar bilan
bog‘langan va ayni paytda uni psixologiya va dinshunoslikdan ajratib turuvchi
o‘ziga xosliklarga ega. Umumiy psixologiya tafakkur, iroda, emotsiya bilan
bog‘lig inson psixikasida yuz beruvchi jarayonlarni o‘rganadi. Bunda psixologiya
uchun ularning mazmuni muhim emas, u ulardan mavhumlashadi. Undan farqli
ravishda din psixologiyasi inson fikrlarining mazmunini, sezgilarining yo*‘nalishini,
irodasining kuchi kabilarni o‘rganadi. Boshga yana bir farq shundaki, umumiy
psixologiya Kishilar  psixologiyasining umumiy qonuniyatlarini  ularning
mentalitetidan, yashagan davridan, yashash joyidan, ijtimoiy alogalar xarakteridan

mustaqil ravishda o‘rganadi.

Amerikalik psixolog va faylasuf U.Djems (1842-1910) Gegelning falsafiy
ratsionalizmini tanqid qildi. Ammo bunda uning ozi subyektning diniy tuyg‘ulari,
kechinmalari bilan go‘shilib ketgan diniy tajriba va amaliyotni mutlaglashtirib
yubordi. Djems dinning o‘zini “ayrim shaxs his-tuyg‘ulari, xatti-harakatlari va

25



tajribasining yig‘indisi’”* sifatida tushundi. Dindagi individual tajribaning rolini
benihoya kengaytirish va mutlaglashtirish orgali u aslida, dinni diniy tajribadan
iborat qilib go‘ydi. Darhagigat, jamiyatda diniy mutaassiblik, radikalizm va
terrorizmning oldini olishda, konfessiyalararo bag‘rikenglik sharoitini yaratishda
diniy tajribani va psixologik jihatini o‘rganish muhim ahamiyatga ega. Ammo
diniy tuyg‘ular va subyektiv tamoyil unsurlarining turlicha gimmatga egaligi
hagida gapirish bilan bir gatorda, ulardan birontasini asossiz, haddan tashqgari
oshirib ko‘rsatish yoki yerga urish dinning mohiyati va mazmuni manzarasini
buzib talgin etishga olib boradi, shubhali yoki soxta xulosa va baholashlarni
tug‘diradi, ilmiy tadgigotning holisligiga xalal yetkazadi. Alalxusus, din
predmetiga yondashuvdagi muntazamlik va xolislik insoniyat hayotidagi murakkab
va ko‘p girrali hodisa bo‘lmish dinni dinshunoslik qoidalariga monand tadgiq

etishning asosiy talablaridan biridir.

Z.Freyd o‘z psixotahlillarida inson ruhining kuchli emotsiyalar yordamida
gunohdan poklanish jarayoni — katarsis texnikasidan keng foydalangan va undan
hozirgi zamonda psixoterapiya, dramaturgiya va shu kabi san’atturlarida
foydalanilmogda. Katarsis g‘oyalar, istaklar va fikrlarni bostirish yo‘li bilan tanglik
va xavotirdan qutilishga yordam beradi. Bu texnika diniy mutaassiblik, radikalizm,

ekstremizm va terrorchilikning oldini olishga ko*maklashadi.

Din sotsiopsixologiyasi turli dinlar tomonidan yaratilgan insonparvar,
samarali psixoterapevtik texnikani tadqgiq giladi. Masalan, amalda barcha dinlar
nimaningdir, masalan, islom va xristianlikda yashashning mazmunini, hinduiylik,
buddizmda azoblanishning mazmunini tushunishda bu amaliyotdan foydalaniladi.
Bunday texnikadan foydalanish tibbiyotda, amaliy psixologiyada, masalan,
insonga tanlagan kasbidan, do‘stlari va boshgalardan hafsalasi pir bo‘lganda, unga
ana shu vaziyatlarning ijobiy tomonlarini tushunishga yordam beradi. Yuz bergan
holatning mazmunini tushunish ana shunday holatga tushgan kishilarga ruhiy
tanglikdan tezroq chigishga va yangi rejalar tuzishga, bemor odamga esa tezroq

tuzalishga ko‘maklashadi. Din psixologiyasi xuddi fenomenologiya singari 0‘z

26



nazariyasini ishlab chigadi, diniy tajribani, afsona va belgilarni o‘rganadi hamda
ularni tasniflaydi. Masalan, diniy tajriba turli yo‘llar bilan amalga oshiriluvchi
nafas olish mashqglari tizimi, mantralar vedizm va hinduiylikdagi g‘ayritabiiy
kuchga ega hisoblanuvchi mugaddas duolar, mugaddas obrazlarga meditatsiya,

diniy ustozning gipnoz ta’siridagi harakatlari kabi mistik ekstazni o‘z ichiga oladi.

llohlarga sig‘inish turli-tuman marosimlar, ibodatlar, ragslar, jazava
darajasidagi nutq, turli shaxslar va obyektlarga hurmat ko‘rsatish, so‘zsiz
meditatsiya yoki ibodat, mugaddas marosimlar, diniy musiga va qo‘shiglarni ijro
etish kabi sig‘inish aktlari ko‘rinishida amalga oshiriladi. Shuningdek, u yoki bu
ko‘rinishdagi ibodat vaziyatlariga o‘tish, ritual xatti-harakatlar, ekstatik ibodatlar
kabi individual ibodatlar amalga oshiriladi. Ekstatik ibodat paytida dindor o‘zini
xudo bilan to‘lig birlashib ketgandek his giladi. Masalan, sufiy Al-Junayda “Biz
birgamiz. Biz doimo birlikdamiz... Men Sening ulug® va mo‘jizakorligingni

bilaman, Sen mening eng nozik tomirlarimda ogmoqdasan”, deb ibodat gilardi.

Dj. Segond va boshga bir gator psixologlar ibodatni “ong ostining yorib
o‘tishi”, “emotsional oqim” ifatida tushunishadi. Dindorlarning fikriga ko‘ra
ekstatik ibodat paytida ular “galbning, ko‘ngilning ich-ichidan hayqirig‘ini”
eshitishadi, “ruhiy iztirob, hayajon”ni his etishadi, “nurli ko‘z yoshlari” to‘kishadi,
“terisida go‘yoki chumoli yurgandek bo‘lganini”, “yurakning go‘yoki to‘xtab

golganini” va hokazolarni his eishadi'”.

Dinning inson ongiga va ijtimoiy ongga ta’sirining psixologik jihatlarini
birinchilardan bo‘lib faylasuf va psixolog, Garvard universiteti o*‘gituvchisi
U.Djems (1842-1910) o‘rgana boshlagan. U o‘z ishlarida diniy amaliyot
shakllarining turli-tumanligini tadqiq etdi, diniy vahiy va ko‘rinishlarni g‘ayritabiiy
muhitning inson ongiga ta’sirining mahsuli sifatida tushuntirishga harakat qildi.
Uning “Diniy amaliyotning xilma-xilligi (The Varieties of Religious Experience)”
asari  (1902), unda Kkeltirilgan misollar asosan xristianlikning protestantlik

yo‘nalishida bo“lib, din psixologiyasiga oid asar bo‘lib goldi. U.Djemsni individual

27



psixologiya hamda turli dinity madaniyat va an’analar timsollarining o‘zaro

munosabati masalasi gizigtirgan.

Din psixologiyasida katta muvaffagiyatga psixoanalitik yo‘nalish vakillari
Z.Freyd, K.Yung va E.Fromm erishdilar. Avstriyalik psixiatr va psixolog Z.Freyd
dinning vujudga kelishi masalasiga javob topishga harakat gilgan. U psixotahlil
tamoyillarini din sohasiga ham tatbiqg gilgan. U “Totem va tabu” (1913) asarida 0‘z
nazariyasining markaziy tushunchalaridan biri bo‘lgan “Edip kompleksi”dan
foydalangan. Bu yosh o‘g‘il bolaning onasi bilan birga bo‘lish magsadida otasini
yo‘gotishga intilgani uchun otasining oldida aybdor ekanligini ongsiz his etishidir.
O‘g‘ilning onasiga intilishi onalik hissiyotlari uchun otasidan rashk va raqobat
qgilishga qo‘shilib ketadi. Freydning fikricha, Edip kompleksi insoniyat tarixi
taraqqgiyotining ilk bosqichlarida, kishilar unchalik katta bo‘lmagan va ota
boshchiligida urug‘doshlik guruhlari bo‘lib yashagan davrlarda vujudga kelgan.
Muayyan bir paytda o‘g‘il otani yo‘gotgan, ona beva bo‘lib golgan va ana shu
paytlarda insestning tagiglanishi, ya’ni yagin qarindoshlar o‘rtasida jinsiy
munosabatlarning taqgiglanishi vujudga kelgan. Freyd tabu vujudga kelishini ana
shunday izohlaydi. Ibtidoiy xalglarda taqiq u yoki bu xatti-harakatga, so‘zga,
predmetga nisbatan o‘rnatilgan. Tabuni buzish, xurofiy tasavvurlarga ko‘ra,
g‘ayritabiiy kuchlar tomonidan jazolanadi. Freyd diniy e’tiqodni dindorlarning oliy
kuchlardan himoya izlashdek sodda intilishi orgali tushuntiradi. Qadimgi insonning
jon yoki boshga shakllarda abadiylikka erishishga intilishi uning o‘limdan, ko‘p
incha, tashgi olamning dushman kuchlaridan qo‘rgishi uni yengilmas kuchlardan,
xudolarning otalarcha himoyasini izlashga majbur qgilgan. Dindorlarning
ishonchiga ko‘ra ular yechib bo‘lmas muammolarning uddasidan chigishga hamda

real va soxta xavf-xatarlardan himoya gilishga godir22.

Freydning g‘oyalari hagiqatligini amalda isbotlashga intilish befoyda, chunki
tajriba natijasini gat’iy bir ma’noda baholash mumkin emas. Nima bo‘lganda ham
freydizm diniy amaliyot va diniy xatti-harakatga butunlay yangi nuqtayi nazardan

garashga imkon beradi.

28



Nemis-amerika faylasufi, sotsiologi va psixologi Erix Fromm Z.Freyd va
K.G.Yungning din psixotahlil nazariyasini yanada rivojlantirdi. Din, deganda u
“individga mo‘ljal olish tizimi va sig‘inish obyektini beruvchi u yoki bu guruh
kishilarining har ganday garash va harakatlar tizimi”’ni tushungan. Uning fikricha
har ganday idealga: xudolarga, dohiylarga, millatga, boylikka, nafosatga va shu
kabilarga nisbatan ana shunday nihoyatda keng yondashuv diniylikka aylanadi.
E.From avtoritar va insonparvar dinni bir-biridan farglaydi. Dinning avtoritarligi
tashgi qudratli hokimiyatga bo‘ysunish g‘oyasidan kelib chigadi, dinning

insonparvarligi esa dinning insonga garatilganligidan paydo bo‘ladi.

Dinni tushunishga falsafiy yondashuv ilmiy usulga eng yagin sanaladi. U
teologik yondashuvni inkor gilmaydi. Shu bilan bir gatorda, falsafa prinsipial
jihatdan ateistik pozitsiyada turmaydi. Shuning uchun falsafa kamdan-kam
hollarda dinga nisbatan obyektiv betaraf pozitsiyani egallaydi. ko‘p incha u
garama-garshiliklardan o‘zini chetga ololmaydi. Ba’zan u din bilan birlashib
ketishini ta’kidlaydi (idealistik falsafa), ba’zan esa dinni noto‘g‘ri bilim, deb inkor
giladi (materialistik falsafa). Shuning uchun fagat falsafiy tadqiq qilish usuli
bilangina din hagidagi obyektiv bilimga erishib bo*Imaydi.

Shveytsariyalik madaniyatshunos, tahliliy psixologiya asoschisi, “Ongsizlik
psixologiyasi” kitobining muallifi K.G.Yung din va mifologiyaning ahamiyatini
yugori baholaydi. Yung ruhiy dunyo real mavjud, ammo uni aql bilan tushunib,
agl-idrok asosida tushuntirib ham bo‘lmaydi, deb hisoblaydi. Yung fikriga ko‘ra
individual ongsizlik bilan bir gatorda “arxetiplar’ni 0‘z ichiga oluvchi jamoaviy
ongsizlik ham mavjud. Yung arxetiplarda umuminsoniy ramziylikning, shu
jumladan, afsona va tushlarning manbaini ko‘radi. Yung fikricha diniy tajriba —
ushbu arxetipik obrazlarning ongsizlik sohasidan ong tomonga yorib o‘tishidir.
Badiiy ijodning eng yaxshi namunalari jamoaviy ongsizlikning rassom, shoir va
h.k.larning individual ongiga ta’siri tufayli vujudga keladi. Din sirlilik va

ramziylikka ehtiyoj sezuvchi kishilarga yordam berishi mumkin.

29



Shunday qilib, “jamoaviy ongsizlik” Yungning obrazli ifodasiga ko‘ra,
0‘ziga xos “zamburug”, ya’ni individlar ma’naviy hayotining umuminsoniy asosi
hisoblanadi. Arxetiplar, ya’ni azaliy psixik obrazlar, ilk obrazlar bo‘lib, ular
avloddan avlodga wuzatiladi hamda tushlarning umuminsoniy ramziyligida,
afsonalar va shu kabilarda “kodlashtirilgan”. Masalan, amalda deyarli barcha
madaniyatlar uchun, shu jumladan, din uchun ham onaning sof obrazi, uning
beg‘araz muhabbati ana shunday universal kod hisoblanadi. Ingliz psixologi
M.Arjayl o‘zining “Diniy xatti-harakat” kitobida turli  psixoanalitik

nazariyalarning izchil tahlilini bergan.

Zamonaviy din psixologiyasida diniy mutaassiblik va dindorlarning radikal
xatti-harakatlarining oldini  olish, ekstremizm, terrorchilik, prozelitizm,

missionerlik kabi muammolar dolzarb sanaladi.

O‘zbekistonda diniy mutaassiblikning tarixiy ildizlariga, uning hozirgi shakllariga

va unga garshi kurashish asoslariga alohida e’tibor garatadi.

Dinni o‘rganishga axlogiy yondashuv “yaxshilik”, “yomonlik” va boshga axloqiy
kategoriyalarning mezonlari va normalarini aniglaydi. Din axlogiy sanksiyalarni
amalga oshiradi: gunoh yoki ayblari uchun jazolaydi va qoralaydi yoki aksincha,
yaxshi fazilatlari, himmati uchun taqdirlaydi, jannatdan joy berishga, nirvanaga
erishishga va’da giladi va hokazo. Nemis faylasufi I.Kant fikriga muvofigq din
ilohiy buyruglarini inson majburiyatlari sifatida anglanishi hisoblanadi. U axloqiy
va rasmiy ibodatni bir-biridan farglaydi. Birinchisiga ibodatning samimiy, ichki,
hissiy tamoniga e’tibor qaratiladi. Ikkinchuisiga esa — tashqi, rasmiy tomonga

urg“u beriladi.

Islom falsafasiga oid manbaalar, hadislar, sufiylik adabiyoti o‘zining oliy
darajadagi axlogiy va ma’naviy yo‘nalishga egaligi bilan ajralib turadi.
Musulmonlar uchun Muhammad payg‘ambar, uning safdoshlari, obro‘li diniy
mutaxassislar (teolog, ilohiyotshunoslar) va ba’zi sufiy shayxlarning hayoti ibrat

olishga misol bo‘ladi.

30



S.  Reynak din eng yuqori axlogiy kategoriya bo‘lmish vijdonga borib
tagaluvchi axloqgiy hissiyotlar yig‘indisi sifatida paydo bo‘lgan; aynan uning o‘zi

inson xatti-harakatini axlogiy jihatdan boshqgaradi, deb hisoblaydi.

Amerika antropologi Klifford Girts din ma’naviy madaniyat ramzlarini
0‘zida jo qgilgan, deb hisoblaydi. M.Weber kabi Girts ham insonni o‘zi yigirib
to‘giydigan ma’nolar to‘riga yo‘g‘rilib ketgan jonivorga giyos giladi. Shuningdek,
u diniy marosim, afsona va boshga madaniyat hodisalariga ramzlar tizimi sifatida
garaydi. Tadgigotchining vazifasi har bir madaniyatda mavjud bo‘lgan asosiy
ramz-so‘zlarni topish, tushunish va izohlashdan iborat. Klifford Girts dinga

madaniyatning bir qismi sifatida garaydi va fagat aniq dinni o‘rganish

mumkin, deb hisoblaydi. U mavhum dinni kashf etish urinishini xuddi mavhum

tillarda gapirishga behuda urinishga o‘xshatadi*®.

L.Feyerbaxning falsafasi dinning vujudga kelishi hagidagi antropologik va
naturalistik yondashuvlarning yorgin namunasidir. Unga ko‘ra insonni boshga
mavjudotlardan ajratib turuvchi belgisi jon emas, balki agl, iroda va yurak
(hissiyot)dir. Feyerbax fikricha, Xudoni bilish bu insonning o‘z-o‘zini bilishidir.
G*oyaviy jihatdan uning konsepsiyasi aynan inson yuragini ilohiylikning manbayi
deb hisoblovchi sufiylik falsafasiga yagin. Maxsus diniy amaliyot yo‘li bilan ozini
anglash orgali sufiy haqgigatni (hagni) anglaydi.

Din fenomenologiyasi maktabining asoschilaridan biri nemis faylasufi
Edmund Gusserl (1859-1938) ta’limotiga ko‘ra fenomen so‘zi (grekchadan
phainbmenon - namoyon bo‘lish) bizga tajriba orgali, hissiy tajriba orgali
o‘rganiladigan hodisani anglatadi. Fenomenga zid ravishda Kant falsafasidagi
“narsa o0‘zida,” tushunchasiga muvofiq mutlag fikr — noumenni bilib bo‘Imaydi,
Shunday qilib, falsafiy jihatdan fenomen biz tasavvurlarimiz va bilimimiz orgali
anglab oladigan hodisa yoki predmetlar belgilarining yig‘indisidir.
Fenomenologiya fenomenlarni o‘rganuvchi fan bo‘lib, u XX asrning asosiy
falsafiy yo‘nalishlaridan biri hisoblanadi. Din fenomenologiyasi diniy tajribaning

mohiyatiga oid tiplarni aniglash magsadida uning empirik mazmunidan
31



mavhumlashishni, chetlashishni maslahat beradi. Bunda psixologiya va
fenomenologiya o‘rta sidagi farg shundaki, din psixologiyasi faktlarni fazo va

vaqgtda ko‘rib chigsa, fenomenologiya ularni vagtga oid bo‘lmagan tarzda ko‘radi.

Nemis teologi, fenomenolog Rudolf Otto (1869-1937) E.Gusserl va
D.Shleyermaxer g‘oyalarining davomchisi edi. U o‘zining “llohiylik” (1917)
kitobida XX asrda Germaniyadagi gumanitar fanlarda mustahkamlanib olgan
materializmdan farg giluvchi dinning o‘z shaxsiy dunyogarashiga ega bo‘lish
huqugini himoya qiladi. Protestant bo‘lgan Otto konfessional xristianlikni tangid
giladi, ammo u o‘zining ko*p sonli sayohatlari paytida tanishgan ko‘p lab dinlarni,

xususan, dzen-buddizm va hinduiylikni yugori baholaydi.

XX asrning boshga bir obro‘li din fenomenologi Gerard van der Leu (1890-
1950) edi. Leu o‘zining "Din fenomenologiyasi' (1933) asarida dinni
tasniflashtirish tamoyillarini, sirli hodisalarning turlarini, avliyolik tiplarini, diniy
tajriba kategoriyalari va shu kabilarni tavsiflab beradi. Diniy fenomenlarning ichki
tuzilishini o‘rganishni maqgsad gilgan Van der Leu tarixiy jihatni nazardan chetda
goldiradi, shuning uchun uning ishlari ko‘p incha tangid gilingan edi. Din

fenomenologiyasi faktlarga baho bermay, ularni obyektiv bayon gilishga intiladi.

Jamiyatning diniy madaniyati sohasidagi tadgigotlar din antropologiyasi
paydo bo‘lishiga olib keldi. U insonning diniy ishonchini, ijtimoiy-diniy
munosabatlarni, ma’naviy madaniyat sohasi bo‘lgan dinning paydo bo‘lishi va
taraqgiyoti kontekstida insonning diniy amaliyoti masalalarini o‘rganadi. Din
antropologiyasi sohasida ko‘zga ko‘ringan tadgigotchilardan biri ingliz etnologi

E.Teylor sanaladi.

Dinshunoslikni o“gitish va tadqiq etish metodikasi ushbu fanga tegishli ilmiy
va pedagogik vazifalarni bajarishga garatilgan. Dinshunoslik o‘gitish metodikasi
o‘quvchilarda pedagogik, tarbiyaviy, ilmiy-tadgigotga oid ilk ko‘nikmalarni tarkib
toptirishdek amaliy vazifalarni bajaradi. Shu bilan bir gatorda u dinlardagi axlogiy
pand- nasihatlarni anglashga, diniy mutaassiblikka garshi kurashda asqatuvchi

tarbiyaviy vazifalarni bajarishga xizmat giladi.
32



Din sotsiopsixologiyasida kuzatuv usuli muhim ahamiyatga ega. Dinning
sotsiologik, psixologik, antropologik, fenomenologik jabhalarini tadqiq etish uning
ichki tomonlarini: diniy-madaniy an’analar, hissiyotlar, kechinmalar, diniy tajriba,
ma’naviy gadriyatlar, fenomenlar va h.k.larni chuqur o‘rganishini talab giladi.
Bunday tadqgigotlar din sotsiopsixologiyasi, din antropologiyasi va din
fenomenologiyasida olib borilishi shart. Biroq dinga bunday chuqur “kirish”, uni
bunday chuqur o‘rganish tadgigotchini subyektivlikga olib kelishi mumkin. Xolis
metodologik yondashuv tamoyiliga amal qilish uchun tadgigotchi ganday
muammolarga duch kelishi mumkin? Din sotsiologiyasidagi kuzatish amalda
sotsiologiyaning barcha wusullarini: so‘rovnoma, anketa o‘tkazish, ijtimoiy
esperementni 0‘z ichiga oladi. Sotsiologik kuzatishning muhim xususiyati
shundaki, unda odamlar kuzatish obyekti bo‘ladi, ularning ijtimoiy faolligi
turlicha, ularning individual ongi, psixikasi, maqgsadlari, gadriyat mo‘ljallari,
xarakteri, emotsiyalari, shu jumladan, ularning xatti-harakatiga ta’sir ko‘rsatishi
mumkin bo‘lgan tomonlari: kuzatilib turishni xohlamasligi, yaxshi ko‘rinishga
intilish va h.k.larning barchasi olinadigan informatsiyaning obyektivligini bir qadar

pasaytiradi.

Bu aynigsa, sotsiolog va kuzatiluvchi shaxslarning magsadlari turlicha
bo‘lganda yaqgqgol ko‘zga tashlanadi, bunda kuzatish yoki kurashga aylanadi, yoki
tadgigotchining oz harakatlarini yashiruvchi hiylasi (manipulyatsiyasi)ga aylanib
goladi. Sotsiologik kuzatish usulining boshga xususiyati shundan iboratki,
tadgigotchi ham insoniy sifatlarga ega: u kuzatiluvchi shaxs gayg‘ulariga hamdard
bo‘ladi, kuzatiluvchilarga yordamlashish uchun turli hissiyot va kechinmalarni
boshdan kechiradi, ba’zan esa, kuzatish natijalariga tuzatishlar kiritadi. Sotsiologik
tadgigotning obyektivligi undan shaxsga oid munosabatlarni olib tashlashda emas,

balki ilmiy tadgigot mezonlarini ular bilan almashtirib qo‘ymaslikda.

Sotsiologik kuzatish usulining afzalliklari: bevosita gabul gilinish, konkret
vaziyatlarni, faktlarni, ahvolni gayd gilish mumkinligi. Shuningdek, bunda real

odamlar guruhining konkret xatti-harakatini hisobga olish mumkin. Kuzatish

33



usulining kamchiliklari eng avvalo ijtimoiy obyekt va subyektning faolligi
mavjudligida, bu esa natijaning obyektiv emasligiga olib kelishi mumkin. Bundan
tashgari kuzatish  ko*p vaqgtni, shuningdek, insoniy (sotsiologning yuqori
kvalifikatsiyasi) va moliyaviy resurslarni talab giladi: kuzatishga tayyorgarlikka
oid, instruktaj berishga oid va boshgalar. Masalan, 100 soatlik kuzatish uchun
yozishga 200 soat va kuzatish yakunlari hisobotini tayyorlash uchun 300 soat vaqt
ketadi.

Kuzatish uslubi aksariyat hollarda din antropologiyasi sohasida yugori natija
beradi. Antropologlar dindorlarning hayot tarzi, urf- odatlari, xulgi va an’analarini,
davlat, jamiyat, huqugiy masalalar, boshga konfessiyalar vakillari bilan o‘zaro
munosabatlarini o‘rganadilar. IImiy sotsiologik kuzatuv o‘zining rejali asosda,
tizimli ravishda o‘tkazilishi, kuzatish natijalarining majburiy tekshirilishi, turli

shakllarga egaligi bilan ajralib turadi.

Sotsiologik tadgigotlar muayyan turlari turli maqgsadlarga xizmat giladi.
Masalan, nazorat gilinmaydigan kuzatuvlar aksariyat hollarda real hayotiy
vaziyatlarni tasvirlashga garatilgan bo‘ladi. Kuzatuvning bu shakli gat’iy rejasiz
amalga oshirilib, tadgigotchilik xususiyatiga ega. U fagat muammoni aniglash va
keyinchalik nazorat ostida olib borilayotgan kuzatuvlarni amalga oshirish imkonini
beradi. Bunday hollarda kuzatuvchilarning soni ortadi, jarayon mufassal

rejalashtiriladi va h.k.

“Ichidan kuzatish”, ya’ni jamoaga qo‘shilish orgali kuzatish uslubi. Bunda
kuzatuvchi kerakli jamoaga qo‘shilib oladi. Bu uslub tadgiqotchidan yuqori
malaka va hatto qurbonlik talab etadi. Zero, u o‘rganilayotgan guruhning
turmush tarzi va qadriyatlari asosida hayot kechirishiga to‘g‘ri keladi. Ba’zi
vaziyatlarda tadgiqotchi obyektivlikni yo“qgotib, 0“zi va jamoa o‘rta sidagi chegarani

yoddan chigarishi mumkin.

Amerikalik sotsiolog J.Andersen daydilarning hayot tarzini o‘rganish

magsadida olib borgan davomli kuzatishlari natijasida noyob ma’lumotlarni gayd

34



etishga muvaffag bo‘lgan, ularga nisbatan xayrixohlik hissi sabab hatto ularning

hayotidagi standart holatlarni yoglashga uringan.

E.Franke va V.Maske rasmiy ro‘yxatdan o‘tgan “Germaniya musulmon
yoshlari” jamiyati orasida “ichidan kuzatish” uslubini qo‘llash orgali kerakli
ma’lumotlarni olishga erishganlar®. Zero, mazkur uslub jamiyat a’zolari orasida
bo‘lib, ularning fikr-mulohazalari, noverbal reaksiyalari, ijtimoiy rollari, xususan,
kiyinish odati, ramzlari va an’analarini anglash imkonini bergan. “Sodda”, maishiy
kuzatishdan fargli o‘laroq ilmiy kuzatishda asosiy e’tibor tizimlilik, ish
harakatlarning aniq qayd etilishi, kuzatilayotgan shaxslarning shaxsiy va ijtimoiy
xulgiga qaratiladi. Ma’lumotlarni bu tarzda to‘plash “Germaniya musulmon
yoshlari’ning kundalik turmush tarzini anglab yetish, ularning jamiyatdagi tutgan
o‘rni, qadriyatlari va qizigishlarining mazmun mohiyatini tushunish imkonini

beradi.

Jamoalarga qo‘shilish orgali olib boriladigan “ichidan kuzatish” uslubi
o‘tkazilayotgan tadqgiqotlarning turi yoki standart vaziyatlarning darajasiga ko‘ra
o‘zaro farglanuvchi strukturali va strukturasiz shaklda bo‘lishi mumkin. Tizimli
kuzatuv muayyan farazlar asosida avvaldan belgilangan mezonlar monitoringi
bo‘yicha amalga oshiriladi. Tizimli bo‘lmagan kuzatuvlar esa kuzatuvchining
to‘satdan yuzaga kelgan qiziqgishi tufayli sodir bo‘ladi. Bunday vaziyatlarning
ustunligi shundaki, jarayonni boshgarish yengil kechadi, yangi g‘oyalarni amalga

oshirish imkoniyati mavjud bo‘ladi.

Kuzatish natijalarini qayd etishda rasman quyidagi savollarga javob berish
talab etiladi: Kuzatuv natijalari gachon va ganday holatda saqglanishi lozim?
Ulardagi asosiy masala nimada? Ba’zi hollarda diktofonning xotirasi yetmasligi
mumkin. Shu bois, tadgigot yakunlanib, uyga gaytish bilan natijalarni imkon gadar
tezroq yozib qgo‘yish tavsiya etiladi. Yoki eslab qolingan ma’lumotlar asosida
bayonnoma tuzish lozim. Birog shuni ta’kidlash joizki, sizga yordam berishga

xayrixoh bo‘lgan diniy jamoa a’zolarini e’tiborga olmaganda, bunday vaziyatlarda

35



kuzatuv vaqgtida yozuvlarni gayd etish tavsiya etilmaydi. Bu kuzatuvchilar orasida

shubha uyg‘otadi.

Din sotsiologiyasi va din psixologiyasida o0‘z-o0‘zini kuzatish uslubi keng
go‘llaniladi. Introspeksiya deb atalgan ushbu metodda ongning turli holatlaridagi
kechinmalar shu holatni boshidan kechirayotgan sub’ekt tomonidan kuzatiladi.
Bunday o0°‘z-o°zini kuzatish orgali o‘zingizdagi psixik jarayonlar hagida ma’lum
bilimlarni olish mumkin. Birog olingan natija va xulosalar subyektiv xarakterga
ega bo‘lishi mumkinligi sababli bu uslub bilan birga obyektiv tashqgi kuzatishdan

foydalanishga ko*p roq e’tibor beriladi.

Dala tadgiqotlari real hayotiy vaziyatlarni kuzatishga qaratilgan bo‘lsa,
laboratoriyadagi kuzatuvlar maxsus yaratilgan vaziyatlar bo‘yicha tegishli
xulosalar olish imkonini beradi. Birinchi uslub sotsiologik razvedkalarda tabiiy
sharoitlarda qo‘llanilsa, ikkinchisi real hayotda natija olish imkonini bermaydigan,
fagat eksperimental tadgiqotlarda muayyan xulosalarga erishish mumkin bo‘lgan

holatlarda qo‘llaniladi.

Ochiq kuzatish uslubida o‘rganilayotgan shaxs kuzatuvda ekanligini biladi.
Bu esa natijalarning subyektiv xarakter kasb etishga olib kelishi mumkin. Shu bois,
ishonchli natijalarga erishish uchun boshga xolis nazoratchilarning takror kuzatuvi
va kuzatilayotganlarning nazoratchiga moslashishi uchun ketadigan vagtni ham
e’tiborga olish talab etiladi. Mazkur kuzatuv asosan tadgigotlarning razvedka

bosqichida qo‘llaniladi.

Yashirin kuzatuv (inkognito) uslubining jamoalarga qo‘shilish orgali olib
boriladigan “ichidan kuzatish” uslubidan fargi shundaki, tadgigotchi-sotsiolog
kuzatuv olib borilayotgan guruhda bo‘lishiga qgaramay hodisalarga ta’sir
ko‘rsatmaydi, u 0‘z giyofasini oshkor etmagan holda fagat chetdan kuzatish bilan
kifoyalanadi. Xorijlik sotsiologlar kuzatuvchining ushbu uslubini “fonusli ustun
tagida giyofasini yashirish” deb ataydilar. Shu bois, agar bir Kkishi biron bir
masalaga beparvolik bilan munosabat bildirsa, unday insonga nisbatan “(unga

baribir,) fonusgacha; chiroggacha” iborasini qo‘llaydilar (0‘zbekchasiga aytganda:
36



“Suv bossa, to‘pig‘iga chigmaydi”). Aksariyat hollarda insonlar kuzatuvchilarni
tasodifiy yo‘lovchi, amaliyotchi, safardagi kishi, gahvahona xizmatchisi va boshga
shu kabi ijtimoiy rollarida uchratganlari sababli kuzatish natijalari nisbatan tabiiy

xarakter kasb etadi.

Din sotsiologiyasida eksperiment (lot. experimentum - tajriba, sinash)
uslubida ham keng foydalaniladi. llmiy asosda go‘yilgan bunday tajribada tadqiq
etilayotgan hodisa ma’lum shart-sharoitda takror va maxsus kuzatiladi.
Eksperimant o‘tkazuvchi shaxs kuzatuvchidan fargli o‘larog, o‘rganilayotgan
guruh yoki oilaga faol ta’sir ko‘rsatadi. Ushbu uslub yangi davr tabiatshunosligida
vujudga kelgan bo‘lib, uni F.Bekon oz asarlarida ilk marta tasniflab, falsafiy
jihatdan yoritib berdi. XX asrning 20-yillarida ijtimoiy eksperimentlarni o‘tkazish
rivojlandi. Bu tajribalar ijtimoiy tashkilotlarning yangi shakllarini hayotga tatbiq
etish va boshgaruvni optimallashtirishga turtki bo‘ldi. Shu bois, ijtimoiy
eksperimentlar ma’rifiy ahamiyat kasb etishi bilan bir gatorda jamiyat
boshgaruvini muvofiglashtirishga ham xizmat giladi. Ijtimoiy eksperiment obyekti
sifatida ko‘riladigan bir guruh kishilar tajriba jarayonlari ishtirokchisiga
aylanadilar va sinov jarayonida ularning gizigishlarini inobatga olish talab etiladi.
Tadgiqgotchi esa 0°‘zi o‘rganayotgan vaziyatni kuzatib, unga ta’sir ko‘rsata oladi.
Ijtimoiy eksperimentlarning mazmuni va bajariladigan ishlar tartibini belgilashda

jamiyatda gabul gilingan huqugiy va axlogiy normalarga amal qgilish talab etiladi.

Hozirgi zamon ijtimoiy-gumanitar fanlari sohalarida xayoliy eksperiment
keng go‘llaniladi. Bunda ideallashtirilgan obyektlarda kishining fikrlash qobiliyati,
xayoliy tajribalar tizimi tekshirib ko‘riladi. Masalan, giyoslash bu bir obyektning
rivojlanish bosqichlari yoki turli obyektlarning o‘xshash va fargli jihatlarini
bilishga garatilgan amaliyot bo‘lishi bilan birga, tafakkur va hayot mazmunini
anglashga, uni tasniflash, tartibga solish va baholashga xizmat giluvchi fikrlash
jarayonidir. Qiyosiy uslubda obyektlardagi o‘zaro munosabatlarni ochib berish
uchun ularni juft holda tagqoslashga e’tibor garatiladi. Bu holda tajriba uchun

muayyan shart-sharoit yoki giyoslash uchun asos talab etiladi. Shu bilan birga

37



qgiyosiy tajriba “bir turdagi” predmetlar sinfi ustidan o‘tkazilsa, muayyan mazmun
kasb etadi. Qiyoslash orgali aniglanadigan jihatlarning eng oddiy ko‘rinishi bu

ustunlik, tenglik va fargli tomonlaridir.

Bayon usuli bilishning amaliy ko‘rinishi bo‘lib, muayyan bir fan sohasida
erishilgan kuzatuv natijalarini tegishli belgilar yordamida tasvirlashga e’tibor
garatiladi. Nazariy bilish usullaridan formallashtirishda, ya’ni fikrlash, isbotlash,
tasniflash mazmunini formallashgan shaklda, ya’ni belgi-ramzlar shaklida aks
ettiriladi. Ushbu formallashgan til, belgi va ramzlar ta’rif, tushunchaning aniq
mazmun kasb etishiga ko‘maklashib, uning boshga ma’nolari ishlatilishiga yo‘l

go‘ymaydi.

Aksiomatik metod aksiomalarga, ya’ni 0‘z-o‘zidan ravshanligi, ayonligi
sababli isbotsiz gabul gilinadigan fikrlarga asoslanib ilmiy nazariya qurish usulidir.
Asos qilib olingan aksiomalar tizimi muayyan nazariy tizimda isbotsiz hagiqiy, deb
gabul qilinadi. Boshga nazariy bilimlar, xulosalar to‘la ravishda aksiomalar
tizimidan deduktiv yo‘l bilan chigariladi. Mazkur usul ilohiyotda keng qo‘llanilib,
bunda ilohiy ta’limotlar, agidalar asos gilib olinadi. Lui de Broylning fikriga ko‘ra
aksiomatik uslub fanlarni tasniflash va o‘gitishda yaxshi natija beradi. Ammo

yangi bilimlarni kashf etishda go‘llab bo*Imaydi.

Deduksiya umumiy qoidalardan  xususiyga borish  usuli  bo‘lib,
umumiylikdan xususiylikka borish bo‘yicha mantigiy xulosa chigarish ma’nosini
bildiradi. Deduksiya taxminlarning deduktiv alogadorligiga asoslanadi. Uning
asosida taxminiy xulosa chigariladi. Bunda gipoteza (taxmin) eksperiment

natijasida yoki tasdiglanadi, yoki inkor etiladi.

Induksiya esa ayrim fikrlardan umumiy xulosalar chigarishda va mantigiy
tadgiqotlarda qo‘llaniladigan muhokama usulidir. Xususiylikni (masalan, hissiy
dinty tajriba, konkret fakt) o‘rganilib, umumiylik (abstrakt umumlashgan
xulosalar) bilib olinadi. Umumiylik predmet va hodisalar bilan uzviy alogada
bo‘ladi. Umumiylikning eng muhim tomonlaridan biri induktiv xulosa

chigarishdir. Induksiya bilimlarning tashkil topishida, gonuniyatlarni ochishda,
38



tushunchalarni namoyish etish jarayonida, gipotezani olg‘a surishda fan uchun

muhim ahamiyatga ega (masalan, diniy hissiyotlar tajribasi, aniq dalillar va b.).

Umumilmiy metodologik tamoyillar ichida tizimli yondashuv alohida o‘rin
tutadi. Mazkur yondashuv asosida o‘rganilayotgan obyektlar yaxlit bir tizim

sifatida olinadi. Bunda quyidagi shartlar amalga oshiriladi:

- har bir tarkibiy gismning tizimdagi o‘rni va funksiyasi garab bog‘liglik darajasi
aniglanadi. Bunda yaxlit tizim xususiyati uning tarkibidagi elementlarning jamiga
teng bo‘Imaydi;

- tizim va uning tarkibiy gismlarining o‘zaro aloqgasi, tarkibiy xususiyatlari
aniglanadi;

- tizimning ierarxik xarakteri ochib beriladi;

- tizim tadrijiy rivojlanayotgan yaxlit jarayon sifatida ko‘rib chigiladi.

Har ganday ijtimoiy tizim kabi diniy jamoa uchun o°z-ozini tashkil etish
Xususiyati xos. Bunda tizimdagi elementlarning o‘zaro munosabati turli
mexanizmlardagi kabi keskin xarakter kasb etmay, aksincha, tirik organizm,
jamoalarga xos bo‘lgan serharakat, jo‘shqin, dinamik xarakterga ega. Tabiiy,
Ijtimoiy, ilmiy qgonun qoidalarni izlashga qaratilgan 0°‘z-0‘zini tashkil etish
umumilmiy nazariyasi sinergetika, deyiladi. Tarkibiy-funksional uslub tizimli
yondashuvning o‘ziga xos ko‘rinishi bo‘lib, unda yaxlit tizimning tarkibiy gismlari
va ularning o‘zaro munosabatlarini, vazifalarini aniglashga e’tibor beriladi.

Ehtimoliy-statistik uslubda tasodifiy hodisaning muayyan, istalgancha ko‘p
marta takrorlana olishi e’tiborga olinadi. Ular ehtimollik nazariyasi bilan bog‘liqg
bo‘lib, din sotsiologiyasi va psixologiyasida diniy nizolarning rivojlanishi yoki
kuchayishini prognoz qilish, terrorchilik aktlari sodir etilishi yoki ekstremistlar
faoliyati kuchayishi, kamayishi ehtimoli kabilarni aniglashda qo‘l keladi. Muayyan
sharoitlarda bu kabi hodisalar yuz berishi ehtimolligi darajasi o‘rganiladi.
Migdoriy jihatdan ular noldan (yuz bermaydi) birgacha (yuz beradi) bo‘ladi.

Statistik qonunlarga asoslanib prognozlashtirish ehtimoliy xarakterga ega,
ular ko‘p lab omillarning ta’siri bilan belgilangan bo‘ladi. Maxsus metod, vosita va
39



operatsiyalarga — alohida tarixiy fakt va hodisalarning individual xususiyatlarini
ideografik tasvirlash usuli; hujjatlarni tahlil qilishda matnlar va boshga
informatsiya tashuvchilar mazmunini sifatiy va miqgdoriy kontent-tahlil qilish;
intervyuni sotsiometrik tahlil, shuningdek, kompyuterda gayta ishlanuvchi kontent-
tahlil; alohida avlodlarning jamoaviy biografiyasi xususiyatlarini va shaxslar
hayotiy yo‘lini ifodalashda ularning shaxsiy hujjatlaridan (yozishmalar,
kundaliklar, avtobiografiya va h.k.) foydalanishga asoslangan biografik usul;
0g‘zaki intervyu, yozma anketa o‘tkazish, loyihalash usuli kabi so‘rovnomalar din
psixologiyasida keng qo‘llaniladi. Bu insonning shaxsiy xususiyatlarini uning
faoliyati natijalari orgali bevosita o‘rganish usuli; test o‘tkazish esa shaxsiy
xususiyatlarni, tafakkuri darajasini (1Q), professional ko*‘nikmalarini, digqgatini
o‘rganadi. Test bilan ishlashda axlogiy normalar va tamoyillarga rioya etilishi
kerak, chunki testga yaxshi bilmasdan ishlov berish yoki oshkor etilmaydigan
natijani ochish salbiy ogibatlarga olib keladi; o*yin testlarini o‘ynash usuli garor
gabul gilishda (axloqgiy tanlov, boshgarishga oid garor) samaralidir. Psixodramada
o‘yin ishtirokchisi individual vaziyatni “amalga oshiradi”, sotsiodramada esa —
muayyan guruhiy vaziyat o‘ynaladi; case study esa konkret vaziyatni ko‘rsatuvchi
0‘quv mashqi. Konkret masalalarni tahlil gilish - kimlarningdir tajribasi asosida
nimanidir o‘rganishning eng yaxshi yo‘li hisoblanadi. O*quv vaziyat - Case study
usulida o‘quvchi unga taklif etilgan konkret vaziyatni (diniy jamoada,
dunyogarashga oid bahsda, tanlash vaziyatida va h.k.) tahlil gilishga o‘rganadi va
ushbu vaziyatlarni yechishga oid variantlarni taklif giladi. Case study muammoni
ko‘rsatuvchi bir yoki bir necha tipik hodisalarni chuqur o‘rganishga yordam beradi.

Bugungi zamonaviy dinshunoslik metodologiyasida quyidagi tendensiyalar
aniglandi: fanlararo yondashuvlarning kuchayishi; globallashuv sharoitida
kechayotgan integratsiyalashuv jarayonlarni e’tiborga olgan holda dunyo dinlarini
o‘rganish zaruratining anglab yetilishi; dinshunoslikda sinergetika uslublaridan
foydalanilishi; dinshunoslikka oid atama va iboralarga aniglik kiritish va ularni
standartga keltirishga qaratilgan gizigishlarning ortishi; dinlardagi vaqt o‘lchovi
bilan bog‘lig garashlarning nisbiyligi masalasiga oid fikrlarning rivojlanishi

40



(hinduiylik va buddizmdagi davriy vaqt o‘lchovi; hayot davomiyligi (Qiyomat
goim, Oxirat va b.); tabiiy va ijtimoiy fanlarga xos uslublarning yaginlashtirilishi
(sotsiometrik metodlar, matematik vositalardan diniy dalillarni yoritishda
foydalanish), din sotsiologiyasi va psixologiyasida kichik diniy jamoalarni
o‘rganishda, jamoa a’zolarining o‘zaro munosabatlarini tahlil qilishda turli
uslublardan foydalanish holatlari; dinshunoslik sohasida, xususan, din
fenomeologiyasida tadqigot olib borishning noan’anaviy uslub va vositalarga
tayanish holatlarining ortishi; diniy manbalar, mugaddas kitoblar, din peshvolari va
payg‘ambarlar hayot faoliyatining narratologik tadqiq etilishi.

Dinni o‘rganish bo*yicha yuqorida keltirilgan umumilmiy yondashuvlardan

tashgari gadimdan mavjud bo“gan teologik va ateistik yondashuvlar ham mavjud.

Teologik yondashuv bu asosan dinni notanqidiy tadqiq gilish yo‘lidir. Uning
asosida isbot qilishni talab gilmaydigan diniy ishonch yotadi. Majoziy qilib
aytganda, teologiya ishonch aksiomalari bilan, dinshunoslik esa tafakkur
teoremalari bilan shug‘ullanadi. Diniy yondashuvning asosiy magsadi dindagi
asosly agidalarning hagiqgatligini  ko‘rsatishga intilish sanaladi. Bu bilan
teologiyaning maxsus bo‘limi bo‘lgan apologetika shug‘ullanadi. Din falsafasi,
dinty ta’limotlar, matnlar, timsollar va shu kabilar dinni teologik jihatdan
o‘rganishga ta’sir ko‘rsatgan. Teologiya dinni subyektiv jihatdan o‘rganadi, u dinni
nafagat tahlil qiladi, balki diniy e’tigodni ateistlar va boshga diniy
konfessiyalardan hamda ichki sekta va ogimlardan himoya giladi.

Ateistik yondashuv bu ko*p incha dinni tangidiy tahlil gilish sanaladi, unda
xudo tomonidan dunyoning vyaratilganligi, yaratuvchining mavjudligi tanqid
gilinadi, bilim ishonchga garshi qo‘yiladi, abadiy hayot kechirish va osmoniy
jannat, gayta tug‘ilish g‘oyasi, nirvana va shu kabilar inkor gilinadi. Shunday qilib,
dinshunoslik va teologiya dindek umumiy o‘rganish obyektiga ega, ammo ular uni
tushuntirishda va metodologiyada prinsipial garama-garshi yondashadilar. Shu
munosabat bilan jamiyatdagi dunyoviylik va diniylik chegaralarini hurmat gilish

masalasi hamon dolzarb masala hisoblanadi?*. Bunday holda dinni o‘rganish va

41



o‘rgatishda uslubiy betaraflik, holislik tamoyilidan foydalanish samarali
hisoblanadi.

O‘zbekiston mustagillikka erishgandan so‘ng ma’naviy, diniy va madaniy
gadriyatlarni tiklash siyosati dinlarni, eng avvalo islomning turli jihatlarini tadqiq
etishga turtki berdi. Hozirgi O‘zbekistonda milliy dinshunoslik maktabining
shakllanishida uch asosiy bosgich va 2017- yilning boshidan shiddat bilan
rivojlanayotgan to‘rtinchi bosgich kuzatilmoqgda. Ushbu bosgichlarning har biri

muhim tarixiy vogealar bilan bog‘lig?.

. 1992-1998-yy. Mamlakatimizning davlat mustagilligiga erishishi
(1991-y.) va shu bilan bog‘lig holda ijtimoiy-siyosiy hayotning barcha sohalarida
yuz bergan tashkiliy o*zgarishlardek tarixiy vogealar. Masalan, 1992-yili Din
ishlari bo‘yicha Qo‘mitaning tashkil etilishi, diniy mazmundagi materiallarning
dinshunoslik ekspertizasi tashkil etilishi, O‘zbekistondagi oliy o‘quv yurtlarida
“Dinshunoslik™ fanidan dars berishning boshlanishi, “Vijdon erkinligi va diniy
tashkilotlar to*g‘risida”gi qonunning gabul gilinishi va uning 1998-yildagi yangi
tahriri. O‘zbekiston Respublikasi Oliy va o‘rta maxsus ta’lim vazirligi tomonidan
“Dinshunoslik™ mutaxassisligi bo‘yicha ta’lim standarti ishlab chigish faoliyatining
muvofiglashtirilishi.

Dinshunoslik vujudga kelishining birinchi bosgichida dinni tadqgiq etish
ishining katta gismi faylasuflar tomonidan amalga oshirildi, ya’ni o‘sha davrda
himoya gilingan tadqgiqot ishlarining 48 foizini gamrab oldi. Holbuki, o*zbek tili va
adabiyoti, rus tili va adabiyoti, Osiyo va Afrika xalglari adabiyoti
mutaxassislarining ishi 24 foizni, tarixchilarning ishlari — 20 foiz, huqugshunoslar

ishi esa 8 foizni tashkil etdi. Qarang, I-llova

Mamlakatimizdagi yirik oliy o‘quv yurtlarida dinshunoslik kafedralari
ochildi. Ammo yugori malakali kadrlarning kamligi va akademik doiralardagi
ushbu fanining predmeti, magsad va vazifalari xususidagi kelishmovchiliklar
dinshunoslikni o‘rganish va dars berish sifatiga salbiy ta’sir ko‘rsatdi. Shunday
bo‘lsa-da, shunday sharoitlarda ham din va hurfikrlik falsafasi, din sotsiologiyasi

borasida qizigarli tadgiqotlar paydo bo‘ldi: A.Abdusamedov, B.Bobojonov,
42



H.Karomatov, A.Xasanov, A. Muminov va boshga olimlarning ilmiy ishlari shular
gatoriga kiradi.

Birinchi bosgichda islom gadriyatlarini o‘rganishning metodologik asoslari
tamal toshini qo‘yish, aynigsa, muhim edi. O‘zining falsafa bo‘yicha nomzodlik
ishida P.Abdullaxonov birinchi bo‘lib O‘rta Osiyo xalglari madaniyati tizimida
islomni o‘rganishning metodologik aspektiga murojaat qgildi (1992-y). Bu davrda
amalga oshirilgan fanlararo tadgiqotlar ichida quyidagi ikki ish o‘zining yorginligi
bilan ajralib turadi: o‘zbek adabiyotida Qur’on motivlarining tarixiy-badiiy
tahliliga bag‘ishlangan H.Karomatovning filologiya bo‘yicha doktorlik ishi ikki
mutaxassislik chegarasida himoya gilingan: 10.01.03 - O°‘zbek adabiyoti va
10.01.06 — Osiyo va Afrika xalglari adabiyoti (1993-y.). 90-yillarda islom
gadriyatlarining tiklanishi, Ma’naviyat va ma’rifat markazining faoliyati islomning
milliy o‘zini anglash, ma’naviyat, tarbiya va mamlakatimiz fugarolik huquqi va
Oila kodeksi bilan o‘zaro alogalariga qizigishni jonlantirdi. A.Yusupovning
dissertatsiyasida ma’naviy qadriyatlar, diniy va dunyoviy ilmlar uyg‘unligi
masalasi yoritilgan. 90-yillarning o‘rta laridan boshlab islom huqugi, islom
igtisodiyoti, shariat masalalariga qizigish ko‘zga tashlanadi, shuningdek,
shargshunoslarning huqugshunoslik masalalarini o‘rganishi kuchaydi. Bu davrda
din tarixi bo‘yicha shargshunos-olimlarning tadgigotlari o‘zining salmoqliligi,
ilmiy asoslanganligi bilan ajralib turadi. A.Xasanovning doktorlik dissertatsiyasida
Qadimgi Arabiston yoxud "Johiliya" tarixi va uni o‘rganish muammolarini, ilk
islom vujudga kelishi jarayonini, arab gabilalarining turli dinlarga, xususan,
yahudiylikka e’tigod qiluvchi xalglar bilan munosabatlari masalasini, umuman,
o‘sha davrni o‘rganish muammolarini tadqiq etdi. Din sotsiologiyasi, qiyosiy
dinshunoslik, tarixnavislik, dinshunoslik metodologiyasi oldida turgan bir gator
savollarga javoblar ushbu mavzuni yanada kengroq o‘rganishga imkoniyat berdi.
Masalan, Z.Shokirova tarix bo‘yicha dissertatsiyasini ilk islomdagi sulhparvarlik
tamoyillarining tarixiy-giyosiy tahlili masalalari bilan bog‘lagan. B.Bobojonov
Nagshbandiya sufiy shayxlari siyosiy faoliyatiga bag‘ishlangan nomzodlik
dissertatsiyasida XVI asr birinchi yarmida Movarounnahrda hokimiyat va dinning

43



0‘zaro munosabatlarini yoritgan. Ushbu mavzu tadgiqotchining  ko‘p lab
shogirdlariga turtki berdi. Misol uchun, H.Yo*ldoshxo*jayevning ilmiy izlanishi
Musoxon Dahbidiyning Nagshbandiya-Mujaddiya tarigati rivojida tutgan o‘rniga
bag‘ishlangan (2008-y.) O‘zbekiston mustaqilligining ilk davrida dinshunoslar 0‘z
oldiga yangi vazifalarni qo‘yganlar va ularni yechish yo‘llarini belgilaganlar.
Dinshunoslik yo‘nalishlari, ilmiy-tadgiqot tamoyillari, islom dini tarixi, falsafasi,
ularning jamiyat hayoti va rivojidagi o‘rni bilan bog‘liq masalalarni hamda
zamonaviy fanlarni chuqur o‘zlashtirgan, davlat va jamoat tashkilotlari, diniy
muassasalar oldidagi nazariy va amaliy vazifalarni hal etishga qodir yuqori
malakali mutaxassis — bakalavr va magistr kadrlar tayyorlash magsadida 1999-yil
7-aprelda O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining farmoniga ko‘ra O*zbekiston
Respublikasi Vazirlar Mahkamasi qoshida Toshkent islom universiteti tashkil
etildi®.

1. 1999-2006. Toshkent islom  Universiteti  tashkil etilishi
dinshunoslikning rivojiga kuchli turtki berdi. Uzluksiz ta’lim tizimi va keng
jamoatchilik uchun dinshunoslik, xususan, islom ta’limoti va falsafasi bo‘yicha
ilmiy-ommabop asarlar, darsliklar, o‘quv dasturi va qo‘llanmalar yaratilishi
boshlandi, xorijiy mamlakatlarning yetakchi ta’lim va ilmiy markazlari bilan
hamkorlikni amalga oshirish tadbirlari olib borildi. Yugoridagi vazifalar gisman
2000-yilda tuzilgan “Dinshunoslik va jahon dinlarini giyosiy o‘rganish bo‘yicha
UNESCO” kafedrasi tomonidan hal etilgan. Ushbu kafedraning birinchi mudiri
prof. A.Xasanov rahbarligi ostida dinshunoslikka oid fanlarning o*quv dasturlari va
ta’lim standartlari tuzildi va yangilandi, dinshunoslikka oid fanlar doirasi kengaydi,
xalgaro forumlar tashkil etildi. Kafedraning keyingi mudiri D.Rahimjonovning
faoliyati davomida TIU Islomshunoslik ilmiy-tadgigot markazi, islomshunoslik
kafedrasi, Islom instituti bilan samarali hamkorlik yo‘lga qo‘yildi. Islom tarixi
va manbashunosligi, islom falsafasi, islom huquqgi, hadisshunoslik, diniy
ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashishning ma’naviy-ma’rifiy asoslari kabi

fanlarning o‘quv dasturlari va qo‘llanmalari tuzildi.

44



Bu bosgichda jahon dinlarini turli ijtimoiy-siyosiy va gumanitar fanlar
sohalarida fanlararo o‘rganish tendensiyasi kuchaydi. Din sotsiologiyasi va
psixologiyasi, dinshunoslik asoslari; dinshunoslik o‘gitish metodikasi, din
antropologiyasi, arxitektura epigrafikasi, paleografiya bo‘yicha tadgigotlar olib
borildi va o‘quv adabiyotlari yaratildi. UNESCO kafedrasi har yili an’anaviy
tarzda ikki marta Respublika ilmiy-amaliy konferensiyalarini o‘tkazadi: Ular 16
noyabr — Xalgaro bag‘rikenglik kuniga hamda aprel oyida dinshunoslikning
dolzarb muammolariga bag‘ishlangan.

O‘zbekiston shargshunoslarining ko‘p chiligini  bu davrda islom
manbashunosligi va tarixi, hadisshunoslik, islom huqugi mutaxassisligi, hanafiylik
mazhabi va tasavvuf ilmiga oid manbalar va tadgiqotlar gizigtirgan. Islom
manbalarini  tadqiq qilishdagi umumiy yo‘ndashuv, metodik usul va
tamoyillanrning o‘xshashligi 2000-yillarda “Islom tarixi va manbashunosligi”

hamda “Islom huquqi” ilmiy maktablarining shakllanganiga dalolat giladi.

1. 2007-2016. Bu davr mamlakatimiz hayotining barcha sohalarini
modernizatsiyalashga garatilgan tadbirlar bilan bog‘liq. Jamiyat hayotining barcha
sohalarini zamonaviylashtirish va erkinlashtirish jarayoni dinshunoslik sohasining
rivojlanishida ham qisman o‘z aksini topdi. 2016-yilning oxirida bu sohada
ixtisoslashgan kadrlar va dinshunoslik bo‘yicha o‘quv  materiallarining
etishmovchiligi bilan bog‘lig muammoni yechishga qgaratilgan tadbirlar boshlandi.
Bu davrda dinshunoslik sohasidagi tadgigotlar miqdori unchalik ko‘p aymagan
bo‘lsa-da, dunyo dinlarini, shu jumladan, islomni o‘rganish sifati sezilarli
kuchaygani ko‘rindi. Birinchidan, “Dinshunoslik va jahon dinlarini qiyosiy
o‘rganish bo‘yicha UNESCO” kafedrasining “ko‘p konfessionallik sharoitida
tolerantlikning nazariy masalalari va amaliy vazifalari”ga oid tadgigotlar davom
ettirildi. Bu mavzu UNESCO kafedrasining birinchi mudiri A.Xasanov tashabbusi
bilan boshlangan edi va Z.Husniddinov (“O‘zbekistonda diniy bag‘rikenglikni
mustahkamlash omillari va muammolari”), E.lbragimov (“O‘zbekistonda xristian
konfessiyalari faoliyati va ularning diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida
tutgan o‘rni”), M.Xoshimov (“UNESCO faoliyatida diniy bag‘rikenglik

45



tamoyillari” (O*zbekiston Respublikasi misolida); M.Vohidovaning (“Tolerantlik —
yoshlarning ijtimoiy-axloqgiy yuksaltirish omili”) dissertatsiyalarida davom ettirildi.
Dinning falsafiy muammolari va sotsiopsixologik aspektlari bo‘yicha yirik
tadgigotlar amalga oshirildi. 2011-yili A.Komilov o0‘z dissertatsiyasida
O‘zbekistonda 20 yilda diniy soha rivojining natijalarini, uning o‘ziga xosliklarini
ko‘rsatdi. 2012-yilda A.Karimov 0‘z nomzodlik dissertatsiyasida diniy
fanatizmning tarixiy ildizlariga, uning hozirgi shakllariga va unga garshi kurashish
asoslariga e’tibor garatdi. Bu tadgigotlarning barchasini dinning o‘rni va rolini
tushuntirishga yagona yondashuv, uni kompleks va obyektiv o‘rganish birlashtirib
turadi. 2015-2016-yillarda “Dinshunoslik” fani bo‘yicha barcha ta’lim bosgichlari
uchun yangi formatdagi o‘quv adabiyotlari yaratilgan: “Dinshunoslik asoslari”?,
“Jahon dinlari manbalari”?, “Dinshunoslik o‘gitish metodikasi”?® chop etildi.
Ushbu ilmiy yutuglar O‘zbekistonda dinshunoslik maktabi yuzaga kelganidan
dalolatberadi.

IV. 2017-yildan boshlangan bosgichda O‘zbekiston Respublikasi
Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning Farmoyishiga ko‘ra dinshunoslik sohasini
takomillashtirishga garatilgan keng ko‘lamdagi chora-tadbirlar amalga oshirildi.
Ta’limning barcha bosgichlari uchun “Dinshunoslik” fani bo‘yicha yangi
formatdagi darsliklar va o‘quv dasturlari vyaratish; ta’lim muassasalarini
“Dinshunoslik™ o‘gituvchilari bilan ta’minlash; dinshunoslik o*gituvchilarining
malakasini oshirish va qayta tayyorlash kurslarini tashkil etish, shuningdek, ular
uchun davriy seminarlar o‘tkazish; yoshlarda mafkuraviy immunitetni qaror
toptirish tadbirlari boshlandi. O‘zbekistonda xalgaro standartlarni hisobga olgan
holda, oliy o‘quv yurtidan keyingi ta’limga qo‘yiladigan takomillashtirilgan davlat
talablari, falsafa doktori (PhD) va fan doktori ilmiy darajalarini olish uchun
dissertatsiya ishlari mazmuni va sifatiga qo‘yiladigan talablar ishlab chigishga
garatilgan chora-tadbirlarni amalga oshirilishi boshlandi; xorijiy davlatlarda
berilgan ilmiy darajalar hagidagi hujjatlarni tan olish va nostrifikatsiya gilish
(ekvivalentligini gayd etish)ning amaldagi tartibi takomillashtirildi, O*zbekiston
Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzurida Fan va texnologiyalar agentligi tashkil

46



etildi?’. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining davlat stipendiyalari sohiblari
bo‘lgan talabalar Davlat oliy ta’lim muassasasini bitirgach, ikki yil davomida
magistraturaga grant asosida (bakalavr-stipendiatlar) va tayanch doktoranturaga
(magistr-stipendiatlar)  kirish imtihonlari natijalariga ko‘ra qabul qgilinadi.
Bakalavr-stipendiatlar o*gishni tamomlagandan so‘ng ikki yil mobaynida
magistraturada o‘qishni davom ettirish maqgsadida xorijga yuborilish huquqini
saglab goladilar?,

2017-yilda O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzurida
O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazining tashkil etilishi, Markaz
tarkibida Markaziy Osiyodagi eng katta kutubxona va arxiv, gadimiy go‘lyozma
va toshbosma Kkitoblar, tarixiy dalil va hujjatlar, go‘lyozmalar fondlarining
shakllantirilishi  islomshunoslik va qiyosiy matnshunoslik sohasidagi ilmiy
tadgiqotlarning ko‘p ayishida muhim omil bo‘ldi. Dinshunoslik sohasini
takomillashtirishga qaratilgan ushbu chora-tadbirlarning amalga oshirilishi
dinshunoslik sohasida ilmiy tadgiqgotlarning ko‘p ayishiga sabab bo‘ldi. Xususan,
2017-2018-yillar mobaynida dinshunoslik va islomshunoslik ixtisosligi bo‘yicha
28 ta dissertatsiya yoglandi. Bu bosgichda jahon dinlarini turli ijtimoiy- siyosiy
va gumanitar fanlar sohalarida, aynigsa, filologlar, pedagoglar, faylasuflar
tomonidan fanlararo o‘zaro bog‘lagan holda o‘rganish tendensiyasi yanada
kuchaydi. Ushbu tadgiqotlarning asosiy maqgsadi — din bilan bog‘liq noyob
merosni, uning insonparvarlik mohiyatini ilmiy asosda o‘rganish, xalgimiz va
jahon jamoatchiligiga yetkazish, jaholatga garshi ma’rifat bilan kurashish, yosh
avlodni diniy bag‘rikenglik g‘oyalari ruhida tarbiyalashdan iborat. Masalan,
dinshunos U.R. Kushaev doktorlik dissertatsiyasida jahon dinlarida bag‘rikenglik
g‘oyalarining uyg‘unligini tahlil gilgan (2017-y.). Pedagog G.V. Izbullayeva ilmiy
ishidagi Jaloliddin Rumiyning ma’naviy merosidan o‘rin olgan shaxs ma’naviy-
axlogiy tarbiyasini shakllantirish va ta’lim jarayonida yuksak ma’naviy-axlogiy
tafakkurini rivojlantirishga doir ilmiy tavsiyalarni bergan, “Imon-e’tiqod”,
“Bag‘rikenglik”, “Mustahkam iroda”, “Vijdon”, “Go‘zal axlog” tushunchalarini
talgin etgan (2018-y.). Psixolog A.G.Ayrapetova “Yoshlarda noto‘g‘ri diniy

47



tushunchalarni shakllantiruvchi shaxs xususiyatlari” nomli dissertatsiyasida diniy
mutaassiblik va ekstremistik g‘oyalarga berilgan shaxsning psixologik portretini
keltirgan. Uning fikricha noto‘g‘ri tushunchalarga ega yoshlarga quyidagi xislatlar
xos: diniy savodxonlikning pastligi, o‘ta royishlik, bezovtalik, namoyishkoronalik
va boshqalar (2017-y.). Pedagog A.A.Ismanova o‘rta maxsus kasb-hunar ta’limi
tizimi misolida ekstremizm va terrorizmga garshi pedagogik profilaktika tizimini
takomillashtirish bo‘yicha o‘z tavsiyalarini berdi (2017-y.).

Milliy madaniyatimiz ma’naviy merosini targ‘ib qilish siyosati diniy
manbalarni xorijiy tillarga tarjima qilish nazariyasi, amaliyoti va tarixi bo‘yicha
tadgigotlarning ko‘p ayishiga turtki berdi. Bu borada bir gator ilmiy tadgiqotlar
amalga oshirildi. Masalan, O.V.Mahmudovning dissertatsiyasida XII-XIII asrlar
Yevropada Markaziy Osiyo olimlari: al-Forobiy, al-Farg‘oniy, Ibn Sino va boshqga
mutafakkirlarning asarlarini tarjima qilish va o‘rganish Toledo maktabida yo‘lga
qo‘yilgan “arab—kastil—lotin”, “arab—ivrit—lotin”, “arab—lotin”,
“kastil—lotin” tarjima uslubining metodik xususiyatlarini ochib bergan. Toledo
maktabida tarjima qilingan asarlar ahamiyatini yoritish asnosida Yevropa
mamlakatlarida Renessans jarayonining yuzaga kelishida Markaziy Osiyo olimlari
ilmiy merosining tutgan o*rni ochib berilgan.

Keyingi davrda diniy manbashunoslik yo‘nalishida ham fanlararo o‘zaro
bog‘lagan holda tadgigotlarni amalga oshirish doirasi ancha kengaydi.
Sh.M.Sultonova “Til nazariyasi. Amaliy va kompyuter lingvistikasi” ixtisosligi
bo‘yicha mugaddas matnlarda zamon kategoriyasining lingvomadaniy
xususiyatlarni tadgiq etgan (2018 y.). G.U.To*ychieva doktorlik dissertatsiyasida
“Mumtoz sharg adabiyoti va manbashunosligi” ixtisosligi bo‘yicha islom davri
she’riyatida aruz tizimi va uning evolyutsion taraqgiyotini tadgiq etgan (2018-y.).
Tasavvuf ta’limotini o‘rganish borasida ham yangi muhim manbalar, bir gancha
tasavvuf shayxlarining faoliyati o‘rganildi. Masalan, Sh.Yu.Shakirova “Bobojon
Sanoiyning adabiy-irfoniy merosi” nomli dissertatsiyasida Xorazm tasavvuf
maktabi namoyandasi bo‘lgan Bobojon Sanoiyning adabiy merosi va tasavvufiy
garashlarini tadgiq etgan, uning “Kanz ul-maorif” va “Hadigai azhor”

48



asarlarining yangi manba sifatidagi o°‘ziga xosliklarini yoritib  bergan.
K.R.Rahimov 0z tadgiqotida Mustamliy Buxoriyning “Sharh at-Ta’arruf” asari
hamda uning XI-XV asrlar Movarounnahr va Xuroson tasavvuf manbalariga
ta’sirini o‘rgangan. M.A.Mamatovning “Tasavvuf ta’limotining tarixiy- falsafiy
mohiyati” nomli dissertatsiyasida turli tasavvufiy qarashlar kompleks tarzda
o‘rganilgan, tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy mohiyati, uning islom
madaniyati va sivilizatsiyasi taragqgiyotida tutgan o‘rni, undagi yuksak ma’naviy va
diniy-axloqiy fazilatlarni shakllantirishga garatilgan g‘oyalarning mohiyati ochib
berilgan. Islomshunos va pedagoglarning fikricha tasavvuf ta’limotidagi ijobiy
tajribalardan bugungi kunda ham samarali foydalanish mumkin.

Xulosa qilib aytish mumkinki, xozirgi kunda O‘zbekistonda shakllangan
dinshunoslik, islom manbaashunosligi, figh ilmi maktablarining dinni o‘rganishda
o‘rni beqiyos. Shunda bo‘lsa-da, ular oldida hukumat qarorlarida belgilangan
dinshunoslik soxasini takomillashtirish bo‘yicha jiddiy vazifalar tug‘ildi.
Mamlakatda dinni o‘rganishda yangi bosgich boshlandi. Ushbu bosgich magsad va
vazifalarni oldingi ijobiy tajribasini hisobga olib, kamchiliklari tuzatilgan holda
tuzilgan. Dinshunoslar va ijtimoiy-gumanitar olimlarning fanlararo tadgiqotlari,
nazariy bilimlar va amaliy tavsiyalari O‘zbekistonning ilmiy salohiyatini yanada
kuchaytirmoqda.

Mamlakatimiz rahbariyati va jamiyatimiz tomonidan dinni chuqur o‘rganish
va o‘rgatishga alohida e’tibor garatilayotgani muhim ahamiyat kasb etmoqda.
O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning tashabbuslari bilan
Imom Termiziy xalgaro ilmiy- tadgigot markazi, Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-
tadgigot markazi, O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi, O‘zbekiston
xalgaro Islom akademiyasi, “Mir Arab” oliy madrasasi tashkil etildi.

2018-yili aprelidan diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirishga
garatilgan  chora-tadbirlar  boshlandi. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar
Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo*yicha go‘mita tuzilmasida Diniy-ijtimoiy
jarayonlarni o‘rganish axborot-tahlil markazi tashkil etildi. Ushbu markaz Din
ishlari bo‘yicha qo‘mitaning diniy mavzularga oid adabiyotlar, internet va

49



ommaviy axborot vositalari materiallarini chuqur tahlil qilish, diniy-ijtimoiy
muhitning barqgarorligiga salbiy ta’sir ko‘rsatuvchi omillarni barvaqt aniglash va
bartaraf etish yuzasidan tavsiyalar ishlab chiquvchi axborot-tahliliy tuzilmasi

hisoblanadi.

Diniy ishlari bo‘yicha go‘mita tomonidan jamoat va diniy tashkilotlar
xodimlarining Respublikada konfessiyalararo hamkorlik va bag‘rikenglik targ‘iboti
bo‘yicha amalga oshirilayotgan ishlarni ommalashtirish uchun xorijiy safarlari
tashkil etiladi. O‘zbekistonning diplomatik vakolatxonalariga mamlakatimizda
ekstremizm va terrorizmning oldini olish, dinlararo totuvlik va bag‘rikenglikni
mustahkamlash borasida amalga oshirilayotgan ishlar hagidagi materiallarni,
jumladan, audiovizual materiallarni xorijiy OAVlarida yoritish uchun tagdim etib
boriladi. Xalgaro ekspertlarni jalb gilgan holda “Halol” standarti va boshga
dinlarga taallugli standartlar bo‘yicha mahsulot ishlab chigaruvchi korxonalar
xodimlarini o‘qgitish, tayyorlash bo‘yicha o‘quv kurslari va amaliy seminarlar
tashkil etiladi. Davlat, jamoat va diniy tashkilotlar veb-saytlari, ijtimoiy
tarmoglarda vijdon erkinligini ta’minlash, bag‘rikenglik muhitini mustahkamlash

borasida gilinayotgan ijobiy ishlar keng targ‘ib etiladi.

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari
bo‘yicha go‘mitaning din ishlari sohasida yagona davlat siyosatining amalga
oshirilishini ta’minlashga mas’ul vakolatli davlat boshgaruvi organi hisoblanadi.
Uning asosiy vazifalari quyidagilar: O‘zbekiston Respublikasining dunyoviy davlat
tamoyilini amaliy ro‘yobga chigarish, fugarolarning vijdon erkinligi kafolatlarini
himoya qilish; diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini targatish, turli
konfessiyalar o‘rtasida adovatni yuzaga keltirishga garatilgan xatti-harakatlarga

yo‘l go‘ymaslik choralarini ko‘rish va b.?°

O‘zbekistondagi islom sivilisatsiyasi markazi faoliyatining asosiy vazifalari:
jahon ilm-fani tarixida o‘chmas iz qoldirgan Muhammad Xorazmiy, Ahmad
Farg‘oniy, Abu Nasr Forobiy, Abu Rayhon Beruniy, Abu Ali lbn Sino, Mahmud
Zamahshariy, Mirzo Ulug‘bek, Ali Qushchi kabi olim va mutafakkirlar merosining

50



tarixiy va zamonaviy sivilizatsiya taraqqiyotidagi o‘rni va ahamiyatini, Alisher
Navoiy, Zahiriddin Muhammad Bobur, Kamoliddin Behzod, Mahmud Muzahhib
singari mumtoz adabiyot va san’at namoyandalari ijodining insonparvarlik
mohiyatini chuqur ochib berish; Markazda, mahalliy va chet ellik mutaxassislarni
keng jalb etgan holda, ilmiy tadgiqgot ishlarini yo‘lga qo‘yish va ularning
natijalaridan yurtimiz hamda jahon jamoatchiligini xabardor gilib borish; bugungi
kunda tobora katta ahamiyat kasb etayotgan dinlararo va sivilizatsiyalararo
mulogotni samarali yo‘lga qo‘yish magsadida O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi
markazining jahondagi nufuzi xalgaro ilmiy muassasa va tuzilmalar, jumladan,
UNESCO, ISESCO kabi xalgaro tashkilotlar bilan yaqin hamkorlik alogalarini
o‘rnatish®.

O‘zbekiston musulmonlari idorasi va O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar
Mahkamasi huzuridagi O‘zbekiston xalgaro islom akademiyasi Din ishlari
bo‘yicha go‘mita muassisligidagi Qur’on ilmlari, hadis, islom huqugi, aqgida,
tasavvuf, islom igtisodiyoti va moliyasi, xalgaro munosabatlar, xorijiy tillar (arab,
fors, ingliz, rus, urdu, turk va b.) va boshga xalgaro migyosda ehtiyoj mavjud
bo‘lgan sohalar bo‘yicha malakali kadrlarni tayyorlashga, o‘rta maxsus, oliy
ta’lim, oliy ta’limdan keyingi ta’lim, malaka oshirish bosgichlarida uzluksiz
ta’limning yaxlit tizimini tashkil etishga va ilmiy merosni chuqur tadqiq qilish va
asrab-avaylashga, diniy va dunyoviy bilim berishga ixtisoslashgan yetakchi ta’lim
va ilmiy-tadgigot muassasasi hisoblanadi; Respublikadagi barcha islom ta’lim
muassasalari faoliyatini o‘quv-me’yoriy va o‘quv-uslubiy jihatdan ta’minlash

hamda muvofiglashtirishni amalga oshiradi®®.

Asosiy xulosalar

Zamonaviy dinshunoslikning garor topishida bir gator ijtimoiy- gumanitar
olimlarning fanlararo tadgiqotlari va dinshunoslikning quyidagi yangi tarmogqlari
muhim rol o‘ynadi: din tarixi va matnshunosligi, din psixologiyasi, din

sotsiologiyasi, din antropologiyasi, din fenomenologiyasi, din falsafasi. Dinning

51



ayrim tarkibiy jihatlarini amaliy lingvistika, narratologiya, kognitivistika,
germenevtika, paleografiya, epigrafika kabi ba’zi gumanitar fanlar ham
0‘rganmoqda.

Dinshunoslik fanining predmeti — din va diniy e’tigod, insonni Xudoga va
boshqga ilohiy qudratlarga ishonishidir. Din — inson hayotining noyob hodisasi, u
turmushning ma’naviy-axlogiy, ijtimoiy, igtisodiy, madaniy va boshga sohalariga
singib ketadi.

Dinshunoslik fanining maqgsadi: dunyo dinlari bo‘yicha chuqur nazariy va
amaliy bilimlar berish, din, uning ma’naviy hayotimizdagi o‘rni hagida xolis,
to‘g‘ri  dunyogarashni shakllantirish hamda yuksak ma’naviyatli kadrlarni
tarbiyalashdir.

Dinshunoslik fanining vazifalari: dinshunos mutaxassislarning pedagogik,
ilmiy-tadqiqot, ma’naviy-ma’rifiy, tashkiliy-boshgaruv qobiliyatlarini
rivojlantirish; yoshlarda buzg‘unchi g‘oyalarga garshi madaniy immunitetni
shakllantirish; ajdodlar merosini o‘rganish, yosh avlodni vatanparvarlik, diniy
bag‘rikenglik ruhida tarbiyalashdan iborat.

Dinshunoslikda tarixiy, falsafiy, mifologik, psixologik, sotsiologik,
antropologik va boshga bir gancha maktablar shakllangan. O‘zbekiston milliy
dinshunoslik maktabining shakllanishi uch asosiy bosgichni o‘tdi va 2017-yilning
boshidan shiddat bilan rivojlanayotgan to‘rtinchi bosgich davom etmoqda.
2000-yillarda O“zbekistonda Dinshunoslik, Islom manbashunosligi, Islom huquqi
ilmiy maktablari shakllangan.

Mamlakatimiz rahbariyati va jamiyatimiz tomonidan dinni chuqur o‘rganish
va o‘rgatishga alohida e’tibor garatilayotgani muhim ahamiyat kasb etmoqda.
Ushbu vazifani O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning
tashabbuslari bilan tashkil etilgan Imom Termiziy xalgaro ilmiy-tadgiqot markazi,
Imom Buxoriy xalgaro ilmiy- tadgigot markazi, O‘zbekistondagi Islom
sivilizatsiyasi markazi, O‘zbekiston xalgaro Islom akademiyasi, “Mir Arab” oliy

madrasasi va boshga dunyoviy va diniy muassasalar bajarmoqda.

52



O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari
bo‘yicha go‘mitaning din ishlari sohasida yagona davlat siyosatining amalga
oshirilishini ta’minlashga mas’ul vakolatli davlat boshgaruvi organi hisoblanadi.
Uning asosiy vazifalari quyidagilar: O‘zbekiston Respublikasining dunyoviy davlat
tamoyilini amaliy ro‘yobga chiqarish, fugarolarning vijdon erkinligi kafolatlarini
himoya qilish; diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini targatish, turli
konfessiyalar o‘rtasida adovatni yuzaga keltirishga garatilgan xatti-harakatlarga

yo‘l go*ymaslik choralarini ko‘rish va b.

53



1.2. Dinning mohiyati, tuzilishi va funksiyalari
Mazmun. Dinning mohiyati. Dinga berilgan ta’riflar. Din — ijtimoiy ong
shakli, muayyan turmush va tafakkur tarzi, ma’naviy gadriyat sifatida. Dinning
jamiyat va shaxs ma’naviyati yuksalishidagi ahamiyati. Dinning tizimi. Dinning
ijtimoiy funksiyalari: dunyogarashni shakllantirish, yosh avlodni tarbiyalash,
tartibga solish, birlashtirish, tasalli berish, aloga o‘rnatish va h.k. Dinlar tasnifi.

Dinga berilgan ta’riflar Dinning ta’riflari juda ko‘p, ular uning

mazmun- mohiyatini u yoki bu nuqtayi

nazardan ifodalaydilar.Din arab.-mulk, hukm, hisob, jazo, itoat qilish, ibodat,
parhez, yo‘l tutish, odat qilish, e’tigod qgilish va b.ma’nolarni bildiradi. Qur’onda
“din” turli ma’nolarda 100 dan ortiq o‘rinda keltirilgan®. Din so‘zi juda keng
ma’noda ishlatiladi. Hozirgi zamon Yevropa dinshunoslari X.Rodriges va
J.Xarding®3, K.Xok** “Dinshunoslikka kirish” asarida ana shu holatni gayd etadi. U
XIX-XX asrlarda amerikalik psixolog Djems Genri Leubaning® o‘tgan asr boshida
dinga bergan ellikdan ortiqg ta’rifini eslatib, o‘zining muqobil ta’rifini bayon etadi.
K.Xokning fikricha, dinga yangi ta’riflar berilishi kelajakda ham to‘xtamasa kerak.
Bu hol dinning ko‘p girraliligi va uni anglashga yondashuvlarning ko‘p ligibilan
izohlanadi. E.Elbakyan ham hozirgi paytda dinning 250dan ortiq ta’rifi borligini
ta’kidlaydi®®.

Dinga uzil-kesil ta’rif berishga intilish bahsli bo‘lib, ularning nisbiyligi,
cheklanganligi mugarrardir. Hozirgi vagtda dinshunoslar doirasida ko*‘p incha
quyidagi ta’rifdan foydalaniladi: din — Xudoga, ilohiy va boshga shakldagi
kuchlarga ishonishga asoslangan e’tiqodlar, tasavvurlar, an’analar va ularga
muvofiq bo‘lgan xatti- harakatlar va ibodatlar yig‘indisidir. Din — odamlarning
ishonch-e’tiqodi bilan belgilanuvchi dunyogarashi, dunyoni anglashi, ruhiyati va
xatti- harakatidir.

Din — ijtimoiy shakli, muayyan | Din jahon ijtimoiy va ma’naviy hayotida

turmush, tafakkur tarzi va|g‘oyat muhim ahamiyatga ega. Dinlarining

54



ma’naviy gadriyat sifatida xususiyatlarini bilmay va

tushunmay turib, milliy, jahon va hatto kasbiy madaniyat sohasi to‘g‘risida yaxlit
tasavvur hosil qilib bo‘lmaydi. Ular din bilan ko‘z ilg‘amas nozik iplar orqali
bog‘langan. Masalan, musulmon diniy huqugi asoslarini bilmay turib, xayriya
an’analarini va tadbirkorlikni rag‘batlantirish shakllarini, “islomiy” bank-kredit
tizimining ijtimoiy tamoyillarini to‘g‘ri tushunish va baholash amri mahol?’.
Xristianlikni o‘rganish hozirgi zamon Yevropa tadbirkorlik axlogini tushunishga
yordam beradi, chunki diniy axlogshunoslikka aynan protestantlik etikasi asos qilib
olingan®. Boshgacha gilib aytganda, protestantlik va islomning mohiyatini bilish
yevropalik va osiyolik biznes hamkorlarning fe’l-atvorini yaxshiroq tushunish va
prognozlash imkonini beradi. Diniy agida ahkomlarini bilish diniy shiorlar nigobi
ostidagi zo‘ravonlik va adovat siyosatini targ‘ib gilayotgan ekstremizm yo‘liga
to‘sig go‘ya oladi. Davlatning ijtimoiy siyosatini shakllantirishda diniy omilni
e’tiborga olish bag‘rikenglik va totuvlik muhitini qo‘llab-quvvatlashga imkon
berishini tajriba ko‘rsatib turibdi®.

Madaniyatning muhim gismlaridan biri bo‘Imish din gadimiy va zamonaviy
ma’naviy madaniyatni tushunishga yordam beradi. Diniy badiiy tasvirlar, odob-
axlog, huqug butun madaniyatni gamrab oladi, inson va jamiyat ma’naviy
fazilatlarini oshiradi. Diniy mavzu va syujetlarda yashirilgan ma’lumotlarni
tushunib anglashga yordam beradi va shu bois milliy va jahon madaniyatiga
erishishiga imkon beradi.

Mamlakatimizda milliy madaniyatni qayta tiklash jarayoni islom
gadriyatlarining tiklanishi bilan chambarchas bog‘lig. Shu bilan birga, boshga urf-
odatlar va dinlarning vakillariga hurmat va adabli munosabat diniy bag‘rikenglik
va yuksak ma‘naviy madaniyatning belgisidir. Bag‘rikenglik g‘oyasi jamiyatda
tinchlik va hamjihatlik muhitini yaratishga yordam beradi, turli e’tiqotda bo‘lgan
odamlarning birgalikdagi maqgsadlarga erishishni tezlashtiradi.

Qadim zamonlardan beri dinlar ko*plab ma’naviy va axlogiy gadriyatlarni
0‘zida gamrab olgan. Turli xalglarning turmush tarzining o'ziga xosligi muvofiq
turli dinlarning xususiyatlari va vijdon erkinligi xolatida aks etadi. Shu bilan birga,

55



dunyoning asosiy dinlari bir xil insonparvar g‘oyalarga tayanadi — odamlarni gadr-
gimmati, mehribonligi, tinchlik, mehr-muruvvat, odamlarni halollikka undalaydi.
Shu ma’noda, dinning fundamental asoslari o‘zgarmas bo‘lib, uing asrlar davomida
turli xil mafkuraviy tizimlar bilan ragobatda saglanib qolishiga yordam beradi,
insonning axloqiy jihatdan takomillanishiga muhim hissa qo‘shadi. Shu bilan
birga, din vaqt davomida mugarrar ravishda o'zgaruvchidir. Bundan tashgari
targalgan sari jahon dinga mahalliy diniy madaniyatlar va boshga omillar ta’sir
ko‘rsatadi, uni o‘zgartiradi. Din dunyodagi o‘zgarishlardan chetda qolish, ularga
moslashmaslik, modernizatsiyalashmaslik iloji yo‘q, aks holda u o'z tarafdorlarini
yo‘qotib, yangilarni jalb gila olmaydi. Keskin, tarkibiy o‘zgarishlar dinni isloh
qgilishga olib keladi. Masalan, O‘rta asrlarda Evropaning islohotchi harakatlari
natijasida protestantizm paydo bo‘ldi. Diniy ishonch fundamintinini jiddiy
o‘zgarishlardan himoya qilish uchun dinlarda fundamentalizmga moyillik mavjud,
ya’ni diniy aqgida, an’analar, urf-odatlar va shu kabilarni saglab qolish, yangilikka
garshi intilish. Shunday qilib, dinlarda modernizatsiya bilan bir qatorda
fundamentalizm moyilligi mavjud.

Dinning tizimi | Har ganday dinning tuzilmasida bir gancha umumiy

komponentlar, diniy his-tuyg‘ular mavjud bo‘lib, ulardan

eng muhimlari diniy e’tiqod, muhabbat, go‘rquv; diniy ong, diniy tasavvur; diniy
tajriba, diniy faoliyat, ibodat; diniy munosabatlar; diniy tashkilotlardir.

Ramziylik, estetiklik diniy ongga xos xususiyatlardir. Diniy ong diniy
san’atda: musavvirlik, arxitektura, rags, adabiyot kabilarning o‘ziga xos ramziy
ifodasi hamda bayonida rasmiylashadi va namoyon bo‘ladi. Diniy agidalarning fan
mulohazalaridan fargi shuki, diniy e’tigodni isbotlash va tekshirish talab
gilinmaydi. Diniy e’tigod intuitsiya, ma’naviy tajriba va madaniy an’analar
kuchiga tayanadi.

Diniy his-tuyg‘ular — dindorlarning mugaddas narsalarga, shaxslarga,
maxluglarga, xatti-harakatga emotsional munosabati, xullas, o‘z diniy tasavvurlari

va tajribalari bilan bog‘lig hamma narsadan ta’sirlanishlaridir. Insonning qo‘rquv,

56



muhabbat, zavglanish, rohatlanish, suyunish, umid kabi turli-tuman his va
hayajonlari uning diniy tasavvurlari bilan go‘shilib ketishi va tegishli yo*‘nalish
kasb etishi mumkin. Masalan, “tagvodorlik”ni tashkil etuvchi tarkibiy gismlarga
0‘ziga xos qo‘rginchni Kkiritishadi. Yovuz ruhlar oldidagi go‘rginchdan farqli
ravishda, golland ilohiyotshunosi, din tarixi va falsafasi doktori Kornelius Tile
(1830-1902) xudodan qo‘rgish — “cheksiz va behad ulug‘vorlik”ka o‘ziga xo0s
hurmat sifatida garaydi, bu go‘rquv insonda o‘zining notovonligi va gunohkorligi
hissini uyg‘otishini va ayni paytda uning kechirilishiga ishonch, umid tuyg‘usi
bilan bu go‘rquv yumshatilishini ta’kidlaydi. Bunda muhabbat tuyg‘usi Xudo bilan
ma’naviy birlashishga intilishni anglatadi“°.

Diniy ong — tushunchalar, g‘oyalar, tamoyillar, mulohazalar, dalil- isbotlar,
konsepsiyalar, diniy aqgidalar majmuasidir. Agida — diniy ta’limot nizomlarining
oliy diniy institut tomonidan mutlag hagigat sifatida tan olinishidir. Agoid diniy
gonun-qgoidalar yig‘indisidir. Diniy gonun-goidalar: a) Xudo (xudolar), dunyo,
tabiat, jamiyat, inson to‘g‘risidagi birmuncha tartibga solingan ta’limotni; b) diniy
marosimlarni 0‘z ichiga oladi. Diniy ta’limot dindorlikning konseptual darajasidir.
U mugaddas kitoblarga asoslanadi va ayni vaqtda ularni tafsir etish qoidalarini
ishlab chigadi. Diniy tajriba meditatsiya, diniy jazava (ekstaz), bashorat, Xudoni
mushohada etish va shu kabilarda ifodalanadi. Diniy madaniyat san’at, axloq va
dinty san’at—- me’morchilik, musavvirlik, haykaltaroshlik, musiga kabilar,
shuningdek, turli ibodat buyumlarini gamrab oladi.

Diniy ong diniy faoliyatda ifodalanadi. Alohida kishilar, guruhlar,
tashkilotlarning diniy va nodiniy faoliyati bir-biridan farglanadi. Nodiniy faoliyat
igtisodiyot, ishlab chigarish sohalarida, siyosiy, badiiy, ilmiy va boshga sohalarda
amalga oshiriladi. Ba’zan diniy faoliyat obyektiv mazmuni va natijalariga ko‘ra
dunyoviy jihatlarga ham ega bo‘ladi. Misol uchun, Qurbon va Ramazon
hayitlarining O‘zbekistonda nishonlanishi jamiyatning ma’naviy ruhiyatini,
gadriyatini ko‘taradi, barkamol avlod tarbiyasida yordam beradi.

Diniy ibodat — dinning bosh ruknlaridan bo‘lib, diniy rasm- rusumlarda,
ruhoniylar va dindorlarning g‘ayritabiiy kuchlarga iltijo gilishlarida o‘z ifodasini

57



topadi. Uning mazmuni tegishli diniy tasavvurlar, g‘oyalar, agidalar, eng avvalo,
mugaddas matnlar bilan belgilanadi. Ibodat paytida mazkur matnlarni o‘qgish
dindorlar uchun “oliy” reallikka murojaat gilish, unga xizmat gilish hisoblanadi.
San’atda, masalan, teatrda badiiy matnni ijro etish nagadar anig va mahoratli
bo‘Imasin, harakatning shartliligi sezilib turadi. Teatr tomoshabini sahnada o‘yin
bo‘layotganini bilib turadi. Diniy ibodatda esa uning hagiqiyligiga ishonch doimo
his etiladi, o*tmishda shu vogealar hagigatda sodir bo‘lganiga, shu vogealar yana
takrorlanishi mumkinligiga, afsona personajlari rostdan ham shunday ishlarni
gilganligiga, Oliy Zotga iltijolar vojib bo‘lishiga, u bilan diydor ko‘rishish
mumkinligi va hokazolarga astoydil ishonch bo‘ladi.

Turli dinlarda real narsalarga yoki mavjudotlarga, Oliy Zotga ibodat gilinadi.
Ayrim dinlar rivojlanishining ilk davrlarida ibodat xillari turlicha bo‘lgan:
jonivorlar, ov ashyolari tasviri atrofida rags tushilgan, ruhlarga iltijo gilingan.
Keyinchalik xudoga ibodat gilish, va’z aytish, sig‘inish rivojlangan, diniy bayram
va marosimlar paydo bo‘lgan, ziyoratchilik boshlangan.

Diniy guruh yoki alohida shaxs ibodat subyekti bo‘lishi mumkin. Bu
faoliyatda gatnashishga diniy omillar — Oliy Zotga sig‘inish va u bilan bog‘liq
bo‘lish ishtiyoqi undaydi. Ayrim kishilarning go‘zal ibodatxonani ziyorat qilishi,
ma’naviy boy kishilar bilan mulogotga kirishishi va shu kabi diniy bo‘lmagan
sabablar bilan ibodatda gatnashish hollari ham uchraydi. Diniy guruh — imom,
dyakon, rohib, brahman, shomon va shu kabi ibodatni bevosita amalga oshiruvchi
ruhoniylardan hamda ibodat gatnashchilaridan iborat bo‘lgan. Ibodatga alohida
tayyorlangan va bilimdon dindorlar boshchilik giladi.

Ibodat vositalari — ibodatxona, diniy san’at, shuningdek, turli ibodat
buyumlari. Ibodatxona odatda, shahar markazida joylashgan baland imorat bo‘lib,
inson nazarini go‘yo ko‘kka garatib turadi. Azon aytish, qo‘ng‘iroq chalish kabilar
dindorlarni ibodatga chorlaydi. Ibodatxona devorlari va asbob-anjomlari, odatda,
oliy malakali ustalar tomonidan bezatiladi, binoda yangragan musiga sadolari yoki
ijro etiladigan ragslar zavg- shavgli bo‘lib, dindorlarning diniy his-tuyg‘ularini
oshiradi.

58



Ibodat natijasida dindor diniy ehtiyojlarni gondirish, diniy tuyg‘uni
jonlantirish, burchni bajarganlik uchun mamnuniyat; diniy obrazlar, ramzlar,
rivoyatlar yordamida diniy-ma’naviy ehtiyojini ganoatlantirish imkoniyatiga ega
bo‘ladi, shuningdek, dindorlar bir-biri bilan jonli mulogot qgiladilar va diniy
guruhga jipslashadilar; ibodatxona go‘zalligi va undagi san’atnamunalaridan
estetik zavg, ma’naviy boylik oladilar.

Diniy tashkilotlar turli diniy jamoalarning faoliyatini tartibga soladi, bir
dindagi kishilarni birlashtiradi. Diniy tashkilotning tuzilmasi an’ana va urf-odatga,
nizomga, mugaddas matnlar va shu kabilarga mos bo‘ladi. Diniy tashkilotning
birlamchi tarkibiy gismi — diniy jamoadir.

Dinning ijtimoiy Din jamiyatda bir gancha funktsiyalarni bajaradi va
funksiyalari muayyan rol o‘ynaydi. “funksiya” va “rol” so‘zlari
0‘zaro Dbog‘langan, ammo turlicha ma’noni bildiradi. Funksiya - dinning
jamiyatdagi harakat usuli, rol esa u bajargan vazifaning jami natijasi va ogibatidir.
Dinning asosiy funktsiyalari: dunyogarashni shakllantirish, aloga o‘rnatish
(kommunikativ), regulyativ (diniy axloq me’yorlar, qoidalari orgali muomalani
tartibga solish, tarbiyalash), tasalli berish kompensatorlik, ovutish), madaniyat
tarqatish, biriktirish  (integrativ), legitimistik (gonunlashtirish), apologetika

(himoya qilish) kabilardir.

Dunyogarashni shakllantirish funksiyasi kishilar ongida inson, jamiyat,
tabiatga muayyan tarzda garashni shakllantirishdan iborat. Din mohiyati dunyoni
anglash, dunyoni mushohada qgilish, dunyoni sezish va idrok gilishni o0‘z ichiga
oladi. Din his-hayajonga oid jihatlar, ya’ni imonni his etish yoki rad qilish
kabilarni ham o‘z ichiga oladi. Dunyogarash eng yuqori mezonlarni, mutlag
hagiqatlarni ko‘zlaydiki, ular yordamida olam, jamiyat, inson va uning yashash
magsadlari idrok etiladi. Hayotiga ma’no baxsh etilishi tufayli dindor kundalik
turmush tashvishlaridan forig® bo‘ladi, masalan, tashvishlaridan kechib, o‘zini
rohat-farog*atda his etadi (buddizmdagi nirvana); ruhini gunohlardan qutgarishga
erishadi (xristianlik); Allohni anglab, uning marhamatiga sazovor bo‘ladi (islom).
Diniy gadriyatlar hamda dunyo ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa

59



go‘shgan diniy-ma’naviy meros asosida yoshlarni komil inson etib tarbiyalash va
jamiyatda bargaror ijtimoiy- ma’naviy muhitni ta’minlash — dinning tarbiyaviy
funksiyasi hisoblanadi.

Din insonlararo mulogotni ta’minlab, kommunikativ funksiyani bajaradi.
Shu tariga o‘zaro alogani amalga oshiradi. Mulogot nodiniy sohalarda ham, diniy
faoliyatda ham tarkib topadi. U axborot, tajribani baham ko‘rish, o‘zaro aloga
o‘rnatish, insonning fikri-zikrini fahmlash jarayonlarini oz ichiga oladi. Dinning
regulyatorlik funksiyasi shundan iboratki, u muayyan g‘oyalar, gadriyatlar, yo‘l-
yo‘riglar, andozalar, urf- odatlar, an’analar, tartib-qoidalar yordamida shaxslar,
guruhlar, jamoalarning faoliyati va munosabatlari, ongi va fe’l-atvorini boshqgarib
boradi.

Diniy huquqg va axloq me’yorlari majmuasi qoidalari orgali din dindorlararo
muomalani tartibga soladi, tarbiyalaydi. Dinning bu regulativ (normativ)
funksiyasi alohida ahamiyatga ega. Shuningdek, namunalar, oliy magsadlar, taqlid
gilinadigan misollar; nazorat, rag‘batlantirish, jazolash qoidalarining ham
ahamiyati katta. Diniy falsafa insonning 0°z xatti-harakatlarida amal giladigan oliy
me’yorlar, tamoyillarni bayon etadi.

Madaniyatning tarkibiy gismi bo‘Imish din madaniyat targatish funksiyasini
ham o‘taydi, ya’ni orttirilgan madaniy merosni avloddan-avlodga o‘tkazishda
uning tarkibiy gismi bo‘Imish yozuvni, san’atni, diniy madaniyat gadriyatlarini
saglab qolish va rivojlantirishni ta’minlaydi.

Legitimistik funksiyasi biror dinning gonuniy ekanligini e’tirof etadi,
tasdiglaydi, ba’zi dinlar, diniy tashkilot va munosabatlarning ijtimoiy me’yorlarini
gonunlashtirishni bildiradi. Masalan, ko‘p lab dunyoviy davlatlarda Qurbon hayiti
umummilliy bayram sifatida nishonlanadi. E.Dyurkgeym fikricha, muayyan din
0‘ziga e’tigod giluvchilarni shu ta’limot doirasida birlashtirishga intiladi, ya’ni
integrativ va ijtimoiy bargarorlik funksiyasini bajaradi. Bundan tashqari din diniy
e’tiqodni ateistlardan, o‘zga dinlar, diniy ogimlardan himoya (apologetika) giladi.
Dinlar tasnifi Dinshunoslikda dinlarning ko‘p gina tasniflari mavjud,

chunki ularga turli mezonlar asos qilib olingan, aynigsa
60



oxirgi 200 yil mobaynida. Tarixchilar dinni tavsiflashda evolyutsion yondashuvga
tayanishadi. Bunda dinlar paydo bo‘lishi va amal qilish vaqgtiga ko‘ra
guruhlashtiriladi:

e dinning ilk shakllari: animizm, animatizm, sehrgarlik, fetishizm,
totemizm va boshqalar;

e urug‘chilik vujudga kelishi bilan bog‘liq urug*-gabilaga oid diniy
e’tigod: ajdodlarga sig‘inish, shomonizm, tangrichilik vaboshqalar;

*  Misr, Mesopotamiya, Gretsiya va Rim, Hindistondagi (vedizm,
braxmanizm) gadimgi slavyanlar kabi gadimiy sivilizatsiyalarning ilk milliy
dinlari;

*  keyingi davrdagi milliy dinlar: zardushtiylik, manixeychilik,
mazdakiylik, yahudiylik, hinduiylik, jaynizm, sintoizm va shu kabilar;

e jahon dinlari: buddizm, xristianlik, islom;

* noan’anaviy dinlar va diniy harakatlar: a) neoxristianlikka oid So‘nggi
kunlar Mugaddas Iso Masih cherkovi (mormonlar), Saentologiya cherkovi,
“Birlashgan cherkovlar” assotsiatsiyasi va boshqalar; b) oriyentalistik (Shargqga
oid) diniy harakat va ibodatxonalar;

*  Kirishnani anglash Xalgaro jamiyati, Osho, Shri Chinmoya markazlari,
Butun jahon sof dini va shu kabilar;

* sintetik dinlar: Oq ittifoq — Yusmalos, Butunjahon Bahoiylik e’tigodi va
sh.k.;

*  Dbir necha dinlarning tarkibiy gismlarini o‘zida birlashtiruvchi sinkretik
dinlar: masalan, XX asrning 80-yillarida Nigeriyada (Lagos) vujudga kelgan
xrislom. Unda Qur’on va Bibliyaning matnlari mugaddas deb tan olinadi,
ibodatxonada namoz o‘qgiladi va ibodatxonani bir necha bor aylanib Iso Masihga
garatilgan duolar o‘qiladi;

* ma’naviy kuchga ega bo‘lish yoki uni kuchaytirishga yo*naltirilgan Sharq
meditatsiyasi bilan bog‘langan antroposofiya, teosofiya nomli hamda astrologiya,

okkultizm, satanizm bilan bog‘liq ezoterik birlashmalar;

61



* yangi majusiylik: ko‘hna majusiylik ibodat va marosimlarini tiklash va
yangilarini vujudga keltirish;

* saentologik harakatlar: dianetika, deb ataluvchi “agliy salomatlik
fani” yordamida insonning ma’naviy va jismoniy sog‘ayishiga asoslanuvchi
nazariya. 1950-yilda AQShdagi saentologiyaga asos solgan Xabbard g‘oyasiga
ko‘ra, inson xatti-harakatining jismoniy va psixologik jabhalari hamda Borligning
hayotiy energetikasi o*zaro bog‘liq va ular uyg‘unlik holatiga keltirilishi mumkin.

Dinlarning ideal tasnifini yaratish sohasidagi ishlar haligacha oxiriga
yetmagan. Buning sababi shuki, din madaniyatning ko‘p girrali, murakkab, ko‘p
funktsiyali va g‘oyat xilma-xil sohasidir. Har bir din namoyandalari tarixiy,
madaniy va ijtimoiy holatga qarab, ruhiy ta’sir vositalari asosida turli
garashlarni ilgari suradilar. Dinlarni tasniflash tamoyillaridan ba’zilariga to‘xtalib
o‘tamiz*.

So*nggi bir yarim asr mobaynida dunyo dinlari to‘g‘risidagi bilimlar oshgani,
shuningdek, mohiyatini o‘rganishga qaratilgan tadgiqotlar ularni tasniflash uchun
ko‘p gina asoslar yaratib berdi. Muayyan davr va mintaga dinlari shakllarining
xilma-xilligi, buning ustiga, ular tarixiy jarayonda o‘zgarib turganligi dinlarni
tasniflashda giyinchilik tug*diradi. Din sotsiologiyasi, psixologiyasi, falsafasi, etika
va estetikasi, mifologiyasi va shu kabi sohalararo masalalarni tasniflashga to‘g‘ri
keladi. Qisga qilib aytganda, ko‘p sonli diniy materiallarni tasniflashga yordam
beradigan va ayni vaqtda yanglishishga yo‘l qo‘ymaydigan tamoyillarni topishga
garatilgan murakkab vazifa dinshunoslar tomonidan hali to‘lig hal etilmagan
Maks Myuller fikricha, tasniflash har ganday haqigiy fanning asosidir, mabodo
diniy e’tigodlar tasniflanolmasa, demak dinlarni ilmiy o‘rganishning imkoni yo‘q,
degan xulosa chigarishga to‘g‘ri keladi.

Ilohiyotda dindorlar gabul gilgan me’yoriy tamoyillardan foydalaniladi. Shu
tasnifga ko‘ra dinlar haqiqiy va galbaki dinlarga bo‘linadi. lImiy nugtayi nazardan
bu tasnif diggatga sazovor bo‘Imasa ham, har holda obro‘li dindorlar dinni himoya
gilish uchun boshga konfessiyalarga yoki bir din ichidagi ayrim sektalarga garshi

kurashish uchun shu tasnifdan foydalanadilar. Masalan, protestant islohotchisi
62



Martin Lyuter fagat protestantlikni haqiqiy din, katolik va boshga dinlarni galbaki
deb aytgan.

Ayrim diniy tasniflarda, masalan, o‘zgarib borayotgan jarayonda dinlarni
tasvirlashda me’yoriy tasnif tamoyiliga sezilmas darajada dinshunoslikda ham
amal qilinadi. Bunda din rivojlanishining birmuncha keyingi davri din
antropologiyasida ibtidoiy shakllarga nisbatan sezilarli rivojlangan, deb
ta’kidlanadi. Bunday tasnif dinlarni subyektiv baholashga olib kelishi mumkin
yoki ayrim dinlarning manbalari ibtidoiy xurofotlar va irimlardan iborat, deb
barcha dinlarni tangid qilish imkonini beradi. Ana shu sabablarga ko‘ra
dinshunoslikda me’yoriy tasniflash odat tusiga kiritilmagan.

Tasniflashning jug‘rofiy tamoyili diniy jamoalarning hududiy joylashuviga
asoslanadi. Bunday tasnif insoniyatning diniy tarixini tasvirlash uchun qulaydir.
Hozirgi globallashib borayotgan dunyoda jug‘rofiy-siyosiy, igtisodiy, migratsiya
va boshga omillar diniy jamoalarning joylashuv manzarasini o‘zgartirib
yubormogda. Mana shu aytib o‘tilgan tasniflashga ko‘ra, dinlarni quyidagicha
ko‘rsatib o*tish mumkin:

Hozirgi zamon O‘rta Sharq dinlari: yahudiylik, xristianlik, islom, turli
mabhalliy kichik dinlar, shuningdek, Qadimiy Misr va Mesopotamiya dinlari;

Uzog Sharq va Xitoy dinlari: konfutsiylik, daosizm, buddizm, sintoizm;

Hindiston dinlari: ilk buddizm, hinduiylik, jaynizm, sikxizm;

Afrika dinlari;

Shimoliy va Janubiy Amerika dinlari;

Tinch okeani orollari, Avstraliya va Yangi Zelandiya xalglarining
okean dinlari;

Qadimiy Yunoniston va Qadimiy Rim dinlari hamda ularning ellin
variantlari.

Geografik tasniflashning zaif tomoni shuki, unda bir gancha omillar
e’tiborga olinmaydi. Masalan, islom o‘z tarixining ilk davrlaridanoq Arabiston
yarim oroli doirasi bilan cheklangan emas, buddizm va xristianlik esa vaqt o‘tishi
bilan 0‘zi vujudga kelgan mintagalarda emas, uning tashgarisida ko‘p roq yoyildi.

63



Bundan tashgari bir mintaganing o‘zida mutlago har xil dinlar mavjud bo‘lishi
mumkin“?,

Tasniflashning etnografik wva lingvistik tamoyillari din tili  bilan

dindorlarning etnik mansubligi o‘rta sidagi yaqin alogani e’tiborga oladi.
Maks Myullerning fikricha bu aloga insoniyat madaniyatining ilk bosgichlarida,
Yevropa va Osiyoda uchta yirik irg: turon, somiy va oriy irglari mavjud bo‘lgan
davrlarda kuzatilgan. Turon, somiy va oriy til oilalari ularga mos kelar edi.
M.Myuller ularning til va din birligini gayta tiklashga urinib ko‘rdi*3. Oriy tillari
borasida olim muayyan natijalarga erishdi, xudolarning nomlaridagi o‘xshashlikni,
mifologiyaning umumiyligini anigladi. Turon tillari sohasida unchalik natija
bo‘Imadi. Umuman, uning ishlari giyosiy tadqgigotlarni, aynigsa, somiy va oriy til
guruhlaridagi giyoslashlarni avj oldirishga olib keldi.

Hozirgi vagtda fan yangi faktlar bilan boyidi, shu sababli M.Myullerning
tasnifi endi to‘lig bo‘lmay qoldi. Myuller nazariyasida bir irq yoki til doirasida
madaniyati turli saviyada bo‘lgan xalglar bor. Buning ustiga tarix davomida bu
aloga uzilib golishi mumkin. Masalan, Yevropada oriy irgiga mansub xalglar
somiy irgi xalglarining dini bo‘lgan xristianlikni gabul gilgan. Myullerning dinni
tasniflashining kamchiligi sifatida E.Elbakyan va V.Storchak quyidagilarni
ta’kidlashadi: 1) dinni tasniflash bilan tillarni tasniflash o‘rta sida qat’iy
alogadorlik mavjud; 2) M.Myullerning tillarni tasniflashining eskirganligi va uning
hozirgi zamon lingvistlari tomonidan tangid gilinganligi sababi — amaldagi til
oilalari mavjudligini e’tiborga olmaganligi, haddan ortiq soddalashtirilganligi,
umumiyligidadir®*. Nemis filologi Vard “Dinlarning tasnifi” asarida birmuncha
batafsil tasnif berdi va dinlarni o‘rganishni osonlashtirish uchun: okean, afrikalik;
amerikalik; somiy, hind-oriy va yevropalik irglariga asos bo‘lgan somiy va oriy
irglarini 0‘z ichiga oluvchi mongoloid irglarini alohida ajratdi.

Gegelning “Falsafaga oid ma’ruzalar”ida ishlab chigilgan dinning falsafiy
tasnifi keskin tanqid gilindi. Ayni vaqtda G*arbiy Yevropa dinshunosligi zamon
ruhiga binoan diniy falsafa va ilohiyot bilan alogadan hali ham xalos bo‘lgani
yo‘g. Gegel tasnifida “mutlag ma’naviyat” dini hisoblangan xristianlik oliy

64



pog‘onada turibdi. Uning fikricha keyingi pastroq o‘rinlarni ma’naviy-individual
dinlar egallagan, ya’ni “balandparvoz dini” deb ta’riflangan yahudiylik; qgadimiy
yunonlarning “go‘zallik dini”’; gadimiy rimliklar — “maqgbullik dini”. Ulardan
keyingi o‘rinda Qadimiy misrliklar dini, gadimiy forslar va gadimiy suriyaliklar
dinlari turgan. Gegel tasnifida Xitoy va Hindistonning “tabiat dinlari”, shu
jumladan, buddizm ham oxirgi pog*‘onada turadi. Biroq ko*p sonli va nufuzli islom
dini tilga olinmagan. Shu sababli ham uning tasnifi keskin tanqid ostiga olindi.

Ingliz etnologi E.Teylor — morfologik tasnif asoschisi. Uning “Ibtidoiy
madaniyat” asari dinshunoslik sohasidagi eng nufuzli kitoblardan biridir.
Teylorning fikricha, diniy e’tigodni inson tajribasi (o‘lim, tush, bashorat, trans,
ya’ni diniy jazava vaqtida dindor asabining juda qo‘zg‘alishi yoki hushdan ketishi)
yuzaga keltiradi. So‘ng ibtidoiy mantiq bu tajribani umumlashtiradi va tanadan
farglanuvchi abadiy ruh mavjudligiga ishonch hosil bo‘ladi. Ana shunga asoslanib,
Teylor dinlarga oid oz tasnifini ilgari suradi. Ajdodlar kultini u marhumlarning
ruhi mavjudligiga ishonch bilan izohlaydi. Fetishizm — afsonaviy yoki g*ayritabiiy
kuchga ega bo‘lgan predmetga topinishdir. Butlarga topinish ruh yoki ilohga
topinish timsolidir. Totemizm — odamlarning ayrim guruhlari bilan muayyan ruhlar
o‘rta sida bog‘lanish borligiga ishonchdir. Teylor politeizmni monoteizmga
aylanishi mumkin bo*lgan yanada yuqoriroq bosgich, deb hisoblaydi.

K.Tile din taragqiyotining bosgichlariga diniy ongning oydinlashuvi,
tozalanishi va yuksalishi, nisbatan tuban shakllardan yuqori shakllarga ko‘tarilishi
sifatida garaydi. U dinlarni tabiiy va axlogiy dinlarga bo‘ladi. Tabiiy dinlarga
gabila yoki xalgning tabiiy rivoji natijasida vujudga kelgan dinlarini kiritadi. Tile
tabiiy dinlarni jo‘n (animistik dinlar) va oliy (spiritizm, fetishizm, antropik va
yarimaxlogiy dinlar) turlarga ajratadi. Dinning antropik, deb atalishiga sabab:
ularda xudolar (xudo) ideal, agl bovar gilmaydigan sifatlarga ega odamlar, deb
tasavvur qilinadi. Xudolarning xatti-harakati XI1X asrdagi xristianlikning oliy
standartlariga mos kelmaydigan dinlarni K.Tile yarim axloqiy dinlar, deb nomladi.

Axlogiy dinlar o‘z navbatida, noministik (axlogiy gonunlarga asoslanuvchi:

65



zardushtiylik, braxmanizm, daosizm va boshga milliy dinlar) va universalistik
(jahon) dinlariga bo‘linadi“.

AQSh va Hindistonda yashagan ruminiyalik din tarixchisi M.Eliade dinlarni
an’anaviy, jumladan, Osiyo, Yevropa va Amerika gadimiy tamaddunlarining
ibtidoiy kultlari va arxaik dinlariga hamda tarixiy yahudiylik, xristianlik, islom
diniga bo‘ladi. M.Eliade “Abadiy gaytish afsonasi” asarida an’anaviy dinlar tarixni
ibtidoga abadiy gaytish deb tushunadi, degan fikrni keltirgan. Bir tekis jarayon
bo‘Imish tarixiy dinlarda esa ibtido va oxirat mavjud.

Fenomenologik tasniflashlar. Yuqgorida aytib o‘tilgan barcha tasniflash
tamoyillari o‘xshashlik belgisi bo*yicha birlashadi. Oxirgi o‘n vyilliklarda dinlarni
guruhlab tasniflashga gizigish kamaydi va din fenomenologiyasiga, diniy tajribani
tasniflashga qizigish ortdi. Edmund Gusserl (1859-1938) fenomenologiyaning
asoschisi hisoblanadi. Uning izdoshi — daniyalik olim Gerard van der Leu “Din
fenomenologiyasi” asarida diniy tajriba mazmunini tasniflab, quyidagilarni
ajratadi: din obyekti — diniy his-tuyg‘ular va harakatlar yo‘naltirilgan narsa; din
subyekti — ruh, ya’ni inson, ruhoniy va diniy jamoada mavjud umumiylik; sub’ekt
va obyektning o‘zaro ta’siri; tinchlik, tinchlikka erishish yo‘li va magsadlari; din
shakllari. VVan der Leu diniy hislarning ifodalanishi turlarini o‘rgangan. U aniq
tarixiy dinlarni quyidagicha tasniflagan: tanholik va hokimlik dinlari — Qadimgi
Xitoy dinlari va XVl asr deizmi; kurash dini — zardushtiylik; kuch va shakl dini —
Qadimgi Yunoniston dinlari; cheksizlik va zohidlik dini — Hindistonning
buddizmdan boshga dinlari; rahm-shafgatlilik dini — buddizm; iroda va
bo‘ysunuvchanlik dini — yahudiylik; muhabbat dini — xristianlik; ulug‘vorlik va
itoatkorlik dini — islom. Bundan tashgari Van der Leu aniq tarixiy shaklga ega
bo‘Imagan, lekin har ganday dinda biron shaklda namoyon bo‘ladigan dinlarni
ajratgan. Masalan, osoyishtalik dini mistik tajribasi bor har ganday dinda mistik
shaklda namoyon bo‘ladi. Van der Leuning dinlar tasnifidagi zaif jihat shuki,
undan ibtidoiy dinlar o‘rin olmagan. Dinni ilmiy tadqgiq etish uning umumiy
tavsifini ham, alohida dinlarning o‘ziga xos xususiyatlarini ham o‘rganishni tagazo
etadi. Hozirgi paytda besh mingdan ortig dinning amal gilishini e’tiborga olsak,

66



turli-tuman dinlarning o‘ziga xosligini e’tiborga oluvchi yagona tasnifni ishlab
chigish juda qgiyin.

Psixologlar ham fenomenologlar kabi diniy tajribani o‘rganib, uni
tasniflashga intilishgan. E.Anderxill (1875-1941) mistik tajribani tasniflashga
uringan. Uning tasnifi yahudiylik, xristianlik va islomdan olingan misollarga
tayanar edi. Shu kabi psixologik izlanishlar oxirgi paytda shargiy mistiklikni ham
gamrab olmoqda.

Amerikalik sotsiolog Robert Bell dinning ibtidoiy, tarixiy, ilk zamonaviy va
zamonaviy bosgichlarining umumiy xususiyatlari asosda tasnif yaratdi. Bu — a)
ramzlar tizimi; b) diniy harakatlar; v) diniy tashkilotlar; g) ijtimoiy oqibatlar. Bell
tasnifi 2 ta qoidaga asoslanadi: 1) quyi bosgichdan yuqori bosgichga garab
rivojlanib borishda ramzlar murakkablashadi; 2) shu bilan bir gatorda shaxsning
jamiyatdan erkinligi darajasi ortadi.

Yuqoridagi fikrlardan ko‘rinib turibdiki, dinlarning birorta bekami- ko‘st
tasnifi mavjud emas. Ularning hammasi umumiy ahvolni u yoki bu darajada
yanglishish ko‘rsatadi, ammo ularning har biri dinning u yoki bu tomonlarini
yoritadi. Bir vaqtning o‘zida bir necha tasnifdan foydalanish magsadga muvofiqgdir.
Ularning har birida kamchiliklar bor bo‘lsa-da, ular birgalikda din haqidagi
bilimlarni to‘plash va tizimlashtirishga yordam beradi.

Dinlarni tasniflashning asosiy talabi obyektivlik va tarixiylikdir. Tasnif diniy
hayotning mohiyati va tipik girralarini ham, noyob xususiyatlarini ham alohida aks
ettirishi lozim. Dinlar vaqtda qotib qolgan emas, rivojlanib borayotgan tizimlar

sifatida ko‘riladi.

Asosiy xulosalar
- Hozirgi paytda dinshunoslikda dinning 250 dan ortiq ta’rifi mavjud, unga yangi
ta’riflar berilishi kelajakda ham davom etadi. Dinshunoslar doirasida ko‘p incha
quyidagi ta’rifdan foydalaniladi: din — Xudoga (xudolarga), ilohiy va boshga
shakldagi kuchlarga ishonishga asoslangan e’tiqodlar, tasavvurlar, an’analar va
ularga muvofiq bo‘lgan xatti-harakatlar va ibodatlar yig‘indisidir. Din -
67



odamlarning ishonch- e’tigodi bilan belgilanuvchi dunyogarashi, dunyoni anglashi,
ruhiyati va xatti-harakatidir. Din — ijtimoiy ong shakli, muayyan turmush va
tafakkur tarzi, ma’naviy qadriyatdir.
- Din jamiyat va shaxs ma’naviyati yuksalishida va komil insonni tarbiyalashda
muhim ahamiyatga ega.
- Dinning muhim tarkibiy gismlari quyidagilar: 1) diniy hissiyot: mo‘minlik,
go‘rquv, bo*ysunuvchilik va h.k.; 2) diniy ong: “narigi”” dunyo, sirli kuchlar,
g‘ayritabily jonzotlar va shu kabilar mavjudligiga ishonish va diniy madaniyat:
san’at, axlog va b.; 3) diniy ibodat; 4) dindorlarning diniy amaliyotini tartibga
soluvchi diniy tashkilotlar.
- Dinning asosiy funksiyalari — dunyogarashni shakllantirish, regulyativ (normativ,
diniy me’yorlari orqali tartibga solish), kommunikativ (aloga o‘rnatish),
kompensatorlik (o*rnini to‘ldirish, tasalli berish, ovutish), madaniyat targatish,
integrativ (birlashtirish), legitimistik (qonunlashtirish), apologetika (himoya gilish)
kabilardir.
- Dinshunoslikda dinlarning ko‘p gina tasniflari mavjud, lekin ideal tasnif
haligacha yaratilmagan, chunki zamonaviy sivilizatsiyaning muhim gismi bo‘lmish
din — g‘oyat ko*p girrali, murakkab sohasidir.
- Hozirgi zamon dinshunoslik metodologiyasida fanlararo yondashuvdan hamda
nazariy, amaliy (empirik), tavsifiy (diskriptiv), formal ilmiy usullardan keng
foydalaniladi. Ular dinni o‘rganishning tarixiy, falsafiy, sotsiologik, psixologik,
lingvistik, fenomenologik, antropologik kabi asosiy yondashuvlarini aniglab
beradi. Bu yondashuvlar din tarixi, din falsafasi, din sotsiologiyasi va
psixologiyasi, din fenomenologiyasi, din antropologiyasi kabi dinga oid maxsus
fanlarning paydo bo‘lishiga olib keldi.
- Dinshunoslik usuli metodologik betaraflik tamoyiliga tayanadi. Bu yondashuv
tadgigotchiga dinni o‘rganishda maksimal darajada obyektiv bo‘lishga imkon
beradi.
— Dinlarda modernizatsiya va fundamentalizmga moyillik bargaror namoyon
bo‘Imoqda.

68



10.

11.
12.
13.
14.

15.

16.
17.
18.
19.

Nazorat uchun savollar
Dinshunoslik fanining predmeti va vazifalari nima?

Dinshunoslikda  shakllangan  maktablar  (mifologik, sotsiologik,
psixologik, falsafiy) nima bilan farglanadi?

Mafkuraviy immunitet tushunchalarini ganday tushunasiz?

Din va jamiyat ma’naviy madaniyatining asosiy shakllari: mifologiya,
san’at, ilm-fan, falsafaning o‘zaro ta’siri ganday?

Din falsafasi va diniy falsafa nima bilan farglanadi?

Mamlakatimiz rahbari tashabbusi bilan 2018-yilda diniy-ma’rifiy soha

faoliyatini tubdan takomillashtirishga garatilgan ganday chora- tadbirlar boshlandi?
Dinshunoslik fani tuzilmasi tarkibi nimalardan iborat?
Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini ganday tushunasiz?
Din jamiyatda ganday vazifalarni bajaradi?

Islom ta’limotida komil insonning asosiy axloqgiy sifatlari nimadan

iborat?

Dinni o‘rganishda ganday asosiy yondashuvlar mavjud?

Dinning ganday fenomenologik ta’limotlarini bilasiz?

Diniy psixologiyaning umumiy psixologiyadan fargi nimada?

Qadimgi diniy matnlarni o‘rganishda ganday lingvistik usullar samarali
hisoblanadi?

Qiyosiy usulning mohiyati nimada? Dinshunoslikda uni samarali

qo‘llashning ganday shartlari mavjud?
K.P.Tile 0z ta’limotida tabiiy va axlogiydinlarni ganday ta’riflagan?
Dinlarni tasniflashning asosiy talabi ganday?
Dinshunoslar doirasida ko‘p incha dinning gaysi ta’rifiishlatiladi?

Dinning ganday antropologik nazariyalarini bilasiz?

69



20.

O*zbekiston milliy dinshunoslik maktabi shakllanishining ganday asosiy

bosgichlarini bilasiz?

Birinchi modul bo‘yicha adabiyotlar ro‘yxati

1. 2017-2021-yillarda O‘zbekiston Respublikasini rivojlantirishning beshta
ustuvor yg‘nalishi bo‘yicha Harakatlar strategiyasi. - O‘zbekiston Respublikasi
Prezidentining farmoni. -2017 y., 7 fevral.

2.  O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning 2019-yil
15-iyunda Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha kengashning
Bishkekda o‘tgan beshinchi sammitidagi nutqi. 2019-yil, 15-iyun.

3. Ofzbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 16- apreldagi “Diniy
ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi
farmoni. “Xalq so‘zi”, 2018-yil 17-aprel.

4.  O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-
son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha
go‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiglash haqgida garori. -
https://lex.uz/docs/4604155%otherlang=1

5. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004. 208-b.

6. Bozorov D., Isakjanov R., Tashanov A., Xujayev M. Sharq va G‘arb
ilmiy-falsafiy tafakkurining o‘zaro ta’siri tarixiga nazar. —T.: “Adabiyot uchquni’’,
2018.

7. lbragimov E. va b. Jahon dinlari tarixi: o‘quv-uslubiy qo‘llanma. — T.:
“Toshkent islom universiteti” nashriyot-matbaa birlashmasi, 2007 — 48-b.

8.  Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘gitish metodikasi.
O‘quv qo‘llanma. — T.: 2017, — 360-b.

9.  Ochildiyev A. va boshgalar. Dinshunoslik asoslari o‘quv go‘llanma). -
Toshkent: “Toshkent islom universiteti” nashriyot matbaa birlashmasi, 2013

10. Xasanov A. va boshqgalar. Islom tarixi. Darslik.-T.: TIU, 2008.

70



11. Hasanboyev O°. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy
tashkilotlar, ogimlar, mafkuraviy kurashning dolzarb yo‘nalishlari.— T.: TIU, 2014.
—552-b.

12. O‘zbekiston ulamolari. Yo‘ldoshxo‘jayev H., Qayumova I.; mas‘ul muh.
U.Alimov, B.Bobojonov; O°‘zbekiston musulmonlari idorasi. - Toshkent:
-Movarounnahrl, 2015 496-b.

13. Uo6parumoB 3., Kamanmapoa J[. MCTOYHHKHM MHPOBBIX PEIUTHI.
Yuebnoe nocodue. — T.: UTT1O -Tomkent ucmom yausepcutull. — 2015 — 136¢.

14. Campirun C.U., Heuunypenko B.U., Ilononckas W.H. Penurnosenenue:
corosiorus u ncuxojorus penurud. Poctos v/l "®denukc", 1996. -672 c.

15.  Cropuak B.M., Onbaksu E.C. Conmonorus penuruu. Yue6Hoe mocooue.
— MockBa: ATUCO. - 2012. 348 c.-ISBN 978-5-93441-349-2

16.  DOnbaxsu E.C. Uctopus penuruit. UIAT u CO. -M., 2014. C. 342.

17. Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.
-Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.

18. A Handbook of the Sociology of Religion / Ed. By Michele Dillon.
Cambridge, England: Cambridge University Press, 2003

19. Klaus Hock. Einfuehrung in die Religionswissenschaft. ISBN 978-3-534-
24664-94. Auflage, Darmstadt, 2011. 205 S.

20.  Stefan Kurth, Karsten Lehmann (Hrsg.). Religionen erforschen.
Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. Lehrbuch. ISBN
978-3-531-17019-0. - Heidelberg 2011. - 220 S.

71



I modul manbalariga havola

1 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.Mirzieyoyevning 2017-yil 19-
sentabrdagi BMT Bosh assambleyasining  72-sessiyasidagi  nutgi. -
http://www.press-service.uz/uz/lists/view/1063. Shuningdek: O*zbekiston
Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan
takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.— 2018-y.,16-aprel.

2 2017-2021 vyillarda O‘zbekiston Respublikasining Ribojlantirishning beshta
ustuvor yo‘nalishi bo‘yicha Harakatlar strategiyasi. — O*zbekiston Respublikasi

Prezidentining farmoni. —-2017- y., 7-fevral.

3 O‘zbekiston uzluksiz ta’limining davlat ta’lim standartlari. “Dinshunoslik”

bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standarti. — 2014-y. b. 48, 10, 47-b.

4 O“zbekiston uzluksiz ta’limining davlat ta’lim standartlari. -“Dinshunoslik”

bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standarti.— 2014-y. b. 48, 10, 47-b.

® U6parumos D. HekoTopble acHeKThl MOAXOAd K IPEAMETY PEeIMIHOBEICHHS
3amaHOEBPONEHCKUX U CEBEpPOAMEPUKAHCKUX Yy4eHbIX. // Mex. koHd. THUV:
"MexKoH(pECCHOHABHBIN TUAIOT W PEIUTUO3HAs TOJEPAHTHOCTh — TapaHTHS

coMabHOM crabunpHocT".- 12.11.2014. — 21- 22-b.

® Tiele, Cornelis Petrus. Grundzuege der Religionswissenschaft.-Tuebingen und
Leipzig, Mohr, 1904.-S.70

" Knaccukn mupoBoro penuruosenenus.- M.: Kanon, 1996. — 162 c. Shuningdek,
M.Mrwomiep. Beenenne B Hayky O penuruu: Uerelpe JEKIHMHM, NPOYUTAHHBIC B
JlongonckoM Koponesckom uncturyte B peBpane—, mapte 1870 r. / Ilep. ¢ anrm.,

npeaucioBue U kommeHTapuu E. C. DnbaksH. [lox o6m1. pen. A. H. KpacHukosa.

— M.:Kumxusrii jom “YHauepcurer’: Beicmas mkona, 2002. — C. 21.

72



8 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.- Pp. 2, 19, 40, 55-56,
164, 171.

% O“zbekiston uzluksiz ta’limining davlat ta’lim standartlari.- “Dinshunoslik”
bakalavriat ta’lim yo‘nalishining Davlat ta’lim standarti.-2014y. - 9-10.

10 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008. — tarixiy yondashuv 134-
136-bb.; qiyosiy 136-137-bb.; falsafiy 19-34-bb.; teologik 53-59-bb.; antropologik,
ijtimoiy, siyosiy va iqgtisodiy yondashuv 66-73; fenomenologik 77-82-bb.;
psixologik yondashuv 83- 103-66. Shuningdek: Cambirma C.U., HeuwnmypeHko
B.N., Ilononckas U.H. PenurnoBenenue: COUUOJIOTHS Y TICUXOJOTUS PEIUTHH.
PocroB v//1: “Denukc», 1996. C. 20-69.

11 Terens. ®unocodus pemurum B aByx Tomax. Tom 1. — M.: Meicis,1976. —
C.223. Shuningdek, Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Hegels Theologische
Jugendschriften. - Nach den Handschriften der Kgl. Bibliothek in Berlin (Classic
Reprint). — Verlag: Forgotten Books, 2017.- S.422.

12 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.- Pp.66-73

13 M.Mronnep. Benenue B HayKy o peauruu: YeTslpe JIEKIMH, IPOYUTAHHEIE B
Jlornounckom KoponeBckom mHcTHTyTE B heBpane, mapte 1870 r. / Ilep. ¢ anrm.,
npenucioBue u kommentapuu E. C. Onbaksn. [lox o6m. pen. A. H. Kpacuukoga.
— M.:—Vnusepcurer. Briciias mkomnal.- 2002. — C.21

14 Frick Heinrich. Vergleichende Religionswissenschaft. - Walter de Gruyter, 1928.
-135S.

15 Freiberger Oliver. Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz der
Religionswissenschaft// Stefan Kurth, Karsten Lehmann (Hrsg.). Religionen
erforschen. Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft.
Lehrbuch. -Heidelberg 2011. S.199-209.

73


https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/
https://www.buecher.de/shop/theologie/hegels-theologische-jugendschriften/hegel-georg-wilhelm-friedrich/products_products/detail/prod_id/48278690/

16 TIporecrantckas »Tuka W ayx Kanutamusma. 1905 (Bebep Makc.). -
N36pannbie npousseaenus: [lep. ¢ uem.. — M.: IIporpecc, 1990. -C. 44-271.

17 Camprur C.M., Heumnypenko B.U., Tlononcxkas W.H. Pemuruosenenmue:
coImoJIorus 1 rcuxonorus penuruu. Pocros v//1: "®ennke", 1996. -C.395.

18 Campirun C.M., Heuunypenko B.U., Ilononckas W.H. Penuruosenenue:
coIuoJIorus 1 rcuxonorus penurud. Pocros v//1: "®ennkc", 1996. -C. 43.

19 T'mpu K. HUnTepnperanus KyasTyp. 4. Penurus kak KylbTypHas CHCTEMA. -
M.: POCCIIDH.-2004. IIynunraek: Campirun C.M., Heuunypenko B.H.,
[Tononckas M.H. PenurnoseneHue: coLMOIOTUs U MICUXOJIOrUs penuruu. Poctos
H/]1: "denukc", 1996. - C.29-30.

20 Edith Franke & Verena Maske, Teilnehmende Beobachtung als Verfahren der
Religionsforschung. Der Verein -Muslimische Jugend in Deutschland e. V.I
S.101-131// Kurth St.,, Lehmann K. (Hrsg.). Religionen erforschen.
Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. Lehrbuch.
Heidelberg.- 2011.

2l TynemeroBa I'., Kamannmaposa JI., Xykymosa JI. IlpumeHeHMEe NpHUHLUIIOB
TOJIEPAHTHOCTH K chepe CBETCKOTO U PEIIMTHO3HOI0 00pa3oBaHus B Y30ekucrane//
Mexnynap. koHp. TUY "MexkoHpecCHOHAIbHBIA AHAIOT U PEIUTHO3HAS
TOJIEPAHTHOCTh — TapaHTHUs colManbHOM cradunmpHocTu", 12.11. 2014. - C.168-

172.
22 3 Ubparumos, I.TymemeroBa, P.McoxxoHoB. — Jl[UHAMHKA pa3BUTHUA
penuruoBesieHus B Y30ekucraHe (Ha MaTephalie aHalu3a JUCCepPTAlMOHHBIX
UCCJENOBAHUN MO penurnoBeneHuto ¢ 1992 no 2017 rr. u nmpaBUTEIBCTBEHHBIX
pemenuit).// — “JluamyHoCIUK (AHUHUHT METOJIOJOTUSICH, €HAAIlyBH Ba
YCIyOUSITUHU TAKOMWUIAIITUPUILIHUHT [10J13ap0 Macananapu Mas3yuaaru X
PecriyOnuka wunmuii-amanuii koHgpepenuusicu. - Tomkent, “TOIIKEHT uCIOM
YHUBEPCUTETH  HaIIpUeT MaTOaa oupnammacu, 2017 . b. 10-14.

23 V36exkucton PecnyOmukacu Bupunun Ilpesumentu Hcnom KapumoBHHHT

—-TOILIKEHT WCJIOM YHUBEPCUTETMHU TAlIKWI JTHUII TYFpUcHIard (QapMOHHU. -

74



V36ekucron PecryGmuxacu Onumii Maxomcuuuar AxGopoTtHomacu, 1999 ii., 4-
coH, 91-mona.

24 T.TynemeroBa, D.MoparumoB. “OcHoBbl pemuruoseienus”.- T.. HIIO
“TomkeHT ucioM yauepcutu’”. - 2015. - 232 c.

2> 3 U6parumos, J[.Kamanmapoa “VICTOYHHMKM MHUPOBHIX peiuruii”. YdeOHOE
noco6ue. - T.: UTIO “TomxkeHnTt uciom yausepcutu . - 2015. — 136 c.

26 Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik o‘gitish metodikasi. O’quv
go‘llanma. T.: 2017. 360 b.

2l O“zbekiston Respublikasi hukumatining ayrim garorlariga o‘zgartirish va
go‘shmchalar kiritish to‘g‘risida (O‘zbekiston Respublirasi Prezidentining “Oliy
o’quv yurtidan keying ta’lim tizimini yanada takomillashtirish to‘g‘risida»gi
O*zbekiston Respublirasi Vazirlar Mahkamasining garori.

28 O‘zbekiston  Respublikasi Fan  va  texnologiyalar  agentligi
http://uzscience.uz/uz/committee_00.html

29 O*“zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 2019 yil 23 noyabrdagi 946-
son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo*yicha
go‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiglash hagida garori.
https://lex.uz/docs/4604155%otherlang=1

30 O“zbekiston Respublikasi Prezidentining “O‘Zbekiston Respublikas1 Vazirlar
Mahkamasi1 huzurida O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyast markazini tashkil etish
chora-tadbirlar1 to‘g‘risida”gi 2017 vyil 23 iyundagi PQ-3080-son qarori.-
https://lex.uz/docs/3600059?0therlang=1

31 O“zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 16-apreldagi PF-5416-son
Farmoni. - https://lex.uz/docs/-3686277

32 Islomshunoslik qomusiy lug‘at / Mas’ul muharrir Z.M.Islomov. - T. I.- T.
“Movarounnahr’, 2013. 13-b.

3 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.- b.2-12.

75


http://uzscience.uz/uz/committee_00.html
http://uzscience.uz/uz/committee_00.html
https://lex.uz/docs/3600059?otherlang=1
https://lex.uz/docs/-3686277

% Klaus Hock. Einfuehrung in die Religionswissenschaft. 4 Auflage, Darmstadit,
2011.S.10.

% Leuba.The Psychological Origin and the Nature of Religion.- London, 1921.-
Pp.1-10

% Dn6axsan E. Hcropus pemurnit.- UIATuCO, M., 2014.-C.5

3" Tulemetova G., Karabaeva D. Social principle of islamic banking and financial
system. // International scientific-practical conference of Tashkent Financial
Institute, on the theme: “The role of the banking and financial institutions in
accelerating the modernization, technical and technological renovation of the
economy” — Tashkent, 2014. - P.39-42

38 TIpoTecTanTckas 3TMKA U AyX KanuTamusMa. 1905 (Bebep Makc). — Tannanran
acapiap: Hemucuagad Tapx. — M.: [Iporpecc, 1990. - 44- 271-6.

39 IOcynos O. V36ekucran — ctpana Tonepantaocts // "Kondecccusnapapo
MYJIOKOT Ba JJUHUMN OaFpUKEHIJIUK xaMuaT 6apkapopauru raposu". TUY xankapo
koH®. mat. Tym. T., 12.11.2014. 6-9 6. Wynunraex: Angapoex Tymnenos.
WHINA ¢utHacu. T.: “Movarounnahr,” 2015. 5.16 -17

0 Tiele, Cornelis Petrus. Grundzuege der Religionswissenschaft.- Tuebingen und
Leipzig, Mohr, 1904.- 70 S.

4 Campirun CU., Heuwmnypenko B.W., Tlonmonckas W.H. Penmrunosenenue:
corroiorus u nicuxosorus penurun. PocroB w/J1: “®enukcy, 1996. C.107-108.

%2 Homeimmit cnoaps pemuruosenenus/asr.-coct. O.K.Cagosnukos, I'.B.
3rypckuit; nox pen. C.H.Cmonenckoro.-Poctos u//1.: "®enukc", 2010.-C.11-13.

43 Mroutep M.®. Beenenue B Hayky o pemurun / Ilep. ¢ anr. Dnbaksan E.C. - M.,
2002. C. 76.

4 Cropuak B.M., Dnbaksn E.C. Coumonorus penuruu (ydebHOe mocobue). -
AkaneMust TpyJia U COIMaIbHbIX OTHOLIEHUM. - MockBa, 2012. — C.114

% Tiele, Cornelis Petrus. Grundzuege der Religionswissenschaft. - Tuebingen und
Leipzig, Mohr, 1904.-70 S.

76



11 MODUL. DINNING IBTIDOIY SHAKLLARI VA ETNIK- LOKAL
DINLAR
2.1. Dinning ibtidoiy shakllari
Mazmun. Insoniyatning dastlabki madaniyat o‘choglari va diniy

tasavvurlarining xilma-xilligi. 1lk tabu, totemizm, animizm, shomonizm, fetishizm,

sehrgarlik.
Dastlabki diniy Insonning dastlabki diniy tasavvur va amaliyoti gadimgi
tasavvurlar madaniyat o‘choglari Qadimgi Misr, Bobil, Ossuriya,

Hindiston, Xitoy, Markaziy Osiyo, Yunoniston, indeys
xalqi, maya va atsteklar aholisi orasida avj nuqtasiga yetgan. Ba’zi zamonaviy
Afrika, Avstraliya, Polineziya Shimoliy Amerika tubjoy xalgi diniy tasavvurlari
dastlabki deb hisoblanadi.

Dinning ibtidoiy (arxaik) shakllariga an’anaviy ravishda tabiatga sig‘inish,
ajdodlarga sig‘inish, animizm, shomonizm, tangrichilik, sehrgarlik, totemizm,
fetishizm Kkiradi. Ular bir-biriga aralashib ketgan bo‘lib, sof holda deyarli
uchramaydi. E.B.Teylor “Ibtidoiy madaniyat” nomli ilmiy asarining ko*p gismini
afsonalarni o‘rganish, tavsiflash va tizimlashtirishga hamda afsonaga oid ongga
bag‘ishlagan edi. U mifologik ong, shuningdek, inson fikrining boshga shakllari
asosida real tajriba yotishini ta’kidlaydi. Ong ularni o‘zlashtirib, boshqalarga
uzatadi. Shunday qilib, afsonalarni o‘rganish tasavvur gilish gonunlarini tadqiq
etishga aylanadi. Afsonalar rivojida allegoriya (majoz, gochirim) doimo muhim rol
o‘ynagan. Dinning arxaik shakllari mifologik (yunoncha mithos — nagl, rivoyat),
ya’'ni afsonaviy tasavvur natijasi hisoblanadi.

Dinshunoslik iborasi sifatida bu so‘z *“ertak, uydirma, cho‘pchak” so‘zlariga
sinonim emas. Mifologik tafakkur vogelikni anglash usulining tavsifi sanaladi.
Unga ibtidoiy ishonchni empirik bilim elementlari bilan qo‘shish, ularni arxaik

san’atda aks ettirish xos. Masalan, ov boshlanishi oldidan o‘ziga xos marosimlar va
77



sehrli odatlar bajarilgan. Bu hagda ma’lumotlar qoyaga o‘yib solingan gadimgi
suratlarda saglanib golgan. Chunki gadimgi odamning afsonaga oid tafakkuri
umumlashtirilgan obrazlar, tiplar bilan emas, konkret narsalarni hissiy gabul gilish
bilan bog‘lig bo‘lgan, shuning uchun u obraz va predmet orasidagi fargni
ko‘rmagan. Masalan, uning uchun totem g‘ayritabiiy kuchlarning barcha
xususiyatlari va imkoniyatlariga ega bo‘lgan.

Predmetlar va ularning xususiyatlarini  mavhumlashtirish gobiliyatining
yo‘gligi arxatk madaniyat kishilari tilida aks etgan. Ularda jinsga oid
tushunchalarni bildiruvchi so‘zlar kam bo‘lgan. Masalan, “suyuqlik” so‘zini
olaylik, ayni paytda konkret suyuglik bo‘lgan suvning xususiyat va holatlarini aks
ettiruvchi  ko‘p lab so‘zlar mavjud (marosimda yuvinish uchun, iste’mol gilish
uchun, qurbonlikda ichish uchun zarur bo‘lgan suvni ifodalovchi ko‘p lab so‘zlar
bo‘lgan). Mifologik tafakkur hozirgi madaniyatda ham mavjud, u ayni bitta narsa,
tushunchaning turli nomlanishida yoki turli predmet va hodisalarning bitta so‘zda
ifodalanishida ko‘rinadi. “Farishta” so‘zi bilan nafagat g*‘ayritabiiy mavjudotlarni,
balki sevimli insonni, chagalogni, ideal insonni, tansoqchini (saglovchi-farishta)
ham atashadi.

Hozirgi zamon dinshunosligi afsonaga xudolarni o‘ziga xos ifodalash yoki
real insoniy tajribada uchramaydigan noodatiy vogealarda ishtirok etuvchi
gahramonlar, fantastik maxluglarni ilohiylashtirish sifatida gqaraydi. Teylor tabiatga
oid, shuningdek, turli hodisalarning sababini tushuntiruvchi falsafiy afsonalarni,
geologik afsonalarni, odamlarning kelib chigishi hagidagi etnologik afsonalarni,
pakana yoki devgomat va h.k. to‘g‘risidagi mubolag‘a-afsonalarni, tarixiy
shaxslarga oid, narsalarning nomi kelib chigishiga oid etimologik afsonalarni,
xalglar va viloyatlar nomi haqgidagi eponimik afsonalarni, oxir zamon, dunyo va
odamlarning taqdiri to*g‘risidagi esxatologik afsonalar va boshgalarni alohida
ajratib ko‘rsatadi. Teylor kundalik tajriba faktlari afsonaga aylanishining birinchi
va asosiy sababi butun tabiatning jonliligida, deb hisoblagan. Shunday qilib,
ibtidoiy mifologiyada diniy jamoaning barcha gadriyatlari o‘z aksini topgan. Shu
nuqtayi nazardan u sotsiologik va psixologik tadgigotlar uchun muhim obyekt

78



hisoblanadi. Chunki ibtidoiy odamning tasavvuri va e’tiqodlari majmuasi, ularning
real hayotdagi giyinchiliklari, muammolari va yutuglari og‘zaki ijodda aks etgan.
Bu narsa odamlarning ongida qolib, turli afsonalarning yaratilishiga sabab bo‘lgan
va avloddan-avlodga o‘tib borgan. Masalan, dunyoning yaratilishi hagidagi
afsonalarda xaos va tartib, hokimiyat va anarxiya ijtimoy rivojlanish nuqtayi
nazaridan keltiriladi. Ayrimlarida oliy ilohlarning o‘zaro tortishuvlari bayon etilsa,
boshqgalarida “oltin asr” jamiyatining ijtimoiy rivojlanishi keltirilgan. Umuman
olganda, ibtidoiy mifologiyani tahlil gilish inson tarixining gadimgi bosqichini
gayta tiklash uchun muhim manba hisoblanadi. Xususan, bu tahlil ibtidoiy
jamoalar taraqgiyotida diniy tasavvurlar rolini aniglashga imkon yaratadi.
Afsonalarda diniy jamoaning asosiy qadriyatlari aks ettirilgan. Bu fakt
afsonani din sotsiologiyasi va psixologiyasining gizigarli obyektiga aylantiradi.
Dunyoning vyaratilishi hagidagi afsonalar betartiblik va tartibot, hokimiyat va
anarxiya haqgida hikoya giladi, ularni ijtimoiy taraqqiyot kelajagi nugtayi nazaridan
baholaydi. Masalan, xudolar va pahlavonlar kurashi hagidagi gadimiy afsonalarda
hokimiyat uchun kurash va urushlar davrida tartibotning buzilishi, go‘zg‘alon
ko‘targan pahlavonlarni mahv gilgan Zevsni o‘z bag‘rida ulg‘aytirgan Geya —
Yerning azob chekishi hagida hikoya gilinadi. Ijtimoiy totuvlik va bargarorlikning
amal qilish davri esa barcha afsonalarda “oltin asr” bilan bog*lab aks ettiriladi.
Esxatologik afsonalar dunyo va odamning so‘nggi taqdiridan hikoya qiladi.
Buddizm afsonalari va yahudiylik, xristianlik va islomning esxatologiyasi o‘rta
sidagi asosiy farg shundaki, buddizmda dunyoning absolyut nihoyasi mavjud emas.
Demak, shunga mos ravishda abadiy jannat yoki do‘zax ham yo‘q. Buddizm
afsonalarida odamlar bir tana qobig‘idan boshqgasiga o‘tish zanjiriga, tug‘ilish va
o‘limning to‘xtovsiz almashuvi — sansaraga tortilgan. Buddizmga ko‘ra har ganday
yangi tug‘ilish — bu to‘g‘ri kechirilgan hayot uchun ijtimoiy mavqgening
ko‘tarilishi, yoki aksincha, o‘simlik yoki hayvonga aylanish mavgening
pasaytirilishidir; ayni aylanishda bitta hodisa yoki holatlar cheksiz gaytarilishi

mumKin.

79



Buddizm mifologiyasida dxarmaning nihoyasi (dxarma - individual ong
ogimini hosil giluvchi mayda, bo‘linmas ruhiy zarralar) hagidagi ta’limot mavjud.
Txeravadining cherkov qoidalariga aylanmagan afsonalarida  “dxarma
intihosi”’ning boshlanishi tasvirlanadi: odamlar cheksiz boshga narsaga aylanish
Xususiyatini yo‘gotishadi, keyin kanonik, ya’ni cherkov qoidalariga aylangan
kitoblar yo‘goladi; shundan keyin dunyo buzilishning yangi bosqgichiga kiradi.
Ammo bu xristianlik va islom esxatologiyasidan fargli ravishda Oxir zamon emas,

balki Borlig taraqgiyoti yangi doirasining boshlanishi bo‘ladi.

Garchi Teylor va Frezer bu borada boshgacha nuqtayi nazarga ega bo‘lsalar
ham, tarixchi va dinshunos olimlar ham tabiatga sig‘inish diniy ongning dastlabki
shakli, deb hisoblaganlar. Antropologlarning tafakkur mantig‘iga ko‘ra, gadimiy
odamlar “tabiat” kabi abstrakt tushunchalarni idrok eta olmasalar-da, ular
tabiatning aniq bir asoslangan kuchlariga — quyosh, osmon, olov, jonivorlar (va
h.k.)ga sig‘inishgan. Ularning jonli yoki sehrli kuchga egaligi hagidagi garashlar
keyinroq paydo bo‘ldi. Shu bilan birga kosmogonik syujetlar ibtidoiy
mifologiyada katta o‘rin egallagan, ya’ni yer va osmon, quyosh va oy, o‘simlik va
hayvonot, nihoyat, odamning yaratilishi to‘g‘risidagi rivoyatlar, afsonalarda diniy
tasavvurlarning ta’siri yagqol ifodalangan. Turk hogonligi davrida esa, VIII asr
birinchi yarmining oxirlarigacha Osmon (Tangri)ga yoki Ko‘k osmon
(Ko*ktangri)ga e’tiqod gilingan.

Ingliz etnologi E.B.Teylorning “Ibtidoiy madaniyat” nomli asari ibtidoiy
mifologiyaning vujudga kelishi, diniy ong rivojlanishining o‘ziga xos
xususiyatlari, namoyon bo‘lishi, ibtidoiy mifologiyani tasniflash va
tizimlashtirishga bag‘ishlagan bo‘lib, ibtidoiy diniy tasavvurlarni o‘rganishdagi
muhim manbalardan biri hisoblanadi. Teylorning fikricha, mifologik ongning
zamirida ham real diniy tajriba turadi. Shu nuqtayi nazardan, ibtidoiy mifologiyani
tadqig qilish orgali diniy tasavvurlar yuzaga chigadi. Afsonalarni o‘rganish
tasavvur qilish qgonunlarining tadgigoti bo‘lib golmoqgda. Ibtidoiy mifologiya

rivojida muntazam majoziy ma’no muhim ahamiyat kasb etgan. Teylor ibtidoiy

80



mifologiyaning bolalik davri ongining o‘ziga xos jihatlarini qiyosiy o‘rganib,
ibtidoiy odamni yosh bolaga o*xshatadi. Uning fikricha xuddi bolalar turli ertaklar
orgali oz atrofidagi dunyoni tushuntirib berishlari kabi ibtidoiy odam tafakkurida
ham ibtidoiy mifologiya shakllangan. Ontogenezda inson ulg‘ayib, fikrlari
reallashib borgani kabi insoniyat rivojlanib borishi bilan ibtidoiy mifologiyadan
yiroglashib borgan. Zamonaviy dinshunoslik ibtidoiy mifologiyani xudolarni yoki
insoniyat tajribasida real uchratib bo‘Imaydigan holatlar va vogeliklarga qo*“shib,
kiritib ilohlarga giyoslab qo‘yilgan gahramonlar, fantastik mavjudotlarni o‘ziga

X0s ravishda tasvirlab berish, deb garagan.

Shunday qilib, afsona o‘zining diniy mohiyatini yo‘qotishi yoki aksincha,
hozirgi zamon afsonasi diniy mazmun bilan boyishi mumkin. Bu borada Maks
Weber ta’kidlagani kabi gadimiy ma’budlar va afsonaviy mavjudotlar zamonaviy
afsonalarda gayta tug‘iladilar. Ular ma’lum bir kuch yoki tushunchalarni namoyon
etuvchi timsollar sifatida aks etishlari mumkin. Masalan, O‘zbekiston gerbidagi

afsonaviy Xumo qushi baxt timsoli, deb atalishi bunga yaqgol dalil bo‘la oladi.

Animizm Animizm (lotincha anima, animus — jon, ruh) atamasi ilk
bor 1708-yilda nemis olimi G.Shtal tomonidan Kkiritilgan. U

jon (ruh)ning shaxssiz hayot kechirishi, u “tananing haykaltaroshi” va barcha
hayotiy jarayonlarning asosi ekanligi hagidagi ta’limotni shunday atagan.
E.B.Teylor (1832-1917) din kelib chigishining animistik nazariyasini ishlab chiqdi.
U animizm vujudga kelishining sabablarini topishga urindi. Olimning fikricha,
ibtidoiy odamlar tush ko‘rish yoki o‘lim hodisalari hagida tez-tez fikr yuritishgan.
Bunday hodisalarni kuzatish ularni har bir odamda o‘ziga xos substansiya mavjud
va u tanani vagtincha yoki abadiy tark etishi mumkinligi hagidagi xulosaga olib
kelgan. Odatda uni “jon”, “ruh” deb atashgan.Bunday fikrlar keyinchalik
o‘simliklar, hayvonlar, alohida narsalar va hatto, tabiat hodisalarining joni borligi
hagidagi tasavvurlarni rivojlantirgan. Oliy iloh, Tangriga ishonchni Teylor “oliy
darajadagi” animizm, deb hisoblagan, ularni vazifalariga ko‘ra urush xudosi,

quyosh xudosi sifatida tavsiflagan. Garchi Teylordan avval ham etnologlar

81



tomonidan tadqgiq gilingan bo‘lsa-da, animistika nazariyasi aynan uning asarlarida

0‘zining to‘lig ilmiy ifodasini topgan.

Butun olamning jonli ekanligi hagidagi ibtidoly tasavvurlarni Teylor

animizm, deb atagan va uning ikki yo*nalishda rivojlanishini ko‘rsatgan.

Birinchisi, jonning inson tanasi bilan tug‘ilishi va o‘limdan keyin uni abadiy
tark etishi to‘g‘risidagi tasavvurlar. Jon uyqu, gipnoz, jazava yoki hushdan ketish
kabi vaziyatlarida insonni vaqtincha tark etadi. Ikkinchi yo‘nalish — atrofimizdagi
dunyo hodisa va predmetlarining ruhi mavjudligi hagidagi tasavvurlar. Teylor
fikricha ibtidoly inson ushbu predmetlarga insonga xos emotsiyalar va iroda ato
giladi, ya’ni uning fikrlashi tush, kasallik, o‘limning siri kabilardan ko‘ra kengroq
bo‘lgan. Bu esa tabiiy kuchlar, hayvonlar, ajdodlarning mustaqil yashovchi joni
borligiga ishonch tug‘diradi. Animizm, Teylorning fikriga ko‘ra keyinchalik
politeizmga va undan so‘ng monoteizmga aylangan dinning bazis shakli
hisoblangan. Ammo etnograf va antropologlar tadgiqotlarida qgadimgi
madaniyatlarda azaldan animizm bo‘lmasdan monoteizm bo‘lganligiga oid
misollar keltiriladi. Teylorning asarlarida animistik g‘oya o‘zining eng to‘lig va

yakuniy ifodasini topdi.

Animizmning asoslaridan biri, bu — vafot etgan kishilar ruhiga (garindoshlar
yoki afsonaviy shaxslarga), ajdodlar ruhiga sig‘inishdir. Animizmning asl
mazmun-mohiyati — o‘limdan keyingi hayotga ishonish, jon, ruh hagidagi
tasavvurlar hayot va o‘lim, so‘nish va jonlanish, eskilik va yangilik o‘rta sidagi
munosabatga ishonchdir. Aynigsa, bunday e’tigod Afrikada keng targalgan.
Melaneziyada esa yaginda vafot etgan ajdodlar ruhiga sig‘inadilar. Marhumning
bosh suyagi turargohlarning kirish joyi tepasiga joylashtirib qo‘yilib, u har bir
odamning amallarini shu yerdan “kuzatib  turadi” va amallariga  qarab
mukofotlaydi yoki jazolaydi, deb e’tiqod gilingan?.

Ajdodlarga ruhiga sig‘inish Hozirgi Shimoliy va G‘arbiy Afrikaning 0°‘z
yozuviga ega bo‘lmagan xalglari orasida keng targalgan. U Yangi davrgacha
dunyoning ko‘p lab mintagalarida amal gqilar edi, ammo yevropacha va

82



amerikacha madaniyatning keng tarqgalishi va mustahkamlanishi, globallashuv
hamda texnikalashuv jarayonlari uning o‘z yozuviga ega bo‘lmagan gabila va
elatlaridagi amaliyotni sekinlashtirdi, sivilizatsiyalashgan mamlakatlarda esa
ajdodlarga sig‘inishning magsadga muvofigligiga bo‘lgan ishonchga putur
yetkazdi. Shargiy Osiyo mamlakatlari (Xitoy, Yaponiya, Koreya)da ajdodlarga
sig‘inish avlodlar izchilligi (merosga vorislik)ni ta’minlagan hamda “otalar” va
“farzandlar” muammosi keskinligini yumshatgan. Katta yoshdagilarga o‘g‘illik
hurmati an’analarining ildizlari konfutsiylikka borib tagaladi. Uyda marosimlar
ajdodlar nomi yozilgan xotira taxtachalari oldida amalga oshirilgan. Qadimgi
Yunonistonda ajdodlarga sig‘inish gahramonlarga sig‘inish, oila boshliglari va
siyosiy rahnamolarni hurmatlash bilan birga qo‘shib olib borilgan. Qadimgi
Bobilda hatto, ba’zan hukmron elitaning vafot etgan ajdodlari ilohiylashtirilgan.
Shimoliy va Sharqiy Yevropa xalglarida ham ajdodlarga sig‘inish ularga qurbonlik
keltirishlarda o‘z ifodasini topgan edi. Vafot etganlarga hurmat bajo keltirish
sabablari turli-tuman bo‘lgan, masalan, vafot etganlar ruhi garindoshlik huqugiga
ko‘ra 0‘z avlodining ba’zi vakillariga yoki umuman o‘z urug‘iga faol yordam
ko‘rsatishi mumekinligiga ishonishgan. Eramizning birinchi asrlarida Markaziy
Osiyo, xususan O‘zbekiston hududlarida ajdodlar ruhiga sig‘inish e’tiqodi mavjud
bo‘lgan. Bu ibodatxona, saroy va uylar devorlarini aslzodalarning ajdodlari,

ularning jasorati tasvirlari bilan bezatish orgali o‘z ifodasini topgan.

Shomonizm Dinning ilk shakllari orasida shomonizm alohida o‘rin
egallaydi, ibtidoiy urug‘doshlik dinlaridan fargli o‘laroq,

gabila uyushmalari birlashayotgan davrda shakllanib, ijtimoiy ongning urug‘-
gabila shakllari bilan bog*lanadi va animizmning bir turi sifatida ko‘riladi. Shomon
asli  tungus-manchjur so‘zi bo‘lib, u “bilmog” ma’nosini anglatadi. Evenk tilida
“shomon” so‘zi — “hayajonlanish, jazavaga tushish” ma’nosini anglatadi. Shimoliy
Osiyo, Amerika va Avstraliyaning mahalliy xalglarida ruhlar bilan aloga qilish va
ularni boshqarish qobiliyatiga ega kishini shomon, deb atashgan. Ana shu

gobiliyati tufayli u kasallarni tuzatishi, yomg‘ir, shamol kabi tabiat hodisalarini
83



chagira olishi, muvaffagiyatni ta’minlashi mumkin, deb hisoblashgan. Shomonlik
dinly jazava paytida ruhlar bilan mulogotga kirishish mumkinligiga ishonchga
asoslangan. Shunday qilib, shomonizm sig*inishning ekstatik (ya’ni zavg-shavgdan

gattiq hayajonga tushish) varianti sifatida boshgalardan ajralib turadi.

Shomonizm gadim o‘tmishda paydo bo‘lib, minglab yillar davomida saglanib
kelgan va tabiiyki, muntazam rivojlanib borgan. Odatda, afsungarlik urf-odatlari
bilan maxsus odamlar — shomonlar, afsungarlar shug‘ullanganlar. Tarixda
Markaziy osiyolik folchilar, Delfadagi Apollon ibodatxonasi karomatchi
kohinlarining diniy jazavaga tushishiga oid o‘ziga xos texnika aks ettirilgan.
Hozirgi zamon ekstrasenslari ham bunday psixotexnikani turli lo‘ttibozliklar bilan
go‘shib olib borishadi (tananing qaltirashi, ko‘zning orgaga tortib ketishi, olov,
suv, oyna, pichoq, tasbeh kabilar bilan manipulyatsiya qilish). Bu ularga o‘z

7 (13

kuchini ko‘rsatish va 0‘z psixoterapevtik seanslarida “gaytarma qilish”, “isitma
qilish”, “ko‘z tegishdan kinna gilish”, “nikohga yo‘l ochish”, “muvaffagiyat yoki
pul chaqgirish” kabilarning “kuch”iga mijozlar, tomoshabinlarni ishontirishga

“yordam” beradi.

Muayyan psixologik tipga oid kishilar shomon bo‘la oladilar. Ularning xatti-
harakati balog‘at yoshiga o‘tishdayoq bilinadi, ular mulogotga kam Kkirishadilar,
ko‘zlariga turli narsalar ko‘rinishini aytishadi, juda emotsional, begonalarning
dardiga hamdard bo‘lishadi. Jamoa ana shunday kishining shomon bo‘lishidan
manfaatdordir. Ammo odatda, shomonizm avloddan-avliodga uzatiladi, chunki
bunday oilada o‘sgan bola yoshligidanog shomonizm amaliyotini o‘zlashtirib
olgan bo‘ladi. Ba’zi odamlar o‘z hayotidagi muayyan ingiroz sharoitida jiddiy

ruhiy ehtiyoj tufayli shomon bo‘la oladilar.

“Shomon kasalligi” shomonizmning majburiy elementi bo‘lmasa-da, turli
xalglar shomonligida noyob hodisa sanaladi. U bo‘lajak shomonning oz
gobiliyatlarini inkor gilishi va bemorlarni eski usullarda davolash amaliyotini rad
gilishida namoyon bo‘ladi. Bu ruhiy kasallikka olib kelishi mumkin, deb
hisoblaniladi, bunda patologik holatlarning ko‘p lab kompleksi o‘zini ko‘rsatadi

84



va ular “nomzod”ning o‘z iste’dodi vazifasini tan olguncha juda qiyin kechadi.
Tantanali tan olish marosimidan keyin bosh og‘rig‘i, depressiya va shu kabilar
yo‘qoladi. Shimoliy Amerikaning arktik qirg‘oglarida va Grenlandiyada
shomonizmni tan olish marosimini tadgiq gilgan D.Merking shomonizmdagi
gipnotik trans amaliyotini inson psixikasining depressiyaga qarshi himoya
funksiyasi bilan bog‘laydi. Bu tajiriba gipnoz psixiatriyada keng qo‘llaniladi.
Organizmni depressiyadan himoya gilish uchun vasvasava, sarxushlikning ba’zi
shakllaridan foydalanilganlik holatlari fanga ma’lum. Ulug‘lik vasvasasi ba’zan
norasolik kompleksi bilan og‘rigan odam kechinmalarining o‘rnini bosishi
mumkin, sababsiz ko‘tarinki kayfiyat esa gattiq hayajonlar bilan ezilgan psixikani
himoya qilishi mumkin. Bu faktlar din psixologiyasi sohasining ba’zi
tadqgigotchilari shomonning iste’dodiga yuqgori baho berishiga, uning gipnotik trans
amaliyoti va ba’zi udumlarni ijro etishdagi ko‘tarinkiligini “ruhiy xislat”, odat
hisoblashi hamda shomonizmni depressiyaga garshi vosita, deb garashiga olib
keldi?.

Real natijalar olish uchun ilohiy kuchlarga ta’sir etish magsadida amalga
oshiradigan rituallari, ya’ni ruhlar makoni bo‘lgan “yuqori samo” dunyosiga va

yovuz ruhlar makoni bo‘lgan “yer ga’ri’’ga sayohat gilishi shomon amaliyotining
universalligi hisoblangan. Ushbu ritual alohida, o‘zgacha nafas olish usulini
go‘llash yoki ba’zida giyohvand moddalar ta’sirida o‘yinga tushish orgali yuzaga
keladigan jazava vagtida amalga oshiriladi. Shomonlarning jazavaga tushish
holatini odamlar ularning ruhlar bilan mulogotda bo‘lishi deb tushunganlar va
jamoaning orzu-niyatlarini ruhlarga yetkazishiga, ularning irodasini talgin gilish
qobiliyatiga ega ekanligiga gattiq ishonganlar. Shomonlar odatda, nog‘oralar va
go‘ng‘iroglar ovozlari ostida ovoz chigarish, ashula aytish, ragsga tushish, sakrash
yo‘li bilan jazavaga tushib, o‘zini yo‘qotish, jazavaning yugori nugtasiga etish
bilan afsungarlik gilishgan. Masalan, jazava holatidagi shomonning qo‘shiglar
aytishi va nog‘oralarni urishi odamlarning nazdida shomonning arvohlar bilan

mulogotda kirishishidir.

85



Shomon yo‘l ko‘rsatuvchi ruhlarning yo‘qotilgan narsani topishda yordam
berishiga (bashoratchilik), jonni u dunyoga “kuzatishiga”, yovuz ruhlar tomonidan
bemordan olib qo‘yilgan ruhni gaytarishiga, tagdirni oldindan aytishiga ishonadi.
Shomon jazava holatiga kelish jarayoni (kamlanie) quyidagi vositalar va turli-
tuman marosimlar bilan amalga oshiriladi: go‘shiq aytish, childirma chalish, nafas
olish mashglari, meditatsiya va ba’zan jazavaga tushiruvchi gallyutsinatsiya
chaqirish. Go‘yoki shomonga yo‘l ko‘rsatuvchi deb atalmish ruhlar rituallarni
bajarishda yordamberishadi. Ular turli madaniyatlarda “jinlar”, “odamlar” kabi

nomlar bilan ataladi.

O‘z qobiliyatiga ishonchi sust bo‘lgan yoki xudo (xudolar)ning homiyligiga
shubha qiluvchi kishilar shomonlarning psixologik himoyasidan umidvor
bo‘ladilar. Shomonning boshga funksiyasi jamoada psixologik mo‘tadillikni
ta’minlash bilan bog‘lig bo‘lib, u shomonning jamoa a’zolariga giyinchiliklarni

yengishda yordam berishiga, xavf-xatarlarni oldindan aytishiga ishonch beradi.

Shomonizm O‘zbekiston hududida Turk hogonligi davridan VIII asr birinchi
yarmining oxirigacha taraqqiy etgan. Mamlakatimizda shomonchilik madaniyati
yodgorliklari, jumladan, sahrolarda ko‘p asrlar mobaynida “tosh sanamlar”
saglanib qgolgan. O‘tmish qoldiglari sifatida shu kungacha saglanib qolgan

shomonchilikka oid odatlar ham bor.

R.Marret, J.Frezer, L.Shtenberglarning tanaga bog‘liq bo‘Imagan ruh hagidagi
tasavvurlaridan oldinrog insonning sehrli kuchi to‘g‘risidagi, uning moddiy,
“jismoniy joni” haqgidagi tasavvurlar mavjud bo‘lgan. Bunday tasavvurlar
animatizmning asosidir. Algonkin hindulari butun tabiatga singib ketib uni
jonlantiruvchi, tabiiy jarayonlarni boshgaruvchi kuchni “manitu” so‘zi bilan
ifodalaganlar. Polineziya va Melaneziya aborigenlari esa ayni magsadda “ma’na”
so‘zini ishlatishgan. Bu mavhumlashtirishning animizmga nisbatan yuqori
darajasidir. Ammo uni monizm yoki Absolyut ruhga ishonch, deb bo‘Imaydi.
yevropalik antropologlar ba’zi odamlar, jonivorlar, narsalar yoki ruhlarga xos
bo‘lgan g‘ayritabiiy kuchni ifodalash uchun “ma’na” so‘zidan foydalanganlar.

86



Undan-da yuqoriroq mavhumlashtirish darajasidagi shunday tushunchalar boshga
madaniyatlarda ham amal gilgan. Masalan, gadimgi Hindistonning adabiy tili

bo‘Imish sanskritda “ma’nas” so‘zi inson galbidagi tafakkur manbasini ifodalagan.

Ruhlarni insonlashtira borib, odamlar ularga o‘zlarining insoniy fazilatlari,
emotsional xususiyatlarini berishdi va ularning rag‘batiga erishishga harakat
gilishgan. Shu magsadda ular qurbonliklar va sovg‘alar keltirishgan, ular uchun
ragsga tushishgan va madhiyalar kuylashgan. Odamlarning tili ularga tushunarli
bo‘lishi uchun duo va afsunlarning, ibodat bilan bog‘lig xatti-harakatlarning so‘z
bilan ifodalanuvchi o‘ziga xos formulalaridan foydalanishgan. Of‘ziga xos
marosimlarda ulardan foydalanish ibtidoiy dinning yana bir shakli — sehrgarlikni

vujudga keltirdi.

Sehrgarlik | Sehrgarlik (lotincha magia, yunoncha mageia) tabiatga ta’sir
qgilishning | g‘ayritabiity  vositalari mavjudligiga ishonch, ma’lum magsadga
erishishga ' yo‘naltirilgan  texnik  usullar  yig‘indisi.  Angliya  sotsial
antropologiyasining vakili B.Malinovskiy (1884-1942) o‘zining “Marwusi, Hayka u
pemurusa” kitobida sehrgarlikning ildizlarini tavsiflab beradi®. O‘z kuchiga
ishonmasligi, hayotda uzoq davom etgan noaniqlik, ketma-ket ko*ngilsizliklar va
sehrgarlik insonni  mazkur vaziyatni mo‘jizaviy ravishda tuzata olishiga

asoslanuvchi ishonchi tufayli sehrgarlikka murojaat gilishiga sabab bo‘lgan.

J.Frezer o‘zining “The Golden Bough” asarida insoniyat sehrgarlikdan
boshlagan, u dinning ibtidoiy shaklidir, degan fikrni asoslaydi. Uning fikricha
sehrgarlikning halokati bilan din vujudga keladi. Frezer fikriga ko‘ra sehrgarlik
bosgichida inson uchun har ganday hodisa, hatto u sehrgarlik a’moli bilan
chagirilgan bo‘lsa ham, tabiiydir va tabiat gonunlariga mosdir. Din esa
g‘ayritabiiylikka asoslanadi, gandaydir oliy kuchlarning aralashuvini ko‘zda

tutadi®.

Frezer din hagidagi o‘z tushunchasidan kelib chiggan holda totemizmni ham
sehrgarlik kabi din shakli sifatida ko‘rmagan. Uning fikricha inson oz totemini

gadrlaydi va unda Ilohni ko‘radi, lekin bu 0‘z ota-onasi, aka-uka, opa-singillarini
87



gadrlashdan va ularda Xudoni ko‘rishdan ortiq narsa emas. Inson totemiga 0‘z
tengidek garaydi. Sehrgarlik dinga o‘ziga begona kuchdek garshi turmaydi, u ko‘p

incha dinning tarkibiy gismi, ehtimol, o‘ziga xos texnikasi sanaladi.

Hozirgi paytda dinshunoslar sehrgarlikni foydalanish usullari va ta’sir
ko‘rsatish maqgsadlariga ko‘ra bir-biridan ajratadilar. Uni kontakt (kontagioz) va
imitativ turlarga ajratish Frezerning ishlarida uchraydi. Imitativ sehrgarlikni
go‘llovchi inson o‘xshash obyektlarga, masalan, mumdan yasalgan figuraga,
0‘yinchoqqa, suratga ta’sir ko‘rsatib, 0‘z istagiga erishishi mumkinligiga ishonadi.
Kontakt sehrgarlik esa “sehrli kuchga ega bo‘lgan” predmetning u yo‘naltirilgan
obyekt bilan alogada bo‘lishi va obyekt uning istaklarini bajarishga majbur
gilishiga ishonishga asoslanadi. Initsial sehrgarlik yetishib bo‘Imaydigan
obyektlarga yo‘naltirilgan, partsial — bevosita sehrgarlikda esa masalan, kesilgan
sochlar, ovgat goldiglari, ishlatilgan shaxsiy buyumlardan foydalanib, ularning
sohibiga ta’sir ko‘rsatish mumkinligiga ishoniladi. Ibtidoiy jamoa bosgichining ilk
davrida sehrli marosimlarni maxsus o‘qitilgan sehrgarlar, shomonlar, afsungarlar
amalga oshirganlar. Ular jamoada hurmat qilingan. Keyinchalik, dinning
rivojlangan shakllari paydo bo‘lgach, kohinlar va ruhoniylar sehrgarlikni

nogonuniy, deb e’lon gilishgan va sehrgarlarni sigib chigarganlar.

Afsungarlik 0z magsadiga ko‘ra quyidagilarga bo‘linadi: tibbiy afsungarlik,
sevgi afsungarligi, himoyalovchi afsungarlik, harbiy afsungarlik, zarar
yetkazuvchi, meteorologik afsungarlik va boshgalar. Of‘zbekiston diniy
madaniyatining arxeologik va etnografik yodgorliklari ajdodlarimizning gadimiy
e’tiqod va udumlari 100-140 ming yillar ilgari paydo bo‘lganligi hagida guvohlik
beradi. Afsungarlik rasm-rusumlari, udumlari tasviriy san’at, grafika va musiqga,
rags san’atida o‘z aksini topgan. Masalan, Surxondaryo viloyatining Zarautsoy
madaniyati yodgorliklari olamshumul noyob boylik hisoblanadi (eramizdan 12-5
ming vyillar ilgari). Bu 200ga yagin ov tasviri tushirilgan rasmlar bo‘lib, tosh
bitiklar orgali go‘l-panjasini sehr-jodu ahamiyatiga ega, deb hisoblaganliklarini

tushunish mumkin. Qo‘lning tashqi ko‘rinish chizgilari avval uning egasini

88



bildirgan bo‘lsa, keyinchalik pirovard- natijada u himoya belgisi yoki egalik
ramziga aylandi. Shialarda besh panja ma’nosi xalifa Ali qo‘lining tasviri
hisoblanib, besh kishining birligi timsolini, ya’ni Muhammad (s.a.v), Ali (r.a),

Fotima, Hasan va Husaynlarni anglatadi.

Qadimda tasviriy san’at, haykaltaroshlik, musiga, rags, teatrlashtirilgan
harakatlar sehrli kuchlarning badiiy ifodasi deb hisoblangan. O‘zbekiston Xxalq
amaliy san’atida anor gullari va mevasining ma’nosi juda mashhur bo‘lgan. Anor
mevasiga sehrli unumdorlik manbayi sifatida garalgan, lolaga — gayta tug‘ilgan
tabiat timsoli tavsifi berilgan. O‘zbekiston zamonaviy badiiy ijodida ham ushbu
gadimiy timsollar mashhur. Paleolit davrining oxirlariga kelib Ofzbekiston
hududida dinning gadimiy shakllari to‘lig to‘planib, u bilan bog‘lig urf-odatlar ham
shakllanib bo*lgan edi.

Sehrli xatti-harakatlar orasida eng  ko‘p targalganlari quyidagilardir:
folbinlarning rom ochishi — suvdan, olovdan, oynadan, kuldan, ismdan yoki unga
kiruvchi harflardan, suyaklardan, mehrobdan olingan kuldan, eritilgan mumdan,
elak yoki g‘alvirdan, qurbonlik Kkeltirilgan hayvonlarning ichki a’zolaridan,
yulduzlardan, jonivorlar xatti-harakatidan, sonlardan, sehrli kristallardan,

Bibliyadan foydalanib fol ochish keng targalgan.

Animizmni ibtidoiy dinlarning birlamchi asosi, deb hisoblagan Teylordan

fargli o‘larog, E.Dyurkgeym totemizmni dinning ilk shakli, deb hisoblagan.

Totemizm | Totemizm atamasi birinchi marta XVIII asr oxirlarida Yevropa
adabiyotida ishlatilgan. “Totem” so‘zi Shimoliy Amerikada yashaydigan Ojibva
gabilasi tilida “uning urug‘i” ma’nosini anglatadi va mohiyatan “odamning
hayvonot yoki o‘simlikning muayyan turlariga garindoshlik alogasi bor”, deb
e’tigod qilishdir. Ya’ni bu avlod-ajdod guruhi bilan totem — jonivorlar, o‘simliklar
va hatto tabiiy vogeliklar o‘rta sida galin aloga mavjudligiga ishonchdir. Totemga
e’tigod unga ta’zim qgilish va marosimlar o‘tkazish orgali amalga oshirilgan. Bu
e’tigod insonni psixologik jihatdan kuchli qgo‘llab-quvvatlashga qaratilgan.

Masalan, o‘lim qo‘rquvini yengishda gadimgi odamlar kishi yashashdan
89



to‘xtamasligiga, fagat zaif odam qobig‘ini tashlab, totemdagi jonivor ichiga
joylashib olishiga ishonganlar. Ularning fikricha totem ichidagi jonivorlar odamga
aylangan holda urug‘lariga yordamga kelishlari mumkin ekan. Bu vogelik

keyinchalik folklorda oz aksini topgan.

Totemizmda ilk taqgiglar tizimi shakllangan. Masalan, totem jonivorlarini
o‘ldirish va hatto ular sha’niga nojo‘ya so‘zlarni aytishni tagiglangan. Ba’zan
hayvonning nomini aytish ham tagiqlanardi: masalan, ayiqga yovvoyi yirtgich
hayvon sifatida emas, balki boshgacha, ya’ni asal bor joyni biladigan hayvon

sifatida garalar edi.
Totemizmning umumiy tavsiflariga quyidagilar kiradi:

1. Totem garindosh, homiy, o‘tgan ota-bobolar ko*makdosh sifatida

ko‘riladi. Uni nafagat hurmatlash va izzat-ikromga, balki undan
go‘rgishga ishontiruvchi g“ayriinsoniy kuch-qudrat va mahoratga ega, deb bilish.

2. Totemga tegishli bo‘lgan alohida ismlar va timsollardan foydalanish.

3. Shaxsni yoki urug‘ni totemga gisman tenglashtirish yoki ramziy
ma’noda o‘xshatishlar.

4, Totem jonivoriga yoki o‘simliklariga tegish, ularning ba’zi gismlarini
istisno gilganda ritual marosimlaridan tashqari hollarda ularni o‘ldirish va ozig-
ovqat sifatida iste’mol gilish tagiglangan.

5. Totemistik marosimlardan keng foydalangan.

Totemizm ba’zi hollarda diniy elementlarni o‘z ichiga olishi mumkin, u
ba’zida sehr bilan bog‘lanadi. ko‘p incha totemizmga boshqga turli e’tiqodlar —
ajdodlarga sig‘inish, g‘ayritabiiy kuchlarga va ruhlarga bo‘lgan ishonch aralashib
ketganini kuzatish mumkin. Shu sababli totemizmning aniq shakllari hagidagi
tushunchalarni ifodalashda giyinchilik tug‘iladi. Etnik jamoaning barcha a’zolari
tomonidan u yoki bu jonivor, yoki biror tabiat obyektini gadrlab, unga sig‘inishlar

bu hali totemizm ekanligini ko‘rsatmaydi. Totem jonivorlari hagidagi tasavvurlar

90



keyinchalik zardushtiylik va buddizmda ham o°z aksini topgan hamda O*zbekiston

hududidagi xalglarning madaniyati va san’atini turli timsollar sifatida boyitgan.

Fetishizm | Fetishizm (frantsuzcha fétiche [fetif] — sanam, tumor) — alohida
narsalarga bo‘lgan istakka erishtirishga qodir g‘ayritabiiy kuch ato gilinishiga
ishonishdir. Ibtidoiy jamiyatda jonning turli narsalarga yoki odamlarga Kkirib
olishiga ishonch bo‘lgan. Shunday qilib, alohida predmetlarga sig‘inish, ya’ni
fetishizm vujudga kelishiga asos yaratilgan. Teylorning fikricha tegishli sharoitda
animizm butparastlikka aylanishi mumkin. Agar sehrgarlik sehrgarga g‘ayritabiiy
kuch ato qilsa, fetishizm bunday xususiyatni sehrli narsa — fetishga beradi.
Fetishlar tayyorlashni diniy san’attug‘ilishi jarayonining boshlanishi sifatida gabul

qilish mumkin.

Hozirgi zamon dinlarida turli mugaddas narsalarni va diniy gadamjolar
gadrlanishi (masalan, islomda qora toshni, xristianlarda xoch va ikonalarni,
buddizmda hovoncha, o‘g‘ir va shunga o‘xshashlar)ni fetishizmdan farglash lozim.
Fetishizmda narsada omad keltiruvchi, davolovchi, himoyalovchi, g‘ayritabiiy
xususiyatlar borligiga ishoniladi. Agar fetish ta’sir ko‘rsatishdan to‘xtasa, uni
boshgasiga almashtirishadi. Afrikaning ayrim qabilalari o‘zlarining iltijolari
yaxshiroq yetib borishi uchun fetishni jazolaganlar, unga mixlar gogishgan.
Mugaddas sanalgan narsa garshisida ta’zim qilish holatlari biroz boshgacha
bo‘lgan. Ta’zim ko‘rsatilayotgan narsaga ilohiy kuchlarning bir gismi yoki din

yo‘lida qurbon bo‘lgan shahidlar nufuzining bir gismi berilgan, deb hisoblangan.

Dinning rivojlanish jarayonida fetishizmning o‘rni borasida bir gator nugtayi
nazarlar mavjud. Masalan, ulardan birida fetishizmni dastlabki diniy e’tigodlar
rivojlanishining yakunlovchi bosqgichi, deb e’tirof etiladi, chunki fetishni
tayyorlash alohida bilim va mahoratni talab etgan. Kohinlar ularni tayyorlashni sir
saglashgan, sababi bunday mahorat fetish orgali odamlarning hayot tarziga ta’sir
ko‘rsatish va bundan yaxshigina moddiy manfaat ko‘rish imkoniyatini bergan. Bu
esa jamiyatning tabagalarga ajralib, gadimiy munosabatlarning buzilib ketishi
tomon go‘yilgan birinchi gadam deyilsa, xatobo‘Imaydi.

91



Boshga nuqgtayi nazarga ko‘ra fetishning paydo bo‘lishi — ko‘zga ko‘rinadigan
va qo‘l bilan his etiladigan ramz kerak bo‘lganligida hamda insonning qaysidir
darajada mavhum fikr yuritishi yetarli emasligi natijasidir. Bunday mulohaza
mantigan asosli, deb o‘ylaymiz chunki keyingi davrlarda ilohlarning shunga
o‘xshash moddiy mujassamlanishini uchratamiz: greklar Gerani yog‘och sifatida,

Apollonni esa ehrom ko‘rinishida gadrlashgan va h.k.

Inson mehnat faoliyati davomida yanada takomillashgan ish qurollarini
yasab chigara boshlagan va o‘zining “omadli” ish quroligagina umid bog‘lagan.
Inson ularni jonlantirgan — animizm unsuri, bundan keyin ham undan yanada
kengroqg foydalana olish uchun harakat gilgan — sehrgarlik elementi, begonalardan

asragan, agar ular ish bermay, uyaltirib qo‘ysa, sindirib tashlashgan.

Dastlabki gadimiy e’tigod shakllari hozirgi zamonaviy hayotda ham uchraydi.
Ijtimoiy so‘rovlar natijasiga ko‘ra, ko‘p gina zamondoshlarimiz tilsimlar va
tumorlar kuchiga, sehrli marosimlarga, folbinlikka ishonadilar; boz ustiga, og‘ir
vaziyatlar, tang holatlarda bu ishonch ortib borishi kuzatiladi. Qachonki, inson 0‘z
kuchiga ishonchini yo‘qotsa, xudoga bo‘lgan ishonchi susayib ketsa, folbinu
sehrganlardan najot izlay boshlaydi. Ba’zi hollarda “ilmiy” asoslarni dastlabki
gadimiy e’tigodlar soyasiga kiritishga harakat gilinadi. Bu e’tigod o‘zining real
giymatidan tashqari go‘yoki, shifobaxsh xususiyatlarga ega bo‘luvchi gimmatbaho
toshlar, ko‘p roq mashhur tumorlarda o‘z aksini topadi. Masalan, O‘zbekistonda
xonadonlarning kirish darvozalari tepasiga isiriq osib qo‘yilganligini (isirig ayrim
kishilar nazdida “ko‘z tegishi”dan asrash uchun tutatiladigan o‘simlik) ko‘ramiz,
go‘yo boylik chagiruvchi yoki mahsulotning tezroq sotilib ketishiga yordam
beruvchi ko‘z, tasbeh, ari uyasi shaklidagi narsalar va boshga tumorlarni uchratish
mumkin. Bu holat fetishizmning zamonaviy ko‘rinishlariga va fen-shuy sanoati

rivojlanishiga sabab bo‘Imoqda.

Shunday qilib, dastlabki qgadimiy e’tiqodlar insoniyat jamiyati va
madaniyatining rivojlanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatdi, jamiyat rivojlanishi ta’siri
ostida insonlar o‘zlari ham o‘zgargan holda birlashmalarini rivojlantirish va

92



mustahkamlashga ko*maklashdilar. Ular diniy tasavvurga asos soldilar. Dastlabki
gadimiy e’tigodlar tarkibiy gismlaridan ayrimlari zamonaviy jamiyat hayotiga katta

ta’sir ko‘rsatgan holda hozirgacha ham saglanib kelmoqda.

2.2. Milliy dinlar
Mazmun. Qadimgi Misr, Bobil va Ossuriya dinlari. Antik davrda ko‘p xudolik
dinlari. Hinduiylik. Vedalar va Upanishadlar — hinduiylikning mugaddas kitoblari.
Braxmanlik ta’limotida kastalar. Konfutsiylik. Daotsizm — falsafiy ta’limot. Yapon

milliy dini — sintoizm, uning asosiy agidalari va marosimlari. Yahudiylik.

Qadimgi Misr, Bobil | Qadimgi Misr, Bobil, Ossuriya, Hindiston, Xitoy,
va Ossuriya dinlari shuningdek zamonaviy hinduizm, sintoizm, yaxsudiylik

dinlari milliy dinlar deb hisoblanadi. Milliy dinlar — bu
ma’lum bir davlat bilan bog‘liq bo‘Igan yoki biron etnik jamoa vakillari e’tiqodiga
xos bo‘lib, boshga xalglar o‘rtasida targalmagan dinlardir. Bunday dinlarni ularga
e’tigod qiluvchi xalglar madaniyati, afsonalari va marosimlaridan ajratib
bo‘lmaydi. Uning vujudga kelishi tegishli elat va etnos shaklanish jarayonlari bilan
bog‘lig. Dinshunoslikda bu kabi dinlarni tushuntirish uchun “etnik- lokal dinlar”
iborasi  ham qo‘llaniladi Masalan, Yaponiyaning milliy dini sintoizm,

Hindistonning milliy dini vediz..

Qadimgi dunyo dinlari iborasi gadimgi Misr, Bobil, Ossuriya va boshqa
davlatlarning diniy e’tiqodlari, ibodat va marosimlarini ifodalaydi. Hozirgi paytda

gadimgi misrliklar va shu kabilarning dinlari saglanib golmagan.

Qadimgi Misr dini va mifologiyasi milod. avv. VI-IV ming vyilliklarda Nil
vodiysida yashagan gabilalar orta sida shakllangan. Misr diniy e’tiqodida fir’avnni
ilohiylashtirish markaziy o‘rinni egallagan. U quyoshning yerdagi tirik timsoli, deb
garalishi uning hukmronligiga absolyut qonuniylik, mugaddaslik bag‘ishlagan va

fugarolar uni go‘rginch bilan izzat-hurmat gilishiga, so‘zsiz bo*ysunishiga sabab

93



bo‘lgan. Misrliklar tushunchasida fir’avn tomonidan o‘rnatilgan tartib yerdagi va

jamiyatdagi tartibning kafolati bo*lgan.

Fir’avnning o‘Imasligi g*oyasi hukmdor tanasini mo‘miyolash san’atini keltirib
chigargan. Buzilmagan tanaga uning barcha mazmun-mohiyati birlashtirilsa, gayta
tirilish yuz berishi mumkin, deb bilgan gadimgi misrliklar fir’avn vafotidan so‘ng
xudolar yoniga qaytishiga ishonishgan. Dunyo halokatga uchraganda esa ular
tiriladilar va dunyoni gayta vujudga keltiradilar, deb o‘ylaganlar. Mifologiya
gadimgi misrliklarning inson ruhi-mohiyati hagidagi tasavvurlaridan xabar beradi.
Ular jismoniy tanada osmondagi xudolarga ko‘tarilib ketuvchi ruhiy tana (Saxu,
Sax) rivojlanishiga ishonishgan. Buning uchun bir gator shartlar: ya’ni kohinlar
vafot etgan tana ustida tegishli duolarni o*gishi va barcha udumlarni to‘g‘ri
bajarishlari kerak bo‘lgan. Qadimgi misrliklar saxuning o‘lmas ruhini uning tanasi
shakliga o‘xshatishgan. Jismoniy tana (Kxat) parchalanib ketmasligi uchun

o‘lganidan keyin mo*‘miyolangan.

“Ehrom matnlarida” Ka ruhi fagat fir’avnda mavjud deyilgan. Bu g‘oya
Fir’avnning kelib chigishi va qudratini ilohiylashtirish bilan uzviy bog‘langan.
Qadimgi podshohlik davrining nihoyasida Ka har ganday odamning o‘ziga
o‘xshash ikkinchi “Men”i bo‘lishi mumkin, deb e’tirof etilgan, u odamning taqdiri
bo‘lib, 0‘z xo*jasining tashqgi ko‘rinishi va sifatlariga o‘xshash mavhum inson
ko‘rinishida, boshining tepasida tirsagi egilgan holda aks ettirilgan, uning
mavjudligi ilohiy kelib chigishga bog‘langan hamda u qudratli sanalgan. Misrliklar
Ka oziglanishga muhtoj, deb hisoblashgan va odamning ikkinchi o‘zligi ovqgat
izlab chiqgib ketmasligi uchun qgabrda hadyalar goldirishgan. Qadimgi misrliklar
tasavvuricha Ba — “yurak ruhi”, hayotiy kuch hisoblanadi, Ax esa fir’avnning u
dunyodagi huzur-halovatda gayta tug‘ilishidir. Bu ruh haqgidagi eslatmalar birinchi
marta “Ehrom matnlarida” tojdor ibis qushi — laylakka o‘xshash ko‘rinishda
uchraydi. Shuit esa, inson mavjudligi shakllaridan biri, uning soyasidir. Yurak (Ab,
Ib) ruh bilan mustahkam bog‘langan, u hayot, odamdagi ezgulik va yomonlik

manbayi hisoblangan. Uning saglanishiga alohida e’tibor gilingan, chunki gadimgi

94



Misrdagi tasavvurlarga ko‘ra Osiris sudida tananing maxsus tekshirishdan
o‘tadigan yagona gismi yurakdir. Fir’avn ismining saglanib golishiga misrliklar
juda katta ahamiyat berishgan, chunki ular insonning ismi saglanib golmas ekan, u

amal gilishdan to*xtashiga ishonishgan.

O‘limdan keyingi hayot hagidagi tasavvurlar inson hayotlik davridayoq
tayyorlanishi kerak bo‘lgan Osirisning so‘roq maydoni bilan bog‘lig. Kohinlar
vafot etgan insonni mo‘miyolash jarayonida “O°‘liklar kitobi”dan parchalar
o‘gishgan. Papirus barglariga yozilgan va chiroyli bezatilgan “O‘liklar kitobi”
ham murdani himoya qilish va u dunyoda unga hamroh bo*lishi uchun mo*‘miyo
bilan birga dafn etilgan. Bu kitobni yozish Yangi podshohlik davridan to gadimgi
Misr tarixining oxiriga gadar davom etgan. Ko‘p incha “O‘liklar kitobi” deganda
Qadimgi podshohlik fir’avnlari piramidalarining devorlariga o‘yib yozilgan
“Ehrom matnlari” ning ilk asarlari va O‘rta podshohlik sarkofaglariga o‘yib

yozilgan “Sarkofaglar matnlari” ham tushuniladi.

Qadimgi misrliklar “O‘liklar kitobi”’ning matnlari mo‘miyolangan tanani
saglashiga, o‘lgan kishining ruhiga u dunyodagi sayohatida yordam berishiga,
Osiris so‘rog maydoniga olib borishiga ishonishgan. Ularning tushunchasi
bo‘yicha Osiris ayblagan o‘liklar darhol yeyuvchiga berilgan, oglanganlar esa
Osiris podshohligida abadiy baxtli hayot kechirganlar. Psixologik nugtayi nazardan
boqgiylik g‘oyasi bir tomondan, o‘limni kutishdagi tanglikni yengillashtirgan
bo‘lsa, ikkinchi tomondan, hayotning mazmunini gadrsizlantirgan, chunki gadimgi
Shargning ko‘p lab dinlarida (hinduiylik, buddizm va sh.k.) tasavvur etilganidek,
dunyo hayoti yagona imkoniyat emas. Qadimgi Misr dinida insondagi ruhiy
tomonning shu gadar diggat bilan o‘rganilishi psixologiyaga qiziqish ildizlari uzoq

gadimgi zamonlar bilan bog‘ligligidan dalolat beradi.

Qadimgi misrliklarda o‘lganlarga sig‘inish ancha rivojlangan edi.
Ajdodlarga sig‘inish amaliyoti bo‘lgan Shargiy Osiyo mamlakatlaridan fargli

ravishda gadimgi misrliklar vafot etgan fir’avnlarga hamjihat bo‘lib, birgalikda

95



ibodat gilishgan. Bunda fir’avn urug‘ining avlodlari o‘ziga xos diniy odatlarni

amalga oshirishgan.

O‘layotgan va tirilayotgan tabiatni bildiruvchi O‘lim xudosi hisoblangan
Osirisga eng ko‘p ibodat gilingan. Osirisga sig‘inish misrliklarga uning taqdiriga
0‘xshab o‘lgandan so‘ng gayta tirilishga umid bergan. Misr huqugi ham hagigat va
tartib ma’budi Maatni hurmat gilishga bog‘lanib ketgan. Din singib ketgan Misr
jamiyati dunyodagi barcha narsa, shuningdek, ijtimoiy tartibot va adolat ham

xudolar hukmida va ular tomonidan yaratilgan, deb hisoblagan.

Ancha gadim davrdagi Misr ilohlari totemizm ta’siri ostida zoomorf
bo‘lganlar hamda lochin, buqga, sigir, mushuk, ilon boshli va boshga ko‘rinishda
tasvirlanganlar. Masalan, muhabbat, quvonch va xursandchilik ilohi Bastni
misrliklar mushuk boshli shaklda tasavvur gilishgan. Nil manbayining saglovchisi
— Xnum ilohi go‘y yoki go‘y kallali odam shaklida tasvirlangan. O‘liklar homiysi,
dafn marosimi va mo‘miyolash bilimdoni — Anubis bo‘ri, shogol yoki shoqgol
kallali odam ko‘rinishida ifodalangan. Oy ilohi Tot gadimiy Misr mifologiyasida
fanlar, yozuv, hisob-kitob, mugaddas kitoblar va jodu-afsunlar homiysi, deb
hisoblangan. Afsonalarga garaganda oxirat so‘rog‘ida Tot marhumning gilgan
ishlari hagidagi yozuvlarni Osirisga taqdim etayotgan iblis kallali (ibis — laylakka
o‘xshash ko‘rinishdagi qush) odam ko‘rinishida ifodalangan. Misrliklarning odam
jon va tanadan tuzilgan, muayyan sharoitlarda o‘lganlar tiriladi, degan ishonchi
mo‘miyolash amaliyotini rivojlantirdi. Milod. avv. gariyb 1500-yillarga kelib to‘liq
mo‘miyolashga nafagat fir’avnlarning, balki kohinlar va saroydagi fir’avn
a’yonlarining ham qurblari yetadigan bo‘ldi. Natijada bunday san’atsirlarini
saglovchi kohinlar tutgan o‘rni yanada mustahkamlandi. Aynan kohinlar miloddan
avvalgi Il minginchi yil o‘rta larida fir’avn Amenxotep IV ga dinni isloh gilishga

yo‘l bermaganlar.

Qadimgi Misr ibodatxonalari nafagat diniy marosimlarni o‘tkazish joyi,

balki ilmiy, madaniy va igtisodiy hayot markazi hisoblangan.

96



Ibodatxonalarda astronomik kuzatuvlar o‘tkazilgan, mugaddas bitiklar saglangan
va ular o‘rganilgan, yangi kohinlar o‘gitilgan, kundalik urf- odat marosimlari

o‘tkazilgan.

Misr politeizmi davlatni markazlashtirish va unda yuqori hukmronlikni
o‘rnatish g‘oyasiga mos kelmas edi. Shuning uchun fir’avn Amenxotep IV yagona
xudoga sig‘inishni tasdiglashga urinib, diniy islohotlar tashabbuskori bo‘lib goldi.
Fir’avn davlat poytaxtini shu iloh nomi bilan Aton, deb atadi va 0‘zi ham Exnaton
ismini gabul qgildi, bu “ilohga ma’qul” ma’nosini anglatgan. Fir’avn kohinlar bilan
ayovsiz kurashlar olib bordi, ularning sig‘inish obyektlari va eski ilohlarini bekor
qildi. Ibodatxonalarini yopdi, mulklarini musodara qildi. Ammo kohinlarning
garshiliklari Atonga topinishning kuchayishiga yo‘l qo‘ymadi, Amenxotep IV
vorislari esa tez orada Misr ruhoniylari bilan murosaga kelishga majbur bo‘ldilar.

Natijada kohinlar obro“-etibori va eski ilohlarga sig*inish gayta tiklandi.

Qadimiy Misr dinlari tarixida sehr-jodu katta o‘rinni egallagan. Bizgacha
yetib kelgan yozma va tasviriy manbalar, ashyoviy dalillar xalq hayotining turli
sohalarida  Misr tarixining barcha bosqgichlarida sehrgarlikdan  keng
foydalanilganligini isbotlaydi. Ogibatda Qadimiy Misr dinining timsoli va
afsonaviy obrazi yahudiylikning (kabbala), shuningdek, xristianlikdagi
tampliyerlar, rozenkreytserlar kabi ezoterik va mistik yo‘nalishlariga o‘z ta’sirini
0‘tkazdi. Massonlar rasm- rusumlarida ham Qadimiy Misr dinining afsonaviy

obrazlari va timsollarini uchratish mumkin.

Qadimgi misrliklar dini fan va san’atrivoji uchun turtki bo‘ldi, eng avvalo,
tibbiyot (mo*miyolash), matematika, geometriya (ehromlar qurilishi uchun hisob-
kitoblar) fanlari taraqqiy etdi. Nil daryosining g‘arbiy qirg‘og‘i Gizada Misr
firavnlari sharafiga qurilgan Xeops, Xefren va Mikerin ehromlari dunyoning yetti
mo‘jizasi qatoriga kiritilgan. Ehromlarga ham o‘ziga xos ravishda sig‘inilgan.
Xefrin ehromini goyatoshdan yasalgan va fir’avn Xefrin giyofasini o‘zida aks
ettirgan sfinks haykali qo‘riglab turadi. Ulkan ehromlarni fir’avnlarning xotinlari
va yagqinlari sharafiga qurilgan unchalik katta bo‘lmagan magbaralar, Yuqori va

97



Quyi Nil ibodatxonalari, marosimlar o‘tkaziluvchi binolar, kohinlar tomonidan
vafot etgan fir’avnlarga sig‘inish marosimlari o‘tkaziluvchi saroylar qurshab
turgan. Ehromlarning barchasi qat’iy ravishda dunyoning to‘rt tomoniga
garatilgan, burchaklar giyaligi juda anig — bu gadimgi misrliklarning injenerlik,

astronomik bilimlari yuqori darajada bo‘lganligidan darak beradi.

Qadimgi Misr dini savodxonlik, fan, san’at rivojiga ulkan hissa qo‘shdi.
Qadimgi Misr yozuvi — sivilizatsiyalar tarixidagi eng gqadimiy yozuvlardan biridir.
U miloddan oldingi IV ming vyillik oxiridan boshlab amal gilgan. Uning eng
gadimgi turi — iyerogliflardir. Yunoncha “iyeroglif” — “mugaddas belgilar” so‘zi
misrcha “medet necher” (“ilohiy nutq™) atamasiga borib tagaladi. Qadimgi Misr
mifologiyasi jahon adabiyoti va kino san’atiga katta ta’sir ko‘rsatgan. “O‘liklar
kitobi”, “Mo*miyoning jonlanishi” motivlari asosida asarlar yozilgan, filmlar
yaratilgan. Yunon mifologiyasida Yegipt (Yegipet, Yegipt), ya’ni Misr personaji
mavjud.

Shargshunoslikning Qadimgi Misr tili va yozuvi, tarixi, madaniyati va
arxeologik yodgorliklarini o‘rganuvchi sohasi misrshunoslik, deb ataladi. 1822-
yilda F. Shampolyon Misr matnlarining ma’nosini aytib bergan. Yana bir fransuz
misrshunosi, arxeolog O.F.Mariet Misr muzeyining asoschisi bo‘lgan.
Hukumatning 1835-yilda chigargan Qadimgi Misr yodgorliklarini muhofaza qilish
haqgidagi qgarori arxeologik gazishma joylarini talon-toroj qilish jarayoniga chek
go‘ydi, ilk kolleksiyalarga oid eksponatlar katalogini tuzish boshlandi. Misr
muzeyidagi eksponatlarning umumiy soni 155 mingdan oshadi, ularning ko*p
gismi  ko‘rish uchun ochig. Afsuski, 2010-yili harbiy harakatlar paytida
eksponatlarning bir gismi yo‘qolib ketdi.

Qadimgi Bobil va Qadimgi Bobil va Ossuriya dinlari barcha
Ossuriya dinlari shumerlar tomonidan bunyod etilgan. Shumerlar
gadimgi Mesopotamiya hududida yashab sivilizatsiya

darajasiga erishgan dastlabki xalglardan hisoblanadi. Savdo-sotiq sharofati bilan
ularning manzilgohlari gullab-yashnagan shahar-davlatlarga aylangan. Miloddan

avvalgi 3500-yillarga kelib ular rivojlangan sanoat, igtisodiyot, me’morchilik,
98



madaniyat, yozuv va diniy e’tiqodiga ega bo‘lgan urbanistik turdagi yetuk

sivilizatsiyani barpo etganlar.

Qadimgi Misrda bo‘lgani kabi gadimgi Mesopotamiyada ham podshoh oliy
xudoning o‘g‘li sifatida ulug‘langan. Shunday qilib, podshoh xudoning noibi
hisoblangan, hokimiyatga esa xudolarning sovg‘asi hamda ular mugaddas
qudratining davom etishi sifatida garalgan. Podshoh siymosi dindorlar tomonidan
qudrat, oqillik va adolat namunasi deb tasavvur gilingan. Ossuriya podshohlari
o‘zlari hagidagi ana shunday tasavvurlarni o‘z unvonlarida go‘llab-quvvatlab:
“Men, Sinaxxerib, buyuk podshoh, qudratli shoh, tirik jon mavjud bo‘lgan
dunyoning shohi, Assiriya podshohi, olamdagi to‘rt mamlakat shohi”. Qadimgi
Mesopotamiyada Urning 11 sulolasi davrida (milod. avvalgi 2111-2003-yillar)
“podshohlikning ilohiy kelib chigishi hagidagi ta’limot yaratilgan edi. Unga ko‘ra
podshoh yerda xudolar olamini namoyon etishi tushunilmasa, uning davlat
boshgaruvidagi roli yo‘qoladi, deyilgan. Vazirlar, harbiy go‘mondonlar,
maslahatchilar davlatni boshgarishda amaliy jihatdan katta ishlarni bajarishgan®.
Ammo so‘nggi garor xudoning noibi, deb hisoblangan podshoh tomonidan gabul
gilingan.

Kohinlar ilohlarga sig‘inishda vositachilar sifatida hurmat gilingan. Dindorlar
ularni mugaddas samoviy kuchlarning uchqunlari, deb qabul gilishgan. O‘z
navbatida kohinlar go‘yoki dindorlar va xudolarning doimiy bog‘lanib turishini
ta’minlashgan. Buning uchun ular tomonidan xilma-xil bayramlar, marosimlar,
odatlar ishlab chigilgan. Diniy ibodat gadimgi mesopotamiyaliklarga reallikdagi
olam shafqatsizliklaridan yugori ko‘tarilishga, shuningdek, o‘zini yangilash va o‘z
atrofini bezashga imkon bergan.

Milod. av. Il ming vyilliklar oxirida shumerlarning diniy qarashlari
bobilliklarniki bilan qorishib, bir-biriga singib ketdi. Bobil miloddan avv. VI
asrgacha mavjud bo‘lgan. Uning nomi gadimgi somiy tilida “Tangri darvozasi”
ma’nosini  anglatgan. Afsonalarda Yerning barpo etilishi va loydan yasalgan
birinchi odamlar hagida hikoya gilinadi. Unga ko‘ra Qadimgi Mesopotamiya

xudolari o‘zlariga xizmat qilishi uchun odamga jon ato etganlar. Afsonalar
99



dunyoning vyaratilishi, yer osti dunyosining, yoki erkak namoyandasi bo‘lgan
ibtidoiy betartib aralashmasi — Apsu hagida hikoya giladi. Tiamat — dastlabki
gadimiy okeanning ayol namoyandasi sifatida e’tirof etiladi. Shumer
mifologiyasida ijtimoiy adolat, jinslar o‘rta sidagi o‘zaro munosabatlarning
psixologik jihatlari, oilaviy munosabatlar va boshgalar hagidagi tushunchalar
allagachon mavjud bo‘lgan edi. Masalan, insoniyatning oltin asri, jannat hayoti,
dunyoni suv olishi hagidagi afsonalar muhim o‘rin egallagan. Keyinchalik ular Old
Osiyo xalglarining diniy garashlariga kirib keldi, so‘ngra Bibliya mazmunlarida
0°z aksini topdi.

Bobil dinity mifologiyasi kohinlarning o‘z davri uchun murakkab bo‘lgan
astronomiya, matematika, metrologiya sohalaridagi bilimlariga tayangan. Kohinlar
0‘z bilimlarini irrigatsiya-ziroatchilik, me’morchilik va nodiniy boshga sohalar
ishlarini tashkillashtirishga safarbar gilganlar. Bobil astrologiyasi faoliyati ma’bud
va ma’budalarni osmon jismlariga giyoslash, tenglash va taqgoslash bilan bog‘liq
bo‘lgan. Masalan, Sinni (Ura ma’budi) Oy bilan, Nabuni (donolik ma’budi)
Merkuriy bilan, muhabbat ma’budi Ishtarni — Venera bilan, urush ma’budi
Nergalni — Mars bilan, Mardukni — Yupiter bilan, Ninurtani — Saturn bilan
bog‘lashgan. Nomlar bejiz berilmagan, chunki ma’budlarga insonlar fe’l-atvori,
his-tuyg‘ulari va ular planetalarni ganday idrok gila olishlari ato etilgan, deb
e’tigod qgilingan. Maftunkor Venera muhabbatga giyoslangan, gizil planeta — Mars
— urushga, eng katta Yupiter — qudratli Mardukka. Ushbu ilohlar panteonini tadgiq
qgilish din sotsiologiyasi va psixologiyasi uchun muhim ahamiyat kasb etib, o*sha
davrning ijtimoiy- siyosiy jabhalarini, insonlar va jamoalararo o0°‘zaro
munosabatlarni o‘rganishda muhim manba bo‘lib xizmat qiladi. Sayyoralarga
ma’budlar nomini berish greklarga, keyinchalik rimliklarga o‘tdi. Ma’budlarning
lotincha ismlari bizning davrimizgacha shu planetalarning nomlarida saglanib
kelgan.

Qadimgi Mesopotamiya dinida ko‘p lab ko‘p xudolik dinlarda bo‘lgani
kabi vaqt-zamonning davriyligi, abadiy va uzluksiz almashish to‘g‘risidagi
tasavvurlar bo‘lgan. Shumerlar va bobilliklar Nisan oyida bahorgi yomg‘irlar davri

100



boshlanishini bayram gilganlar. Bir gqator Mesopotamiya shaharlarida Tishri oyida
kuzgi yomg‘irlar davri boshlanishi bayram gilingan. Bu mavsumlar tabiatning
tug‘ilishi va o‘limi payti sifatidagi sakral davr sanalgan. Bahorgi yomg‘ir davrini
kishilar hayotidagi yangilanish vaqti, deb bilib, hosildorlik ma’budlari Tammuz va
Marduk sharafiga don va mevalar ehson gilishgan. Keyin umumiy ovgatlanish,
ragsga tushish, an’anaviy marosim va odatlar boshlangan. Bayramda ishtirok
etishga bunday o‘ziga xos vaqtni yorib o‘tish marosimi sifatida garalgan. Qadimgi
Sharg dinlarida vaqt ogimi va uni bo‘lish mumkin emasligi hagidagi (“vaqt
daryosi”) tasavvurlar bo‘lgan. Vaqt uzluksizdir, uni insonlar “o‘tmish, hozir,
kelajak” deganda, shartli ravishda gapirilgan paytga nisbatan “hozir, gandaydir
paytgacha va biron paytdan keyin”, deb ajratadilar.

Turli fol ochish tizimlari — afsun, sehr-jodu va mantika bu davrda ulkan
muvaffaqiyalarga erishgan edi. Folbinlar (Barular) tushlarni ta’birlar, qurbonlik
gilingan jonivorning ichki a’zolariga, aynigsa, jigariga garab, suv ustidagi moy
dog‘lariga qarab taqdir va kelajakni bashoratini gilar edilar. Bobil kohinlari vaqt
oralig‘idagi sonlarga bo‘lgan munosabatlarni va ularning mugaddas ma’no anglatib
fazoviy bo‘linishi hagida yozib qoldirganlar. Shu bois, 1, 3, 7, 12, 60 va boshga
sonlarni dunyoning ko‘p lab madaniyatlarida hozirgi davrlargacha mugaddas, deb
hisoblash saglanib golgan.

Mesopotamiya diniy e’tigodlarida demonologiyaga muhim o‘rin ajratilgan.
Quyi ruhlar asosan yovuz hisoblanganlar. Ular bilan kurashish uchun kohinlar
afsun, sehr-jodular tuzishgan, ulardan himoyalanish uchun esa tumorlardan
foydalanilgan yoki tumorlarga o‘sha yovuz ruh tasvirlari tushirilgan. U shunchalar
jirkanch etib tasvirlanar ediki, ularning nazdida iblis tumorni ko‘rgan zahoti
go‘rgganidan gochib ketishi shart edi. ljobiy xususiyatga ega bo‘lgan ruhlar ancha
kam, deb hisoblaganlar va ular ibodatxonalar, uylar va odamlar tinchligini
qo‘riglashiga ishonganlar. Odamlar uchun ko*p roq xavfli va shafgatsiz iblislar
yettita, deb ularni “ajal ruhi”, “skelet”, “odamlar ta’qgibchisi” deb nomlaganlar.
Bobilliklar fikricha ularni fagat tajribali kohingina murakkab va sirli gaytariq yo‘li
bilan daf gilishi mumkin bo‘lgan. Shu sababli, gadimgi Mesopotamiyada kohinlar

101



obro‘- e’tibori juda yugori bo‘lgan. Hozirgi kunda ham turli xildagi ekstrasenslar
xizmatiga hamda odamlar orasida muammolarni sehr-jodu, afsun va ruhlarni
chaqirish va boshgalar yordamida hal etish mumkinligiga ishonch bor.

Bobil, Ossuriya va Mesopotamiya dinlar mifologiyasi ma’lum ma’noda
keyinroq paydo bo‘lgan dinlarning diniy mifologiyalariga ta’sir ko‘rsatdi, aynigsa,
O‘rta asr Yevropa madaniyatida 0‘z aksini topdi.

Antik dinlar | Rim imperiyasi o‘rnatilayotgan paytda gadimgi yunon dini rimliklar
dinity afsonalarining vujudga kelishida katta rol o‘ynagan va jahon madaniyati
hamda san’atiga katta ta’sir ko‘rsatgan. Qadimiy Rim madaniyati nafagat yunon
ilohlar panteonini, balki boshga diniy-madaniy urf-odatlarni ham o‘z ichiga
gamrab oldi. Gesiod (mil.avv. 700-yillar atrofi) “Teogoniya” poemasida dunyoning
xaosdan yaratilganligi hagidagi afsonani keltiradi, unda ilohlar geneologiyasini va
uch ilohiy shajaraning ketma-ketligini izohlab berdi.

Xudolar va odamlarning paydo bo‘lishi misolida yunon-rim afsonalari ijtimoiy
alogalar haqida, yer, xudolar, odamlarning vujudga kelishi, ularning o‘zaro
munosabatlari, ziddiyatlari va ularni yengib o‘tish yo‘llari, bo‘ysunish va itoat
munosabatlari, xaosdan tartibot va qonuniylik tomon bosib o‘tilgan oson
bo‘lmagan yo‘l hagida hikoya gilinadi. Afsonalarda bayon etilishicha, birlamchi
Xaosdan Yer — Geya, yer osti dunyosi — Tartar ajralib chiggan; Geya osmon Urani
va ularning umumiy bolalari bo‘lgan titanlarni dunyoga keltirgan. Qadimgi
afsonalarda yer barcha narsani, shu jumladan osmon, xudolar va odamlarni
vujudga keltirgan hamda yer usti va yer osti dunyosini oziglantirib turadi, degan
tasavvur bayon gilinadi. Shuning uchun gadimiy mifologiya xtonik (yunoncha —
dunyoviy), deb ataladi. Yer osti shohliklarining ilohlari yoki ular bilan bog‘liq
maxluglar: Aid, Persefona, Tserberlarr ham xtonik, deyiladi. Eng tipik xtonik
jonzot ilondir. Argosda ilonlarni qirish tagiglangan edi, Palladadagi Afina
ibodatxonasida esa mugaddas ilonga sig‘inilgan.

Afsonalarda dunyoni xudo Kronos abadiy boshgargan, u keskin kurashdan
keyin Zevsning kichik o‘g‘li tomonidan ag‘darib tashlangan; keyinchalik u
102



Olimpda xotini Gera va ko‘p sonli xudolar bilan birgalikda hukmronlik gilgan.
Chamasi, gadimgi greklar tasavvurida erkak va ayol xudolar (yahudiylik va
islomning absolyut shaxssiz xudolaridan fargli ravishda) shaxslar bo‘lishgan
hamda insonga xos xarakter, xatti-harakat, xursandchilik yoki g‘am-g‘ussaga oid
reaksiyalarga ega bo‘lishgan. Ular urushishgan, yarashishgan, turmush qurishgan,
yerda ularning ko‘p sonli yarim xudo va gahramonlar hisoblangan farzandlari
yashashgan, bu farzandlarning bir gismi xudoga aylanishgan, deyishgan(masalan,
Gerakl, Zevs va Letoning qizi, Apollonning opasi Artemida). Bokira ma’buda
Artemida donishmandlik himoyachisi, nikoh va tug‘ilish homiysi sifatida
ulug‘langan. Unga ovchilik xudosi, er-xotinlik va farzand ko‘rishlik, bokira gizlar
homiysi sifatida sig‘inishgan. U yana oy ma’budasi, deb sanalgan va ko‘p incha
Selenaga giyoslangan. Rim dinida Artemidaga ma’buda Diana mos keladi.
Apollonni  yunonlar Quyoshning o‘g‘li sifatida, mergan-jangchi, quyosh
yorug‘ligining namoyandasi va ilhom ilohlari hamrohlik qilib yuruvchi
san’athomiysi sifatida ulug‘laganlar. Gesiodning “Teogoniya”sida milod. av.
VIl asrlardagi yozuv yodgorliklarida, birinchi marta to‘qqgizta ilhom ilohlari
nomlari hagida eslatib o‘tilgan. Antik davr oxirlarida ularga san’atva fanning
ma’lum sohalari biriktirib berilgan. Ilhom parisi Evterpa — lirika-nazm, Klio —
tarix, Taliya — komediya, Melpomena — tragediya, Terpsixora — ragslar, Erato —
muhabbat va nazm, Poligimniya — madhiyalar, Uraniya — astronomiya, Kalliopa -
epos homiylari bo‘lgan, deb hisoblangan. Ilhom parilari obrazlari S.Bottichelli,
Ya.Tintoretto va boshqalar ijodida o‘z aksini topgan, ular turli janrlarning
gahramonlari sifatida yuritiladi, ayrimlarining nomlari, masalan, ilhom ilohi
Terpsixoraning nomi ko‘p incha baletga ko“chiriladi.

Greklar dinida Gera Kronos va Reyaning gizi, Zevsning singlisi va xotinidir.
Geraga, shuningdek, olimpiya xudolari malikasi, shaharlar va gahramonlar, nikoh
va oilaviy hayotning osmoniy homiysi sifatida sig‘inishgan. Zevs va Mayyaning
0‘g‘li Germes olimpiya xudolarining irodasini odamlarga yetkazadigan xabarchi,
cho‘ponlar, sayyohlar va savdogarlar homiysi, vafot etganlar ruhini Aidaning yer
osti saltanatiga yetkazuvchi hisoblangan. Femida yunon mifologiyasida adolatli

103



sud ilohi sanalgan. U ko‘zi bog‘lab qo‘yilgan — sovuqgonlik, vazminlik timsoli va
go‘lida tarozi — aniglik belgisi bilan aks ettirilgan. Zamonaviy leksikonda ham
antik davr ilohlari nomlari keng go‘llanilmogda. Masalan, adliyani obrazli
ravishda “Femida  tarozisi”, huqug-targ‘ibot organlari vakilini “Femida
rahnamosi” deyishadi. Zevs va Femidaning qizi Dika hagida onasidan adolat
hissini meros qilib olgan va adolat xudosi, deb aytishgan. “Berahm” Dika qo‘lida
gilich bilan jinoyatchi ortidan kuzatib yuradi va keyin uning ko*ksini teshadi, deb
hisoblangan. Afinada Dika ommaviy va xususiy da’vo bilan murojaat qilish ifodasi
sanalgan. Go‘yoki Dika Zevsga yerdagi barcha adolatsizliklardan xabar beradi.
Uning ismiga ko‘p incha Astreya (yulduzli, osmoniy) lagabi go‘shishgan. Ehtimol,
gadimgi greklar hagiqiy adolatga osmoniy kuchlar yordamidagina erishiladi, deb
tasavvur gilishgandir. Ellinizm davrida diniy mavzudagi dramatik madaniyatga
Isida, Kibela, Mitra va Demetrlarga bag’ishlangan misteviyalar, ya’ni maxfiy diniy
marosimlar ijro etilgan.

Ellinizm davrida Isida, Kibela, Mitra va Demetralarga bog‘ishlangan
misteriyalar, ya’ni mahfiy diniy marosimlar ijro etilgan. Ko‘rinib turibdiki, greklar
0‘z ilohlariga sof insoniy sifatlarni ato etganlar, ularning geneologiyasini,
shaxslararo alogalarini kuzatganlar, xatti-harakatlarini prognoz gilganlar, ular xatti-
harakatlarining psixologik va ijtimoiy sabablarini tushuntirganlar va shuningdek,
ularning obrazlarini san’atning turli shakllarida yaratganlar. Shunday qilib,
Qadimgi Gretsiya diniy mifologiyasini o‘rganish antik davr madaniyati hagida

tasavvur hosil gilishga yordam beradi.

Veda dini, braxmanizm. Veda dini va braxmanizm
Hinduiylik dinshunoslikda hinduiylikning ilk bosgichlari
sifatida garaladi. Veda dini — milod. avv. Il

ming vyillikda ko‘p gina majusiy e’tigodlarga asos bo‘lib qolgan hind-oriy
gabilalarining juda gadimiy e’tigodlariga tegishlidir. Bu din mil. avv. 1l va | ming
yillik o‘rta larida hozirgi Hindiston hududida gullab-yashnagan va
braxmanizmning, keyinchalik hinduiylikning rivojiga asos solgan. Hind dinlarining

mugaddas manbalari Vedalar, madhiyalar, Aranyaklar va Upanishadlardir. Vedaga
104



oid bu adabiyot shruti (sanskritchada — eshitilishi mumkin bo‘lgan narsa)da unga
oid diniy ta’limot asoslari bayon etilgan. Rivoyatlarga ko‘ra Vedalar o‘tmishdagi
donishmandlar — rishilarga “yagqol eshitilgan”, ular og‘zaki ravishda avlodlarga
uzatib turilgan, ammo keyinchalik kishilarda ularga qgizigish yo‘qolgan. Shunda
donishmand Vyasa tomonidan Vedalarni yozib olish tashkil qilingan, u
materiallarni samxita (sanskritchada — birgalikda saglanuvchi), deb ataluvchi 4
gismga ajratgan va ularni o‘z shogirdlariga bergan. Shunday qilib Rigveda,
Samaveda, Yajurveda va Atxarvaveda paydo bo‘lgan. Vedalar asosida ularga
izohlar vujudga kelgan: Braxmanlar (vedizm odatlarining sharhi), keyinchalik uni
o‘rmonlarda qgo‘nim topgan tarkidunyochilar va avliyolarga mo‘ljallangan
Aranyaki va turli sirli g*ayritabiiy bilimlarni va metafizik bahslarni gamrab olgan
falsafiy traktatlar bo‘Imish Upanishadlar to‘ldirdi. Rigveda gadimiy madhiyalar,
asosiy ilohlar hagidagi va ularga yordam so‘rab murojaat gilishga oid ma’lumotlar
to‘plami hisoblanadi. Samaveda - Rigveda madhiyalarini qo‘shig shaklida
gaytarishga qulay bo‘lgan to‘plam. Sig‘inish qo‘shiglari bo‘Imish mantralar
Vedalarning eng gadimiy qismidir. Yajurveda — sig‘inish sehr-jodulari va
xudolarga qurbonlik keltirish odatlari ifodalangan to‘plam. Atxarvaveda diniy

qo‘shiglar va sehrgarlik jodularini 0z ichiga oladi.

Hinduizm diniy amaliyotda meditatsiya va uning eng yuqori bosgichi —
mistik jazava muhim axamiyatga ega. Mistik jazavaga tushishga turli yo‘llar bilan
erishiladi: nafas olishning turlicha usullari, mantralar, muqgaddas obrazlar
meditatsiyasi, diniy ustozning shaxsga gipnotik ta’siri. Nafas olish usullari ikki
tamoyilga asoslanadi: 1) organizmda kislorod va karbonat angidrid nisbati va uni
o‘zgartirish. Kislorod konsentratsiyasi kuchaytirilsa tormozlanish jarayoni
boshlanadi, bu o0°‘z navbatida nafas olishning intensivlanishiga va o‘pkaning
haddan ortig kislorod olishiga olib keladi. Aksincha, o‘pkada karbonat angidrid
konsentratsiyasi ko‘p aysa — nafas olish to‘xtatilsa, miyadagi ba’zi zonalarda
go‘zg‘alishlar boshlanadi; 2) nafas olish jarayonida turli guruhdagi mushaklar,

muskullardan foydalanish ham mistik ekstazga olib kelishi mumkin.

105



Diniy amaliyotda mistik ekstazga erishish uchun narkotik moddalardan
foydalanish diniy axlog va amaliyotning eng nozik masalalaridan sanaladi. Bir
tomondan, jamoatchilik axlogi narkotik moddalardan foydalanishni yoglamaydi,
boshga tomondan, bir gator dinlarda narkotik moddalar diniy amaliyotning muhim

tarkibiy gismi bo‘lgan. Masalan, somadan olingan ichimlik hinduiylikda mugaddas

sanalgan va qurbonlik keltirish marosimlarida muhim rol o‘ynagan. Soma ilohi bu

ichimlikning xudosi sanalgan®.

“Arda Viraz Namag”ning pahlaviy matnlarida somadek ta’sir ko‘rsatuvchi
manga (soma kabi ta’sir giluvchi ichimlik) dan marosimlarda foydalanish hagida
ma’lumotlar bor’. Unda kohinlikkao‘z nomzodini go‘ygan taqvodor Virazning bu
vazifaga munosiblikka oid testdan ganday o‘tgani aytilgan. Sinov shartlariga ko‘ra
Viraz jamoat oldida mang ichimligini ichadi va transga tushadi, shundan keyin
ruhiy dunyoda ko‘rganlarini hikoya giladi. Soma nafagat ruhiy dunyoga o‘tuvchi
ko‘p rik, balki unga kiruvchi ruxsatnoma bo‘lib xizmat giladi, fagat kohin somani
jazosiz yutishi mumkin bo‘lgan va u o‘ziga xos “yolg‘onchilik detektori” bo*lgan.
Elevsin dramalarida ishlatilgan kikeon muqgaddas ichimligi, dzen choyi va
boshgalar ko‘p hollarda foydalanilgan bunga o‘xshash ichimliklardan o‘ziga xos
diniy tajribaga erishish ko‘zda tutilgan, masalan, diniy xarakterdagi arvohlarni
ko‘rish, o‘lim vasvasasidan qutilish va h.k.2. Nima bo‘lganda ham ko‘p lab dinlar
doirasida afyun vositasidan foydalanmay transga erishish usullari ishlab chigilgan.
Islomda mast giluvchi vositalardan foydalanish barcha musulmonlar uchun harom
sanaladi va tagiglangan, chunki ulardan foydalanish marosim va odatlarni amalga
oshirishda xatoliklarga, ma’naviy buzilishga olib kelishi mumkin, shuningdek,
irodani cheklab, ongni xiralashtiradi. Shuning uchun terrorchilik tashkilotlari va
ekstremistik guruhlar boshliglari yoshlarning ongini boshgarish oson bo‘lishi
uchun narkotiklarga moyilligi bo‘lganlarni yollaydilar yoki ularni shunga

o‘rgatadilar.

Braxmanlar xudolar olamiga yaqin, ularning tabagasi kshatriylarnikidan
ustun bo‘lsa-da, vedizm davrida rojalarning mavqgeyi puroxitalar statusidan ancha
106



yugori bo‘lgan. Rigvedada ruhoniyning dunyoviy hukmdorga ma’naviy Xizmatchi
sifatida bo‘ysunishi tabiiy holat, deb tan olingan®. O‘z navbatida Dxarmaga
bo‘ysunish va uni himoya qilish rojaning muhim majburiyati bo‘lgan. Jamiyatning
barcha a’zolari kabi hukmdor o‘zining Dxarma hokimiyatiga bo‘ysunishini tan

olgan va uning oldidagi 0‘z majburiyatlarini bajarishga gasamichgan.

So‘nggi vedizm davrida podshoh hokimiyatini ilohiylashtirish boshlanadi.
Manu Qonunlarida u xudolarning timsoli deb e’lon gilingan. Qadimiy matnlar buni
odamlarning Dxarma qonunlari bo‘yicha baxtli yashagan davriga, bu gonunlar
ularning galbida bo‘lganligiga bog‘lab tushuntirishadi. Ammo Kishilar ilohiy
gonunlarni unuta boshladilar va jamiyatda kuchli kuchsizni yeb qo‘yishiga
asoslangan balig gqonuni hukmron bo‘lib qoladi. Shunda xudolar inson tanasiga,
ya’ni o‘ladigan tanaga o‘z mohiyatlarining bir gismini solib, uni hukmdorning
odamlariga dxarmani go‘llab-quvvatlash va tiklash uchun tortiq gildilar. Shuning
uchun uning tarixiy davrlarda mamlakatda bo‘lmasligiga xaos holati va barcha
tabagalar uchun jamiyatning “balig gonuniga” gaytgani sababli fojea sifatida
e’tirof etilgan. So‘nggi Veda davrida hukmdor “deva”, ya’ni iloh, deb atala
boshlagan®®

Purana (sanskritda — gadimiy) ham vedizmning muhim manbayi sanaladi.
Qadimiy puranalar miloddan oldingi 1-ming yillikning o‘rta lariga taallugli, biroq
bizgacha yetib kelgan matnlar asosan 1-ming yillikning 2-yarmida paydo bo‘lgan.
Markandeya-purana, Vayu-purana, Vishnu-purana, Bxagavata-purana va Matsya-
purana ko‘p rog o‘rganilgan. Har bir purana o‘zi bag‘ishlangan xudoga sig‘inishga
mos ravishda vishnuga oid, shivaga oid yoki braxmaga oid puranalar, deyiladi,
ammo ular, umuman olganda, hinduiylikning asosiy diniy, ijtimoiy va axlogiy
tamoyillarini ifodalashgan. Shakli va mazmuniga ko‘ra puranalar gadimgi hind
eposlariga yaqin va yaratilgan barcha narsalar hagidagi rivoyatlar, afsonalar, iloh
va xudolarning geneologiyasi, donishmandlar va afsonaviy sulolalari hagida
hikoya giladi.

Puranalarning axlogiy va metafizik g‘oyalari o‘rta asr hind faylasuflarining

asarlariga o‘z ta’sirini o‘tkazgan. Dramaturg va shoirlar ham o‘z ijodlarida
107



puranalar diniy mifologiyasiga murojaat gilishgan. Yangi hind tilidagi diniy va
adabiy an’analarga xudoni ekstatik, ya’ni uni jazava tutgandek, zavg-shaqg bilan
sevish — bxakti hamda Krishna, Dxarmashastri va boshqgalar hayoti hagida hikoya
giluvchi Bxagavata- purana alohida ta’sir ko‘rsatgan.

Vedalarning xotima gismi bo‘lgan Vedanta va Upanishadlarda hinduiylik,
buddizm va jaynizm uchun umumiy bo‘lgan asosiy tushunchalar aniglab berilgan.
Hozirgi paytda ham Vedantaning izdoshlari mavjud va u din falsafasi doirasida
faol tadqiq etilmogda. Karma braxmanizm, hinduiylik va buddizmda insonning
tirikligida erdagi ishlari uchun mukofot sanaladi; u inson hayotida uning keyingi
amal giladigan taqdirini belgilovchi xatti-harakatlari yig‘indisi hamdir. Odatda
karma, deganda taqdir tushuniladi. Hinduiylik va buddizmda Sansara — tiriklik
olamining doimiy emasligi, bir tana gobig‘idan boshqgasiga o‘tishning yagona
zanjiri, tug‘ilish va o‘lishning davriyligi haqgidagi tasavvurdir. Atman — individual
ruhiy ibtido. Braxman — amal qgiluvchi barcha narsalar asosida turuvchi kosmik
ruhiy ibtido, shaxssiz absolyutdir. Katta sig‘imga ega bu tushunchaning ko‘p lab
izohlari mavjud. Vedalarda odamda individual va ruhiy ibtidoning birligi g‘oyasi
ta’kidlanadi. Vedanta diniy falsafasi va uning asosiy tushunchalari Sharg dinlari va
etikasi porofessori S.Radxakrishnan tomonidan chuqur tushuntirilgan. U 1936-
1939-yillarda Oksford universitetida dars bergan. S.Radxakrishnan, G.Chatterdji
va S.Vivekananda — vedentaning yangi davrdagi vakillaridir.

Braxmanlik Hindistonda miloddan oldingi | ming yillikda rivojlangan. O‘z
mohiyatiga ko‘ra braxmanlik — veda dinining davomidir. U 0‘z nomini mugaddas
matnlar  to‘plami hisoblanmish “Braxmanlar’dan olgan bo‘lib, u Vedalarni
to‘ldirgan unda odatlar tasvirlangan va izohlangan. “Braxmanizm”, “vedizm” va
“hinduiylik” terminlari Yevropa shargshunosligi va dinshunosligida qo‘llanila
boshlagan, Hindistonda esa hinduiylik Hindu-dxarma, ya’ni Hindlar gonuni, deb
ataladi. Braxmanizm veda oriylarining diniy an’analari va mahalliy xalg diniy
ishonchining o‘zaro aralashuvidan vujudga kelgan. Braxmanizmda animistik va
totemistik tasavvurlar, ajdodlarga va mugaddas jonivorlarga sig‘inish muhim rol
o‘ynaydi. Braxmanizm ijtimoiy munosabatlar bargarorligining asosi bo‘Imish

108



varna va kastalar amal gilishini mugaddaslashtiradi va mustahkamlaydi. U har bir
varna uchun hayot kechirish tarzining mezoni va me’yorini o‘rnatadi. Braxmanizm
har bir varna uchun 0‘z mezonini va hayot tarzi chegarasini o‘rnatib beradi. Inson
gancha  ko‘p bilimdon bo‘lsa, u o‘zining ishlari uchun shuncha ko‘p
ma’suliyatlilik bilan jon kuydiradi.

Kundalik hayotda diniy yo‘l-yo‘riglarni va murakkab odatlarni qat’iy
saglash braxmanlikning xarakterli xususiyati hisoblanadi. Braxmanizmda
tarkidunyochilik amaliyoti qo‘llab-quvvatlanadi, chunki bu karmani yaxshilaydi va
oxir-ogibatda sansaraning gayta tug‘ilishlar zanjiridan ozod giladi. Braxmanlik
dogmatikasi asosida tabiatning jonli ekanligi va barcha jonli mavjudotlarning
boshgacha shaklga kirishi hagidagi tasavvurlar yotadi. Har bir keyingi tug‘ilish —
reinkarnatsiya o‘tgan hayotdagi yaxshi va yomon xatti-harakatlarga berilgan
adolatli ajrdir. ljobiy karma insonga keyingi hayotda osmonda yashovchi bo‘lib
yoki yuqori mavgedagi oilada tug‘ilishga imkon beradi, bu ruhiy rivojlanishda
yanada ilgarilash hisoblanadi. Hinduiylik afsonalariga ko‘ra, salbiy karma jonivor,
o‘simlik sifatida yoki past tabagadagi oilada tug‘ilishga olib keladi.

Vedizm va braxmanizmni o‘rganishning muhimligi ularning jaynizm va
buddizm taraqqiyotiga turtki berganligi va hinduiylik taraqgiyotida muhim bosqgich
ekanligi bilan belgilanadi. Vedizm va uning maktablari asosida ko‘p lab
yo‘nalishlar vujudga kelgan va ularning har biri mugaddas matnlarni o‘ziga xos
tushuntirishadi. Veda mifologiyasining ba’zi personajlari “Maxobxorat” va
“Ramayana” kabi hind eposlarida uchraydi.

Vedizm marosimlari murakkablashgan sari ularni bajaradigan ruhoniylar
soni ham ko’paygan. Keyinchalik, hind jamiyatining tabagalanishi natijasida
imtiyozli ruhoniylar — braxmanlar tabaqgasi tashkil topdi. Hinduiylikning
boshlang‘ich bosgichida tuzilgan Rigvedada shoh - rojaning ilohiy tabiatga egaligi
hagida ma’lumot yo‘g. Unga ko‘ra Roja Purukusha yarimxudo — ardxadeva
gahramon sanalsa-da, yerdagi boshgarish ishi bilan shug‘ullangan, xudolar esa
osmonda hukmronlik gilganlar. Roja hokimiyati ilohiy hokimiyatga giyoslangan,
ammo uning shaxsi ilohiylashtirilmagan!!. Rigvedada rojaning dunyoviy

109



majburiyatlari bilan uning shaxsiy ruhoniysi — puroxitining diniy majburiyatlari
bir-biridan qat’iyy ajratilgan. Boshgarish muvaffagiyati dunyoviy va diniy
hokimiyatning muvozanatiga bog‘liq bo‘lgan: roja braxmanlarning imtiyozlariga
daxl gilmagan, puroxita esa doimo hukmdorga xizmat gilgan. Shunday qilib,
kshatriylar — hukmdorlarva braxmanlar — ruhoniylar hokimiyatlarining bir-birini
0‘zaro nazorat qilishi jamiyatni “muqgaddas” yoki “dunyoviy” mustabidlik —
zolimona hukmronlikdan himoya gilgan.

Hinduiylik nafagat dinni balki uning ko*p lab shakllari, e’tiqodlari, hayot
tarzini ham anglatadi. Hinduiylikning shakllanish jarayoni ko‘p ming yillar davom
etgan. Hinduiylik so‘zi “hind””* so‘zidan kelib chiggan va G*arbiy va O‘rta Osiyo
xalglari Hind, deb atagan daryo nomidan olingan. VIII asrda “hindu” so‘zi orgali
hindlarni, ya’ni Boburiylar davlatining islomni gabul gilmagan barcha aholisini
nomlay boshlaganlar. “Hindus” va “hinduiylik” atamasida bu mazmun hozirgacha
saglanib qolgan. Hindiston Kkonstitutsiyasiga muvofiq sikxizm,  jaynizm,
buddizmga e’tiqod qiluvchilar “hindus” deyiladi. Ammo baribir, ilmiy adabiyot
sikxlar, jaynlar va buddistlarni hindularga qo‘shmaydi va ularning ta’limotlarini
hinduiylik bilan bog*lamaydi.

Hiduiylikning ilk bosgichi — vedizm va braxmanizm — miloddan oldingi I11-
Il ming vyilliklarda Hind vodiysida amal qilgan Xarrap sivilizatsiyasidan
boshlanadi. Bu hududga hind-yevropa tilida gapiruvchi ko‘p lab xalglar ko‘chib
kelgan. Bu sivilizatsiya dini hind xudosi Shiva bilan ko‘p umumiylikka ega bo‘lgan
xudolarga sig‘inishga asoslangan. Il ming yillik o‘rtalarida Hindiston shimoli-
g‘arbiga keyinchalik veda sanskriti tili, deb atalgan tilda so‘zlashuvchi oriy
gabilalari kirib kela boshlagan. Oriylar Rigvedada dasa deb atalgan mahalliy
gabilalar bilan aralashib ketishgan. Bu tilda veda dini asoslari yaratilgan. Qadimgi
Hindiston jamiyatining juda turli-tuman tuzilgani varna va kastalarning vujudga
kelishiga olib kelgan. ljtimoiy zinapoya tepasida braxmanlar — Veda bilimdonlari
va marosim ijrochilari turishgan.

Mil.avv. | ming yillikda Hindistonda braxmanizm targalgan. Mil.avv. | ming
yillik o‘rta larida braxmanizmning mavqgeyi susaygan va u vaqgtincha buddizm va

110



jaynizm tomonidan siqib chigarilgan. Shunday qilib, Mil.avv. | ming yillik oxiriga
kelib, Hindistonda Vedalarga zid bo‘lmagan, ammo yangi hayot sharoitlariga mos
bo‘lgan ko‘p lab turlicha diniy ta’limotlar amal gilgan. Milodiy | ming yillik
boshida braxmanizm hinduiylik shaklida yana gayta paydo bo‘lgan.

Hinduiylik diniy amaliyoti Vishnu va Shiva xudolariga sig‘inish va
qurbonlik keltirish odatlari bilan bog‘lig. Veda dinining tobora murakkablashib
boruvchi marosim va odatlari ularni amalga oshiruvchi kohinlar sonining ko‘p
ayishiga olib kelgan. Jamiyatda ijtimoiy tabagalanish natijasida imtiyozga ega
bo‘lgan kohinlar juda ham hurmat qilinuvchi tabaga — braxmanlar varnasini
vujudga keltirganlar. Kshatriylar (sanskritda hukmdorlik, hokimiyat) ham jamiyat
elitasiga taallugli bo‘lgan. Ular davlatni boshqgaruvchilar, mansabdor shaxslar, yer
egalari, professional harbiylar bo‘lishgan. Miloddan oldingi VI asrda aynan
hukmdor oilasida shahzoda Gautama tug‘ilgan, keyinchalik u Budda bo‘lgan. Yer
egalari, savdogarlar, hunarmandlar vayshi varnasiga garaganlar, xizmatkorlar esa
eng past varna — shudralarbo‘lishgan.

Jamiyatning kasta-varna tuzilishi amal qilishini mugaddaslashtirgan
gonunlar — Manu gonunlari mavjud bo‘lgan. Hind mifologiyasida Manu — gadimgi
donishmand, braxmanizm asosida turuvchi diniy-huquqgiy gonunlar muallifidir.
Jamiyatning kastalarga bo‘linishi qoldiglari hozirgi Hindistonda hali ham mavjud
bo‘lib, ijtimoiy noroziliklarni vujudga keltirmoqgda. Ular inson huquglari, gender
tenglik, diniy bag‘rikenglik sohasidagi xalgaro aktlargaziddir.

Hinduiylik ibodatxonalarda, jamoat va oilada, mugaddas joylarda amalga
oshiriladi. Ular dindorlar ruhiyatiga kuchli emotsional ta’sir ko‘rsatadi, chunki ular
o‘zida sig‘inish, musiga, xor qo‘shiqchiligi, marosim ragslari, meditatsiya
amaliyoti kabilarning turli kombinatsiyalarini jamlab olgan. Madhiyalarni kuylash
va ibodatxona ragqoslarining chigishlari vositasida Braxma qudratining sirliligini
his qgilish kuchayadi. Ularning o‘ziga xosligi unumdorlik, hosildorlik g‘oya va
simvolikasining ustuvorligi, ayol ibtidosi rolining muhimligi, odatlarga oid
amaliyotning haddan ortig emotsionalligi, ya’ni ekstatlik, qurbonlik
marosimlarining muhimligi sanaladi. So‘nggi braxmanizm g‘oyalari va tantrizm

111



amaliyoti hinduiylik jonkuyar kohinlarining ijtimoiy gatlami va sadxu darveshlari
vujudga kelishiga ta’sir ko‘rsatgan. Hinduiylikda ibtidoiy ishonch totemizm va
fetishizmning muqgaddaslashtirilgan  ko‘p lab elementlarida saqlanib qolgan
(masalan, sigir va ilonlarga, Gang daryosiga, lotos guliga sig‘inish va boshgalar).

Hinduiylik xudolari panteoni ancha ko*‘p sonlidir, ularni ikki guruhga
ajratish mumkin: osmoniy ilohlar— Surlar, masalan, hagigat va adolatli tartibot
xudosi — Varuna, Quyosh xudosi — Surya hamda Asurlar pastrog darajadagi
ilohlar, yer xudolari va tabiiy kuchlar ilohlari. Asurlar orasida Olov xudosi,
zulmatni quvuvchi — Agni, mugaddas va uning nomidagi mast giluvchi ichimlik
xudosi — Soma. Qurbonlik marosimiga oid odatlarida, shuningdek, diniy trans
holatga kirishda somadan foydalanish zarur sanalgan. Tabiiy kuchlar ilohlari
orasida momagaldirog, chagmoqg va yomg‘ir xudosi, shu bilan bir gatorda ajoyib
jangchi bo‘lgan Indra muhim sanalgan. Asuralar buddizmda boshgacha ko‘rib
chigilgan.

Hinduiylikda xudolarning Yerda mujassam bo‘lishi — avatara (sanskritda —
“pastga tushgan”; “namoyon bo‘lgan”, “timsol”) haqgidagi tasavvur mavjud.
“Maxobxorat” va Ramayana” eposlarida hamda puranalarda Vishnuning ko‘p lab
avatarlari hagida hikoya gilinadi. Masalan, Vishnu ilohining Krishna va Rama
gahramonlari obrazlarida, shuningdek, balig, to‘ng‘iz, toshbaga va boshga
jonivorlar ko‘rinishida namoyon bo‘lishi, ularning erdagi gahramonliklari
to‘g‘risida aytiladi. Ularning ba’zi muhimlari, masalan, Krishna, alohida sig‘inish
obyektlariga aylanishgan. Hinduiylikdan alogasini yo‘qotmay, krishnaizm mustagqil
dinty ahamiyat kasb etgan. Hinduiylikda Krishna go‘rgmas jangchi va oqil
siyosatchi, ammo dushmanlariga nisbatan makkor, o‘z ahdini buzuvchi bo‘lgan.
Braxmanizmda Shiva xudosi ko‘p hollarda “jonivorlar xo‘jasi” sifatida, ko‘p incha
ragsga tushayotgan holda Shiva-Nataraja tasvirlanadi va Borliq ritmi va kosmik
energiyasi sifatida gabul gilinadi. Shuningdek, u o0‘z dushmanlarini kulga
aylantiruvchi peshonasidagi uchinchi ko‘zi bilan, ba’zan xayolga cho*mgan aqlli-

zohid ko‘rinishida tasvirlanadi.

112



Shiva obrazida muhabbatga va halokatga oidikki garama-garshi tavsif
mavjud. Krishnaga sig‘inish kabi Shivaga sig‘inish ham shivaizm sifatida mustaqil
ahamiyat kasb etgan. Shaktiga (sanskritda — kuch, energiya) sig‘inish — ayolning
yaratuvchilik energiyasini ilohiylashtirish, Shiva energiyasining timsoli sifatida
tushuniluvchi shaktizm hisoblanadi. Ko‘p incha uni Deviga, ya’ni Shivaning yori
bo‘Imish va turli ko‘rinishlarda yerga tushuvchi va turli nomlanuvchi xudoga
sig“iniladi. Durga (“Uzoglashtirilgan™), Kali (“Qora”) — jinlar bilan kurashayotgan
Shaktining timsoli, g‘azabdan qoraygan, qonli og‘iz va tishlari bilan aks ettiriladi.
Uning marjoni mag‘lub bo‘lgan jinlarning kesilgan bosh va qo‘llaridan yasalgan.
Tinchliksevar Shakti — bu Parvati, Uma, Gauridir. Bu yerda ham to‘lig garmoniya
yo‘q, afsonalar kelishmovchiliklar hagida xabar beradi, ularda hamma vagt ham
Shakti g‘alaba gozonmagan. Kalining yerda yotgan Shivaning ustida ragsga
tushayotgan tasviri keng targalgan. Bu kartina ikki xil sharhlangan: ba’zilar
Shaktisiz Shiva passivdir, shuning uchun u yerda yotibdi, Shakti uchun ham
suyanchiq kerak, unga buni Shiva beradi, deydilar; boshgalar esa ushbu syujetning
boshga variantlariga, ya’ni g‘azablangan Shaktining umr yo‘ldoshini o‘ldirish
sahnasiga suyanishadi. Bu quyidagicha izohlanadi: kartina jilovlanmagan kuchi
uchun o‘z tayanchini yo‘qotishi mumkin bo‘lgan yolg‘izlikni aks ettiradi. Shak-
shubhasiz, mifologik syujetlar va tasviriy san’ato‘zida munosabatlar garmoniyasi
va yolg‘izlik hagidagi chuqur falsafiy masalalarni, jinslar psixologik
muammolariga oid fikrlarni, ijtimoiy barqgarorlik masalalari va tinchlik uchun
kurashni gamrab olishi mumkin.

Yoga (sanskritda — “usul”, “yolg‘izlashuv”, “mustahkamlash™) — ma’naviy
taraqgiyotga erishish magsadida tana va ongni tozalash uchun foydalaniluvchi
maxsus usullar va mashqlar to‘plamidir. Yoga falsafiy maktabi eramizdan.avv. Il-
Il asrlardan beri hinduiylik falsafasi nazariyasi va amaliyotini umumlashtirib
tushuntirib kelgan. Ulardan eng ommabopi — Yoga-darshana falsafiy maktabi ruhiy
ozodlikka erishishning quyidagi 8 bosgichini ishlab chigdi: 1) besh turdagi
tagvosiz xulgdan bosh tortish; 2) beshta majburiy qoidaga amal qilish; 3)
meditatsiya uchun to‘g‘ri holat; 4) to‘g‘ri nafas olish; 5) sezgi organlari diggatini

113



ularning obyektidan tortish; 6) diggatni bir joyga to‘plash (meditatsiya); 7)
diggatda tutib turilgan obyektni mushohada qilish; 8) fikrning tiniglashuvi,
oydinlashuvi, ravshanlashuvi. Hozirgi zamonda hinduiylik keng targalgan milliy
din bo‘lsa-da, uning Hindistondagi zamonaviy diniy konfessiyalar orasidagi
hissasi asta-sekin kamayib bormoqda. Hinduiylikda jahoniy din bo*Imish buddizm
hamda jaynizmning asosiy tushunchalariga asos solingan. Hinduiylikning diniy
san’ati dunyo madaniyatini adabiyot, musiqa, haykaltaroshlik, me’morchilik va
tasiriy san’atning bebaho yodgorliklari bilan boyitdi, desak mubolag‘a bo‘Imaydi.
Hinduiylikning turlicha maktablari va yogada ishlatiluvchi meditatsiya texnikasi,
diggatni jamlash, psixosomatik usullar va nafas olish amaliyoti tibbiyot, sport va
pedagogikada keng go‘llanilmoqda.
Konfutsiylik. | Konfutsiylikka Kun-tszi tomonidan asos solinib, uning
Daosizm davomchilari tomonidan rivojlantirilgan. Bu Xitoy, Koreya,
Yaponiya hamda bir gator mamlakatlar diniy ta’limotiga kirgan
diniy-falsafiy ta’limotdir. Shu bilan birga Konfutsiylik — bu siyosiy, iqtisodiy va
ijtimoiy jarayonlarning ma’muriy tizimi va oliy boshgaruvchisi, bir so‘z bilan
aytganda butun xitoy hayot tarzining asosi hisoblanadi. Konfutsiylik ikki ming
yildan ortig vaqt davomida xitoy xalgi ongi va hissiyotini shakllantirib keldi,
ularning ishonchi, ruhiyati, xulg-atvori, fikrlashi, maishiy hayot tarziga o‘z ta’sirini
0‘tkazib, chuqur iz goldirdi.

Konfutsiy (Kun-tszi, mil.avv. 551 — 479-y.) chjou Xitoyi kuchli ichki ijtimoiy
tanglik holatida bo‘lib turgan va Kkatta ijtimoiy-siyosiy larzalar davrida yashagan. U
davrlarda Van hukmronligi allagachon susaygan edi. Patriarxal-urug‘chilik
me’yorlari buzilayotgan, o‘zaro nizolarda urug‘chi zodagonlik o‘lib borayotgan
edi. Oilaviy urug‘- aymoqchilik hayoti gadimiy ustunlarining halokatga uchrashi,
o‘zaro nizoli kelishmovchiliklar, amaldorlarning sotqinligi va ochko‘zligi, oddiy
halgning musibati va azob-uqubatlari — bularning hammasi mamlakat an’anaviy
negizlari tarafdorlarining keskin tangidiga duch kelgan davr edi. O‘z asrini tangid

gilgan va o‘tgan asrlar yuksak ma’naviyatini yugori go‘ygan Konfutsiy shu

114



tagqoslashlar asosida o‘zining mukammal inson namunasi “tszyun-tszi” g‘oyasini
ilgari surdi.

Konfutsiy fikricha mukammal inson ikkita eng muhim fazilatlarga ega bo‘lishi
shart: insonparvarlik va burch hissi. Insonparvarlik (jen) kamtarlik, bosiglik,
afzallik, beg‘arazlik, insonga muhabbat va boshgalarni 0‘z ichiga olishi va amaliy
jihatdan namoyon bo‘lishini ta’kidlagan. Jen — bu gadimgi odamlar ega bo‘lgan
mukammaliklar yig*indisi, deyarli yetishish qiyin bo‘lgan mukammallik namunasi
hisoblangan. Konfutsiy 0‘z zamondoshlari ichidan fagat o‘zini va eng sevimli
shogirdi Yan Xueni insonparvar, deb hisoblar edi. Shuningdek, haqiqiy tszyun-tszi
burch hissiga ham ega bo‘lishi kerakligi ta’kidlangan. Burch — bu insonparvar Kishi

0‘zining ezgu ishlari gatorida 0‘z zimmasiga oladigan axlogiy majburiyatdir.

Konfutsiyning fikricha burch hissi manfaatdorlik omili bilan emas, balki
bilim va oliy tamoyillar bilan belgilangan. Konfutsiy “Olijanob odam burch
hagida o*ylaydi, past odam foyda hagida gayg‘uradi”, deb ugtirgan. U shuningdek,
gator boshga tushunchalarni ham ishlab chiqdi: sadogat va samimiylik — chjen;
odob saglash, rasm-rusum va udumlarga rioya qilish - shular jumlasidandir. Ushbu
tamoyillarga rioya etish har bir axlog-odobli erkakning majburiyati bo*lishi shart,
deb keltirgan. Bu mukammallik unga taqglid gilish uchun majburiy bo‘lib borardi,
unga yaginlashish ijtimoiy nufuz va sharaf ishi edi, aynigsa, oliy tabaga vakillari:

olimlar, amaldorlar, byurokrat-ma’murlar uchun dasturul amal bo‘lishi kerak edi.

Konfutsiylikning ilk ko‘rinishida axlog masalasi birinchi o‘ringa go‘yilgan,
diniy e’tiqod esa ikkinchi darajali sanalgan. Konfutsiy yuqgori ma’naviyat uchun
kurashuvchi mukammal inson obrazini yaratishga harakat gilgan. Lekin uning
ta’limoti rasmiy ravishda ta’limotga aylana borishi bilan, oldingi gatorga uning
ma’nosi emas, balki o‘zining gadimga sodiglik, keksalarga hurmat, yuzaki
kamtarlik, saxovatpeshalikning tashqi shakli birinchi o‘ringa chiqdi. O‘rta asrlarda
Xitoyda har bir odamning ijtimoiy-mansab iyerarxiyasiga garab, ma’lum odob-
axlog me’yorlari va andozalari asta-sekin to‘planib, qonunlashtirilib borildi.

Hayotning har bir oni, har ganday holati, tug‘ilish va o‘lim, maktabga o‘gishga

115



Kirish va xizmatga tayinlanish — doimo va hamma narsada gat’iy belgilab qo‘yilgan
va hamma uchun majburiy odob-axlog goidalari hisoblangan. Li-tszi traktatiga
bilish va amalda go‘llash lozim bo‘lgan qoidalar kiritilib, odam ularga gancha
ko‘p rioya etsa, uning jamiyatdagi o‘rni shuncha yugori bo‘lgan. Konfutsiylik
etikasi asosida quyi turuvchilar holati tahqir sifatida ko‘rilmagan. Bunday yo‘l
tutish boshlig va bo*ysunuvchi orasida paydo bo‘lishi mumkin bo‘lgan ruhiy
keskinlikni olib tashlaydi. Bo‘ysunuvchining sadogati rahbarning insonparvarligi
bilan tagdirlanadi.

Konfutsiy ijtimoiy tartib asoslarini har bir Kishi 0‘z ishi mas‘uliyatini yuqori
darajada his gilgan holda bajarishida ko‘rgan, ya’ni “ota — otaligini, o‘g‘il -
o‘g‘illigini, shoh — shohligini, amaldor — amaldorligini qilsin”, shundagina
hamma narsa 0°‘z joyiga tushadi, hamma o‘z huqug va majburiyatlarini biladigan
bo‘ladi, o‘ziga lozim ishni bajaradi. Shu yo‘sinda tartibga solingan jamiyat ikki
eng asosiy toifadan — “yuqorilar” va “quyilar” — o*ylovchi v boshgaruvchilardan
hamda mehnat qiluvchi va bo‘ysunuvchilardan iborat bo‘lishi shart. Jamiyatni
“yuqori” va “quyi” ga ajratadigan me’zon kishining kelib chigish nasl-nasabi
emas, davlati ham emas, balki gay darajada tszyun- tszi mukammaligiga
yaqginligida bo‘lgan.

Konfutsiy xalg manfaatini boshgaruvning yakuniy va oliy magsadi, deb
bilgan. Birog bir vaqtning o‘zida u xalgning o‘ziga 0‘z manfaatlari tushunarsiz va
erishib bo‘lmas ekanligini tushunar edi. Shuning uchun ham o‘qimishli
konfutsiylar — boshgaruvchilar homiyligisiz xalgni hech qanagasiga eplab
bo‘Imaydi: “Xalgni lozim bo‘lgan yo‘ldan  borishga chorlash kerak, lekin
nimagaligini tushuntirish kerak emas”, — degan fikrni aytganlar. Davlat — bu katta
oila, oila esa kichik davlat. O‘z oilasida tartib o‘rnata olmagan odam davlatda ham
tartib o‘rnata olmaydi.

Nima bo‘lganda ham shakl-shamoilga rioya qilish, 0‘z shaxsini
yo‘qotmaslik, bularning hammasi alohida muhim rol o‘ynagan, bargarorlik garovi,
deb garalgan. Konfutsiylik mamlakatning osmon bilan shuningdek, ayni paytda
osmon nomidan dunyoda yashab turgan turli gabilalar va xalglar bilan o‘zaro

116



munosabatlarni tartibga solib turuvchi sifatida namoyon bo‘ladi. Konfutsiylik in-
chjou davrida yaratilgan Yuksak osmon osti boshgaruvchisi — “Osmon o‘g‘li”,
imperator, hukmdorga sig‘inishni qo‘llab-quvvatlagan va ko‘klarga ko‘tarib
ulug‘lagan.

Konfutsiylik har yangi avlod tomonidan yangicha tushunilgan, 1949-yildan
keyingi madaniy revolyutsiya yillarida esa tangidga uchrab, unutilib ketgan. Uning
urf-odatlari va me’yorlari Xitoydagi etnik xitoyliklar orasida, shuningdek,
Tayvanda keng targalib, hanuz urf-odat marosimlarida saglanib kelmoqda.

Daosizm. Dao hagidagi ta’limot bo‘lib, mil. avv. IV-IIl asrlarda paydo
bo‘lgan. Uning asoschisi hozirgi zamon tadgigotchilari tomonidan afsonaviy shaxs,
deb hisoblangan faylasuf bo‘lgan. Chunki uning hagida ishonchli tarixiy va
biografik ma’lumotlar yo‘q. Rivoyatlarga garaganda u Xitoydan ketib golgan va
chegara nazoratchisiga o‘zining Dao-de- tszin asarini qoldirib ketishga rozi
bo‘lgan. Ushbu asarda daosizm asoslari, Lao-Tszi falsafasi bayon etilgan. Ta’limot
markazida — ulug® Dao, borligning umumiy gonuni hagidagi g‘oya asosiy o‘rinni
egallaydi. Dao hamma joyda, hamma narsada, har doim mavjud va chek-
chegarasiz hukmronlik giladi. Koz bilan ko‘rib, quloq bilan eshitib bo‘Imaydigan,
sezgi organlari uchun sezilarsiz, doimiy va tugamaydigan, nomsiz va shaklsiz,
barcha narsani boshlab beradi, dunyodagi hamma narsa uchun shakl va nom
beradi. Hatto ulug® Osmon ham Daoga ergashadi. Daoga izdosh hayotining
magsadi ham, mazmuni ham Daoni anglash, unga ergashish, u bilan birlashishdir.
Daosizm ta’limiga ko‘ra Dao o°zining emanatsiyasi, ya’ni De orgali ko‘rinadi.
Daosizm falsafasida u kosmik ibtido namoyon bo‘lishining tashqi shakli. Hamma
narsani Dao yaratadi. Daosizmga ko‘ra inson tanasi mikrokosmni — ruhlar va ilohiy
kuchlar yig‘indisini tashkil etadi hamda erkak va ayol ibtidosining o‘zaro
harakatlari natijasidir. Abadiylikka yetishish uchun harakat gilayotgan odam, eng
avvalo, ushbu monada- ruhlar (ular 36 000 ga yagin) tanani tashlab chiqib ketishga
intilmasliklari uchun sharoit yaratib berishlari shart. Daoslar bunga ovqatlanishni
chegaralash hamda maxsus jismoniy va nafas olish mashg*ulotlari orgali erishishni
nazarda tutganlar. Mangulikka erishish uchun nomzodning o‘zi ham 1200 dan ortiq

117



ezgu ishlarni gilgan bo‘lishi shart va bunda birgina yomon ish hammasini yo*‘qqa
chigarishi mumkin. Daosizm bo‘yicha uzoq yashashning shartlari — “tanani
oziglantirish”, ya’ni gat’iy parhezga rioya qgilish, organizmga jonlantiruvchi efirni
chagiruvchi maxsus nafas olish mashqglarini bajarishdir.

Daosizm asrlar davomida parvoz va qulashlarni, qo‘llab-quvvatlash va
quvg‘inlarni boshdan kechirdi va ba’zan biron shajaraning rasmiy ideologiyasiga
aylandi. U jamiyatning eng sara o‘qimishlilari uchun ganday kerak bo‘lsa, xitoy
jamiyatining kamsavod o‘rta sinfi uchun ham shuncha kerak bo‘lgan. Ziyolilar
ko‘p incha daosizmning falsafiy nazariyasiga, uning gadimiy soddalik va
tabiiyligiga, tabiat bilan uyg‘unlashishiga hamda o‘zini ko‘rsata olish erkinligiga
murojaat etardi. O‘rta sinflarni  mulkni teng bo‘lib beruvchi ijtimoiy
xomxayolliklar o‘ziga tortardi. Xitoyda daosizm rasmiy-ideologik gadriyatlar
tizimida kamtargina joyni egallagan, ammo markazlashtirilgan hokimlik
pastlashgan tanglik davrlarda daosizm oldingi gatorga chigar edi.

Hozirgi vagtda daosizm — Xitoyda, Tayvanda, Syanganda va Xitoy
emigrantlari orasida ommabop. Daosizmning gayta tug‘ilishi ma’lum darajada
ichki uyg‘unlikka ijobiy ta’sir ko‘rsatuvchi tsigun (maxsus nafas texnikasi,
ushuning bir turi) gimnastikasining ommaviylashishiga ham sababchidir. Daosizm
tibbiyotning bir gator sohalariga va minerologiyaga, falsafa va adabiyotga katta
ta’sir ko‘rsatdi. U buddizmning ayrim g*‘oyalari va sig‘inishlarini o‘z ichiga oldi,
neokonfutsiylik rivojlanishiga ta’sir ko‘rsatdi.

Sintoizm asosiy aqgidalari Sinto atamasi (yapon. sinto — “xudolar yo‘li”
va marosimlari (ta’limoti)) birinchi bo‘lib VI asr boshlarida
muomalaga Kiritilgan. VIIl asrning boshlarida

sintoizmning Yaponiya davlatining milliy dini sifatida shakllanishiga ibtidoiy
animistik, totemistik va fetishistik g‘oyalar hamda buddizm, konfutsiylik, daosizm
diniy-falsafiy tizimlari o‘z ta’sirini o*tkazdi. Shu bois, sintoizm yagona diniy agida
va marosimlarga ega emas. Zamonaviy yaponshunoslikda “sintoizm” atamasining

talgini va undan to‘g‘ri foydalanish masalasi ko‘p incha bahsli bo‘lib, sintoizm

118



tarixini har biri alohida o‘ziga xos agida va marosimlarga ega bo‘lgan diniy-
falsafiy an’analar sifatida o‘rganish tendensiyasi mavjud*2.

Sintoizm afsonalari Kyusyu orolining shimoliy gismi va Yaponiya markaziy
gismining mahalliy xudolariga ibodat qgilish hagida hikoya giladi. Qadimgi
yaponlarda urug‘-gabila xudolari *“udzigami”lar (“udzi” urug‘-gabila; “kami” -
xudo) alohida ahamiyat kasb etgan. Qadimgi yaponlar e’tiqodiga ko‘ra daryo, tog*,
o‘rmonlar kamilarning qudrati sintoizm asosiy xudolarning kuchidan afzal
sanalgan. Mahalliy kamilar urug‘-gabilani himoya qilib yaponlar hayotining barcha
sohalarida yordam beruvchisi hisoblangan®®. Shuningdek, sintoistlar zilzila, bo‘ron
kabi barcha tabiiy kuchlar kamilarga ibodat gilganlar.

Keyinchalik, asta-sekin ko‘p lab kamilar gatorida “Quyoshli” Amaterasu
asosiyga aylandi. Sintoizm mifologiyasiga ko‘ra u Yaponiya orollarini yaratib
Ninigini  “ilohiy” imperator sulolasining asoschisi qilib yuboradi. Unga
hokimiyatning ramzi sifatida uch mugaddas narsa — ko‘zgu (ilohiylik timsoli),
gilich (qudrat timsoli) va yashma (sadogat va fidoiylik timsoli) topshirildi. 701-
yilda tuzilgan “Taixoryo” qonunlari esa bu agidani ma’qullab, sintoizm diniy
ma’muriyati tuzdi va davlatdagi diniy bayramlar ro‘yxatini tasdigladi. 712-yilda
yapon orollarining barcha xalglar afsonalari (“Kodziki”) yaratildi, oradan ikki asr
0‘tib esa, “Marosimlar majmuasi” paydo bo‘ldi.

Sintoizm marosimlari (Matsuri) turli shakllarda amalga oshiriladi: uyda amalga
oshiriladigan  kundalik oilaviy ibodatlar, ibodatxonalarda o‘tkaziladigan
marosimlar, umumxalg nishonlanadigan diniy bayramlar. lbodatxonalar uchun
umumiy bo‘lgan jihatlar mavjud: tozalash marosimi (haray); o0zig-ovqat,
ichimliklar, pul va shu kabi hadyalar gilish (sensen), iltijo o‘gish (norito) va
birgalikda hadya gilingan ovqatlarni yeyish marosimlari kabilar.

Sinto ibodatxonasi manzarali joyda qurilib, ikki yoki undan ortiq binolardan
iborat bo‘ladi. Asosiy xondanda sintay, ya’ni mujassamlashgan kami yashirilgan.
Sintay turli narsalar bo‘lishi mumkin: kami nomi yozilgan taxtacha, tosh, oyna va
b. Xondanning yonida xayden, ya’ni sintoizm marosimlari o‘tkaziladigan xona
mavjud. Ibodatxonaning ramziy darvozasi (tori) odatda gizil rangga bo‘yalgan

119



gimmatbaho taxta-yo‘g‘ochdan yasalgan. Ko‘p incha, bitta sinto ibodatxonaning
dindorlar tomonidan taqdim etilgan bir necha torilari bo‘lishi mumkin,

6-asrdan boshlab Koreya va Xitoydan Yaponiyaga buddizmning kirib kelishi
sintoizmning aqida va marosimlariga ta’sir ko‘rsatdi. “Ryobusinto”, deb
nomlangan bu ikki dinning birlashishi yapon tilidan “buddizm va sintoizm yo‘li”,
deb tarjima gilinadi. Ko‘pgina yaponiyaliklar ikki dinning marosimini o‘tkazadilar.
Nikoh, tug‘ilish va boshga quvonchli hodisalar bilan bog‘liq marosimlar odatda,
sinto ibodatxonalarida nishonlansa, xotirlash marosimlari esa buddizm goidalariga

muvofiq o‘tkaziladi.

XVII-XVIII asrlarda “Kokugaku — Milliy maktab”ining Kamo Mabuti,
Motoori Norinaga va boshga allomalari ibtidoiy sintoizmning “gayta tiklanishi”
jarayonini faol go‘llab-quvvatlab, tennoizmni, ya’ni imperatorga sig‘inish an’anani
gayta tikladilar. 1867-1868-yillar ingilobidan keyin, Ikkinchi jahon urushi (1939-
1945) vyillarida sintoizm buddizm bilan birga imperator va hukumat tomonidan
gattiq go‘llab- quvvatlandi. Biroq Ikkinchi jahon urushidagi Yaponiya mag‘lubi-
yati sintoizmning obro‘siga putur yetkazdi. Yaponiya konstitutsiyasi (1947-y.)
dinni davlatdan ajratishni ta’kidladi, ba’zi sintoizm adabiyotlari tagiglandi,
ruhoniylar sobig rasmiy magomidan mahrum bo‘ldi va yapon imperatori 0‘zining
“ilohiy” magomini rasmiy tark etgan. Biroq keyingi yillarda sintoizm asta-sekin
0‘z ta’sirini qayta tiklashga kirishdi va 0‘z ta’limotini biroz modernizatsiya gildi*.
Ruhoniylar sintoizm talimotini Kokugakuin (Tokio) va Kogakkan (Ise) xususiy
universitetlarida o‘rganadilar.

Xulosa qilib aytish mumkinki, sintoizmning shakllanishi ibtidoiy dinlar hamda
buddizm, daosizm va shular kabi diniy-falsafiy tizimlar ta’sirida kechdi. Aynan
boshga diniy tizimlar ta’sirida u yaxlit agida va marosimlarga ega bo‘Imadi. O‘z
o‘rnida yapon millati ma’naviyati va davlat boshgaruviga katta ta’sir ko‘rsatgan

sintoizm bugungi kunda ham o*zining ahamiyatini saglab kelmoqda.

Yahudiylik | Yahudiylik — yahudiy xalgining dini. Garchand yahudiylik ildizlari

ilgarirog, miloddan oldingi Il ming vyillikda, payg‘ambar Muso faoliyati bilan
120



bog‘lig holda paydo bo‘lgan bo‘lsa-da, rasman miloddan oldingi I ming vyillikda
Yagin Sharqgda vujudga kelganligi aytiladi. Dinning nomi Yahudiya podshohligi
nomidan kelib chiggan. Toraning to‘rtinchi kitobiga muvofiq (ivritda — “Sahroda”
va rus provoslav cherkovi bosh idorasi — sinodga ko‘ra “Sonlar”) yahudiylik
dinning nomlanishi 12 yahudiy gabilalari ichida eng ko‘p sonli bo‘lgan Yahudo
gabilasi nomi bilan bog‘lig. Milodiy XI asr oxirlari — miloddan oldingi 977-
yillarda eng yuqori kuch-qudratga erishgan Yahudiya davlati podshohi va
payg‘ambari Dovud Yahudo gabilasining yuqgori mavgega erishishi “yahudiy”
so‘zi ham millat, ham diniy e’tiqod sifatida ishlatilishiga turtki bo‘lgan. Yahudiylik
gadimgi monoteistik milliy dinlaridan biridir. Uning ayrim sfarimholatlarda boshqa
xalglar — xazarlar, karaimlar, ashkenazilar orasida targalishi, hinduiylikning
Hindistondan tashgariga yoyilishi kabi, ularni jahon dinlariga aylantira olmadi.
Chunki bu kabi hodisa ushbu dinlar shakllanishida hal giluvchi rol o*ynamagan.

Sfarim — yahudiylik diniy ta’limotining mugaddas yozuvi, uning manbasi
sanaladi, u gadimgi yahudiy gisgartma so‘zi (abbreviaturasi)da Tanax nomi bilan
ma’lum. Bu uning tarkibiy gismlari nomlaridan olingan: Tora (Qonun), Neviim
(Payg‘ambarlar) va Ktubim (Yozuvlar)®®. Tanax gadimiy yahudiy tilida yozilgan
24 kitobdan tashkil topgan bo‘lib, uch gismga bo‘linadi: Tora (gadimgi yahudiycha
Torah — jarahdan olingan bo‘lib, o‘gqitmog ma’nosini bildiradi) yoki yahudiy
“Qonun”ining eng mugaddas qismi — “Besh kitobi”dir. Neviim Kkatta
Payg‘ambarlar va kichik Payg‘ambarlar kitoblariga bo‘linadi. Ktubimga Bitiklar
kitobi kiradi. Talmud — yahudiylikning diniy-axlogiy, marosimlar va huquqiy
goidalariga oid to‘plam. U dindor yahudiylar uchun gonunchilik va sud asosi
hamda axlogiy kodeks sanaladi.

Yahudiylikning 13 aqgidalari “Men to‘liq ishonch bilan ishonaman...”
so‘zlari bilan boshlanadi. Xudo so‘ziga hamisha “uning nomini marhamat qgilinsin”
magtov go‘shiladi. Moshe (Muso a.s., Moisey) ismiga esa “gabrida tinch yotsin”
go‘shiladi. Ushbu agidalar 13 tamoyili ko‘rinishida ifodalanib berilgan. Quyida
ular gisqartirilgan shaklda, ishonch dalolatlar hamda magtovlarsiz keltirilmoqda:

1. Xudo barcha narsani yaratadi va barcha narsani boshgaradi.
121



2. U yagona va uning yagonaligiga o‘xshash yagonalikyo‘q.

3. U tanaga ega emas, hech ganday shakli yo‘qg, unga o‘xshash hech narsa
yo‘q.

4 U — birinchi va oxirgi.

5 Unga va fagat ungagina sig‘inish kerak.

6. Payg‘ambarlar so‘zi hagiqgatdir.

7 Moshening bashoratlari hagigatdir, u — payg‘ambarlar Otasi;

8 Tora Moshega berilgan edi.

9 Tora o‘zgartirilmaydi va boshga Tora bo‘lmaydi.

10. Yaratuvchi odamlarning barcha ishlari va fikrlarini biladi.

11. Yaratuvchi uning amrlarini bajaruvchilarni mukofotlaydi va

ularni buzuvchilarni jazolaydi.
Mashiax keladi; (Mashiax — najotkor, xaloskor degani)
12. Yaratuvchining istagi bilan vafot etganlar tiriladi... Yahudiylikda
diniy amrlari alohida o‘rin tutadi.

Yahudiylikda Isroil xalgi Moshe orgali 613 ta amr olgan, deyiladi. Yahudiy
an’analarida bu amrlarni shakli katolik, pravoslav va protestantlarnikidan farg
giladi. Xristianlar yahudiylikning birinchi amriga umumiy mugaddima sifatida

garashadi. Quyida 10 amr gisgartirilgan va hozirgi tilga moslashtirilgan holda

keltirilmogda:
1. Mening chehram oldida senda boshga xudolar bo‘Imasin.
2. O‘zingga sanam va hech ganday tasvir gilma... ularga sig‘inma va ularga

xizmat gilma.

3. Bekordan-bekorga Parvardigor, 1" Xudongni nomini tilga olma.

4. Shanba kunini doimo tabarruk gilishini yodda tut. Olti kun ishla va
o‘zingning har xil yumushlaringni qil, yettinchi kun — shanbani Parvardigorga,
Xudoyingga (bag‘ishla).

S. Ota-onangni gadrla.

6. O‘Ildirma.
122



7. Zino gilma;.

O*g‘rilik gilma.
9. O‘z yaginlaringga yolg‘on guvohlik berma.
10. O‘z yaginlaring uyi*8, xotini, qullari, chorvasi, eshagi va bu- yumlariga

ko‘z olaytirma.

Yahudiylikning ibodat marosimlari asrlar davomida sezilarli o‘zgarishlarga
uchradi. Ko‘chmanchilik hayotini kechirgan davrlardayoq yahudiylarda jamoa
bo‘lib ibodat qilishlari uchun xos chodirlar — skiniyalar bo‘lgan. Dovud
payg‘ambarning o‘g‘li shoh Sulaymon skiniyalar o‘rniga toshdan ibodatxonalar
barpo etishini buyuradi. Ibodatxona xizmatchilari — levitlar — yahudiylarning Leviy
avlodlaridan bo‘lganlar. “Levit” kitobida ibodatni amalga oshirish va qurbonlik
keltirish qoidalarining tavsifi keltirilgan.

Quddus ibodatxonasi Bobil shohi Navuxodonosor tomonidan er. avv. VI
asrda buzib tashlangani va rimliklar tomonidan milodning 70- yillarida yana gayta
vayron gilinganidan keyin qurbonlik keltirish marosimlari amalga oshirilmadi.
lyunning oxiri va avgustning boshida vayron bo*lgan ibodatxonalar uchun motam
kuni o‘tkaziladi. Payg‘ambar Sulaymon ibodatxonasidan “Yig‘i devori” nomini
olgan devor saglanib golgan, bu yerda yahudiylar o‘z xalqgi tagdiridan ko‘z yosh
to‘kadilar, gayg‘uradilar va duolar o‘giydilar. Sinagoga binosining old tomoni
doimo Quddusga garatilgan bo‘lib, unda erkaklar va ayollar uchun alohida xonalar
ajratiladi. Sinagoga binosida maxsus parda ostiga Tora o‘rami saglanadigan quti
“Aron a-kodesh” joylashtirilgan. Ushbu quti tepasida Quddus ibodatxonasini
yoritib turadigan va yaratilishning yetti kuni ramzi bo‘lgan yetti shamlik shamdon
— menora yonibturadi.

Yahudiylikda ko‘p lab urf-odatlar, marosimlar va bayramlar bor. Har bir
yahudiy bularning hammasiga umri davomida rioya qilishi shart. Har bir yahudiy
o‘g‘il farzandi tug‘ilganining sakkizinchi kuni Xudo bilan inson o‘rta sidagi ahd
belgisi sifatida “brit-mila” — xatna gilinadi. “Bar-mitsva marosimi” - balog‘at
yoshini nishonlash. Bu o‘g‘il bolalarning 13 yoshga to‘lganlarida jamoaning

to‘lagonli a’zosi bo‘lishiga bag‘ishlangan marosimdir. Ayollar hayzidan, farzand
123



ko‘rganlaridan so‘ng hamda to‘ylaridan oldin, erkaklar ba’zi diniy bayramlar

arafasida mikva nomi bilan ataladigan maxsus hovuzda yuvinishlari belgilab
qo‘yilgan.

Yahudiy yilining birinchi bayrami — Rosh Ash-shana hisoblanadi. U sentabr-
oktabr oylarida, ya’ni fugaro tagvimining 1-oyi va yahudiy tagvimining 7-oyida
bayram qilinadi. Shundan so‘ng Yom-kipur — 10 kunlik “tavba qilish”, ya’ni
gunohlardan poklanish kuni bo‘lib, duolar o‘qgiladi. Yahudiylar ushbu kun Yahve

bu yilda kim yashash va kim yashamasligini hal giladi, deb hisoblaydilar.

Yahudiylikning asosiy bayramlari Peysax “ismlar” kitobida bayon gilingan.
Uni nishonlash mart oyining oxiri, aprelning boshiga to‘g‘ri keladi.
Yahudiylarning Misrdan chigishi va millat sifatida shakllanishi sharafiga 15-22
nisan kunlari bayram gilinadi. Shavuot (may-iyun) oylarida Musoga Peysaxning
ikkinchi kunidan boshlab, 7 haftadan so‘ng Sino tog‘ida Tora berilgan kuniga
bag‘ishlangan bayram nishonlanadi. Torada Shavuot hosil bayrami sifatida
tavsirlangan. Har haftalik shabatda (ivr. ildiz “shvt” — tinch yotmog, to‘xtamoq,
sabr gilmoq) Tora gismlari o‘giladi, an’anaviy marosimlar o‘tkaziladi, ishlash
tagiglanadi.

Hozirgi kunda Isroilda din sezilarli darajada muhim ahamiyat kasb etadi.
Shanba kuni, masalan, umumdavlat dam olish kuni bo‘lib, do‘konlar, jamoat
transporti, davlat idoralari ishlamaydi. Fuqarolik holati dalolatnomalarini yozish
sinagoglarda amalga oshiriladi, diniy masalalar bo‘yicha alohida sud faoliyat
yuritadi. Siyosatda ham diniy partiyalar ustuvorligi kuzatiladi. Yahudiylik shaxsiy
hayotning ko‘p gina jabhalarini boshgaradi. To‘y marosimlarini o‘tkazish,
ajralishlar, yahudiylar hayotining boshga jihatlarini fagat ravvinlar nazorat
qgilishlari mumkin.

Hozirgi vaqtda yahudiylikda turli yo‘nalish va sektalar mavjud bo‘lib,
ortodoksallar, islohotchilar, konservativ, gumanistlar va boshqalar shular jumlasiga
kiradi. Ortodoksal yahudiylik ichida bir necha yo‘nalishlar mavjud. Masalan,

xasidizm — XVIII asrning birinchi yarmida Shargiy Yevropa yahudiylari orasida,

124



keyinchalik butun dunyoga targalgan ta’limot. Uning asoschisi — rabbi Isroil Besht
(1760- y. vaf.). Xasidizm asosiy manbayi Kabbaladir. Uning tarkibida mistika va
sehrgarlik gismlari mavjud. Xudoning ilohiy jarayonlarning shartli ifodasini o‘zida
jo etuvchi kabbala Tora va boshga mugaddas kitoblarning yashirin mazmunini
anglashga harakat giladi. Ortodoksal yahudiylik galaxaga, ya’ni yahudiylarning
diniy, oilaviy va fugarolik hayotini me’yorlab beruvchi qonun nizomlariga rioya
etishni majburiy, deb hisoblaydi. Xasidlar ibodat gilishni nafagat ilohiy amrlarini

bajarish bilan, balki butun insoniy xatti-harakatlar bilan amalga oshirishga

undaydi.
Nazorat uchun savollar
1. Afsonaviy ongning vujudga kelishiga ganday omillar a’sir gilgan?
2. Shomon shaxsining psixologik xarakteristikasi ganday?
3. Totemizmning ma’naviy prinsiplari nimalardan iborat?
4. Hozirgi jamiyatda ibtidoiy dinlarning ganday tomonlari

kuzatilmogda?

5. Qadimgi Mesopotamiya  dini huquqtizimiga ganday ta’sir
0‘tkazdi?

6. Qadimgi Misr dini fan va madaniyatga ganday hissaqo‘shdi?

7. Vedizm va braxmanizm manbalari hagida nimalar bilasiz?

8. Braxmanizmdagi “karma” va “sansara” tushunchalari hagida nimalarni
bilasiz?

9. Konfutsiylikka ko‘ra “Tszyun-tszi” ganday xislatlarga ega bo‘lishi
kerak?

10. Konfutsiy ta’limotiga ko‘ra boshgaruvning yakuniy va oliy maqgsadi, nima?

11. Daosizm hozirgi zamondagi gaysi mamlakatlarda mavjud?

12. Sintoizmda marosimlar ganday bajariladi?

13.Sinto ibodatxonalari uchun umumiy bo‘lgan jihatlar nimadan iborat?

14. Yahudiylikning ganday buyruglari mavjud?

15. Zamonaviy yahudiylikda ganday yo‘nalish va sektalarnibilasiz?

125



Asosiy xulosalar
- Dinning ibtidoiy shakllari an’anaviy ravishda tabiatga sig‘inish, ajdodlarga
sig‘inish, animizm, shomonizm, tangrichilik, sehrgarlik, totemizm, fetishizm

kiradi. Ular bir-biriga aralashib ketishgan bo‘lib, sof holda deyarli uchramaydi.

- Qadimgi dunyo dinlari Markaziy Osiyo, Maya, atsteklar va b. rivojlangan

sivilizatsiya dinlaridir.

- Milliy dinlar bu ma’lum bir davlat bilan bog‘lig bo‘lgan yoki biron etnik
jamoa vakillari e’tigodiga xos bo‘lib, boshga xalglar o‘rta sida targalmagan
dinlardir. Bunday dinlarni ularga e’tigod giluvchi xalglar madaniyati, afsonalari va
marosimlaridan ajratib bo‘Imaydi. Uning vujudga kelishi tegishli elat va millatning

paydo bo‘lishi va shakllanish jarayoni bilan bog‘lig.

Il modul manbalarga havola

! Campirmn C.M., Heunnypenko B.W., Ilononckas W.H. Penuruosenenue:
corosiorus u rncuxoiorus penuruu. Pocrosu//l;, "®ennke", 1996. C. 287; 291

2 Merking D. Becoming half hidden: Schamanism and initiation among the Inuit.
Stockholm, 1985. -P. 118.

% Magic, Science and Religion"/ Science, Religion and Reality/-James Needham,
Macmillan Company, 1925. Introduction to the study of religion. Hillary
Rodriguez, Jon S. Harding.-Routledge&Francis Group, London and New York,
2008.- P.118

4 Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.B.54, 65, 93, 136.

* Cambirun C.U., Heunmnypenko B.W., Ilononckas W.H. Penuruosenenue:

coIuoJiorus u rncuxoiorus penuruu. Pocros v//1:, "®enuxc", 1996. —C. 554-555.

126



® Tlcuxomormss pemuruii: yde6Hoe mnocobue / W.b. Appamkun; Tomckuii

noJIMTeXHu4Yeckud yuuepcurer. - Tomck: M3n-Bo TITY, 2011.-C. 219-220. Tak
xe cM.: Cambirud C.H., Heuunypenko B.U., Ilononckas WM.H. Penuruosenenue:
conuoiorus u ncuxosorus pemurud. Pocros v//1;, "®enukc”, 1996. —C. 159-160

" Flattery D. S., Schwartz M. Haoma and harraaline: The botanical identiry of the
Indo-Iranian soared hallucinogen “Soma» and its lagacy in religion, language, and
Middle East folklore. Berkeley etc.: Univ. of California press. 1989

8 Singh S. D. The early development of kingship in pre-Muslim India // Patterns of
kingship and authority in traditional Asia: Publ. with the assistance of Monash.
univ. Publ. comra. / Ed. by Mabbett I.-L. 1985. p. 88

®Singh S. D. The early development of kingship in pre-Muslim India // Patterns of
kingship and authority in traditional Asia: Publ. With the assistance of Monash.
univ. Publ. comra. / Ed. by Mabbett I.-L. 1985.—p.91.

10 Campirun C.M., Heuunypenko B.M., Tlononckas W.H. Penuruosenenue:
commosorus u ncuxonorus penuruu. Poctos v//l; "®enukc", 1996.- C. 570.

11 Capsenammm Panxakpummnan. Unaniickas ¢unocodus (B 2-x To-Max). M.:Mud,
1993. C.626.

LHogeimmii CII0Baph PEJIMIHOBEIEHHS/ABT.~COCT. 0.K.Ca10BHHKOB,
I".B.3rypckuit; oz pen. C.H.Cmonenckoro. - PoctoB u/1; "®enukc", 2010. C. 351
13 Dnumknomemus pemurmit / Ilom pex. AJl3abusxo, A.H.Kpachukosa,
E.C.On0aksn. - M.: Akanemuueckuit [Ipoext; I'ayneamyc, 2008. — 1520 c: un. —
(Summa). - ISBN 978-5-8291-1084-0 (Axanemuueckuii [Ipoekt). - ISBN 978-5-
98426-067-1 (I'ayneamyc). - C.191-195. C. 223

14 OcnoBel  pemmrmosenenns: Yue0./10.®. Bopymkos, W.H.J61m0K0B,
K.M.Hukonaer u np.; [lox pen. M.H. SI6mokoBa.— 2-¢ u3n. nepepad. u aom.- M.:
Bricmr.mk., 1998. C.104-106.

15 Torah (thePentateuch), Nebi'im (the Prophets) and Ketiibim (the Hagiographa)]

(Bitiklar).

127



16 Ko‘plab protestant konfessiyalari yahudiylar an’anasiga ko‘ra ikkinchi amrni
ikkiga bo‘ladilar, bunda birinchi she’r birinchi amr, golgan she’rlar ikkinchi
sanaladi. — (Shmot, lotin. Exodus 20: 3-6).

17 “parvardigor" so‘zi gadimgi yahudiylik matnlari boshga tillarga tarjima
gilinganda Yahovaga almashtirilgan. Yahovaning xristiancha yozilish shakli
(Jehovah, lyegova).

18 Rim-katolik va lyuteran cherkovi yahudiy an’anasiga ko‘ra o’ninchi amrni
ikkiga bo‘ladi. Lyuteranlar Dvarim Kitobi tartibiga ergashib, -0z yaqginlaring uyini

istamall amrini to’qqgizinchi, keyingisini esa o’ninchi sanashadi.

128



111l MODUL. JAHON DINLARI
3.1. Buddizm
Mazmun. Buddizm. Buddizm ta’limoti — to‘rt oliy hagigat, nirvana. Buddizm
axlogiy ta’limoti — “Pancha-shila”. Buddizm ogimlari: maxayana, Xinayana,
lamaizm va h.k. O*zbekiston hududidagi buddizm yodgorliklari va ularning tadgiq
etilishi.

Buddizm ta’limoti. Buddizm - eng gadimgi jahon dini bo‘lib,
To*rt oliy hagigat. Nirvana Hindistonda miloddan oldingi VI-V asrlarida
paydo bo‘lgan.

Buddizm Hindo-xitoy ayrim orolidagi mamlakatlarda keng targalgan. Tailand,
Vetnam, Myanma, Kambodja, Laosning asosiy dinidir. Sanskrit va palidan tarjima
gilinganda “buddha” so‘zi “nurlanish”, “ravshanlashish”, “uyg‘onish” ma’nolarini
anglatadi. Ushbu din zamonaviy Xitoyning uchta asosiy dinlaridan biri
hisoblanadi. Hind madaniyatining ushbu davrga kelib yozuvga tayanishi,
brahmanizm va vedizm kabi diniy e’tigodlar bilan boy bo‘lgan san’at shakllari
rivojlanishi buddizmning paydo bo‘lishi uchun qulay sharoitlar yaratdi. Buddizm
vedizm ta’limotining bir gator muhim tushunchalari: karma, sansara, samckara,
dxarma va boshgalar to‘g‘risidagi ta’limotlar, veda timsollari, ba’zi o*simlik va
hayvonlarni e’zozlash va ko‘p gina oilaviy-maishiy an’analarni o‘zlashtirdi.
Buddizmni nafagat din, balki falsafiy ta’limot, madaniyat qoidalari to‘plami yoxud
hayot tarsi, deb baholash mumkin.

Mugaddaslashtirilgan va ijtimoiy guruhlar o‘rtasida gat’iyy chegaralarga ega
kasta va varna tuzumi ijtimoiy munosabatlarda katta garama-garshiliklarga sabab
bo‘ldi. Ushbu davrda hokimiyatni gayta tagsimlash yuzaga keldi, bu jumladan,
chet hududlardagi kshatriylarning o‘z hokimiyatini mustahkamlashga intilishi,
quldorlikning yirik shakllariga o‘tish, qullarning mehnat unumdorligini oshirish
kabilarda namoyon bo‘ldi. Bularning barchasi bir tomondan qudratli mamlakat —
Magadxa imperiyasi yaratilishiga olib kelgan bo‘lsa, ikkinchi tomondan ijtimoiy

129



ziddiyatlarni kuchaytirdi. Ushbu davrda Hindiston aholisining katta gismi “hayot -
bu azob-uqubat” — degan hagigatni boshdan kechirdi. Keyinchalik bu holat Budda
tomonidan keltirilgan to‘rt hagiqgatning birinchisi sifatida gabul gilindi. Aynan
shunday vaziyatda shimoli-sharqgiy Hindistonda Shakya gabilasining Gautama
zodagon urug‘ida buddizm asoschisi — hind shahzodasi Siddxartxa Gautama
dunyoga kelgan.

Budda tug‘ilgan vaqgti hagida aniq ma’lumotlar yo‘q. Ba’zi arxeologik
ma’lumotlar va janubiy paliy an’analariga ko‘ra bu mil.avv. 623-yilga to‘g‘ri
keladi. 1956-yilda Budda nirvanasining 2500 yilligi bayram qilinishi ham ushbu
sanaga asoslangan edi. Buddizm vyil hisobi shundan boshlanadi. Shimoliy
maxayana an’anasi bo‘yicha boshgacha hisoblaniladi, ammo ko‘p chilik maktablar
mil.avv. 380-yilni tan oladilar. Yevropalik tagiqotchilar esa mil.avv. 410-380-
yillarni arxeologik va madaniy-tarixiy jihatdan  ko‘proq asoslangan, deb
hisoblaydilar.

Buddizm mifologiyasi shahzoda Siddxartxaning tug‘ilishi Buddaning
birinchi tug‘ilishi emasligi hagida hikoya giladi. Afsonalarga ko‘ra bo‘lajak Budda
jami 550 marta tug‘ilgan. O‘zining avvalgi hayotida u avliyo, podshoh, rohib,
maymun, savdogar, tovug, g‘oz, fil, bundan tashqari balig, kalamush, duradgor,
baga, quyon va h.k. bo‘lgan. Bu holat u kshatriy oilasida oxirgi marta tug‘ilib,
dunyoni qutgarish, nirvanaga erishish yo‘lini topish vaqti kelmagunicha davom
etgan, deb hikoya gilinadi. Aynan shuning uchun unga Siddxartxa (Magsadga
erishuvchi) degan ism qo‘yishgan. Afsonalarga ko‘ra bashoratchilar uni buyuk
kelajak kutishini: u yer yuzida haqiqgiy tartib o‘rnatishga qodir bo‘lgan buyuk
hogon, yoki buyuk asket bo‘lishini bashorat gilgan. Otasi Shuddxodana o‘g‘li
bashorat qilingan yo‘llarning birinchisidan borishini xohlagan va o‘g‘lini
tarkidunyo qilmasligi uchun qo‘lidan kelganicha harakat gildi: farzandi dunyo
tashvishlarini bilmasligi uchun misli ko‘rilmagan hashamda voyaga yetkazdi.

Shuncha harakatlarga garamasdan otasining harakatlari zoye ketdi.
Siddxartxa gasrdan chiqgib ketadigan bo‘ldi. Kunlardan bir kuni odamni uchratib,
dunyoda kasalliklar borligini, gari odamni uchratib, yoshlik abadiy emasligini,

130



dafn marosimini kuzatib, o‘limni anglaydi. Keyinroq esa, dunyoning azob-
uqubatlaridan qutulishni istab, yolg‘iz hayot kechirishga intilayotgan tarkidunyochi
rohibga ko‘zi tushadi. 29 yoshida esa u xuddi shu yo‘ldan ketishga garor giladi va
saroy hamda oilasini tark etib, Siddxartxa shraman (odamlardan alohida,
tarkidunyochi) bo‘lib yurt kezdi. U eng murakkab asketik amaliyotni juda tez
o‘zlashtirib oldi: nafas olish, tuyg‘ularni nazorat gilish, ochlik, jazirama issiq va
sovuqgga bardosh berish, trans holatiga tushishni o‘rganib oldi, ya’ni o‘zining
sezgilariga chuqurroq Kirib, o‘ziga xos holatga erishgan va tashgi dunyodan
ajralgan. Birog uni “Qanday qilib azob-uqubatlarga chek go‘yish kerak?” degan
savolga javob topa olmaganligi uchun hech o‘zidan qonigmas edi.

Budda rivoyatlariga ko‘ra Siddxartxa yuksak fahmlash hissiga erishish
uchun olti yillik zohidlik amaliyoti va ochlik yordamida gilgan navbatdagi omadsiz
urinishdan so‘ng 0°‘z-o‘zini azoblash yo‘li hagigatga olib kelmasligiga ishonch
hosil gildi. Shunda u kuchini tiklab, daryo girg‘og‘ida chekka joyni topib, daraxt
tagiga o‘tiradi (shu vagtdan boshlab u Bodxi daraxti, ya’ni “Fikrlarni
ravshanlashtiruvchi daraxt” deb nomlanadi) va mushohadali xayolga cho‘madi.
Siddxartxaning xayolidan o‘zining avvalgi hayoti, barcha tirik mavjudotlarning
oldingi, hozirgi va kelajakdagi hayoti bir-bir o‘tadi, so‘ngra esa oliy haqgiqgat
ochildi. Budda xohish-istaklar, dunyoviy lazzatlarga cho*mgan hayot bu quyi, qop-
gorong‘i va foydasiz, boshga, garama-garshi tomon esa 0‘z-0‘zini azoblashdagi
hayot bo‘lib, u ham foydasiz ekanligini anglab yetdi. To‘g‘ri yo‘l esa -
xotirjamlikka, yuksak bilimga, fikrlar oydinlashuviga, nirvanaga olib boradigan
o‘rta yo‘ldir. Ana shu paytdan boshlab u Buddaga, ya’ni nurlangan, uyg‘ongan
shaxsga aylandil. Budda azoblardan qutulish yo‘llarini izlayotgan barcha
odamlarga ushbu yo‘Ini o‘rgatishga garor qiladi. Natijada Buddaninig to‘rt
olijanob hagigati yuzaga keladi:

1. Azob-uqubat mavjudligi hagida. Azob-uqubatning borligi hagigatdir.
Odamning mavjud bo‘lishi bu dukxa, ya’ni azob, gonigmaslik, ko‘ngil sovishi.

Tug‘ilish, qarilik, kasallik, o‘lim bu azobdir. Istagiga erishmaslik bu — azob: inson

131



hayoti qgiyinchiliklardan xoli bo‘lishini xohlaydi va bunday emasligidan azob
chekadi. Doimiy gayta tug‘ilishlar ushbu azoblarni ko‘p aytiradi.

2. Azob-uqubatlarning sababi hagida. Azob-uqubat o‘z sababiga ega. Bu
o‘zgarishlarga olib keluvchi istak va ehtiroslar bilan bog‘lig bo‘lgan ishtiyoqdir.
Istagan narsaga ega bo‘lish va abadiy yashash istagini amalga oshirib
bo‘Imasligidan gonigmaslik — bu tanxa, ya’ni hayotga, hissiy huzur-halovatga
tashnalik, biror narsa yoki biror odamga xudbinlarcha bog‘lanish. Bu tashnalik
cheksiz va uni gondirib bo‘Imaydi. Yomonlik istakning o‘zida emas, balki uning
xudbin (egoistik) xarakteridadir.

3. Azob-uqubat sabablarini yo*‘gotish hagida. Azobni yo*q gilish mumkin. Bu
dilning ravshanlashuvi orgali orzu-istak va ehtiroslarni yengib o‘tishdir. U gayta
tug‘ilishlar doirasidan chigish va ular bilan bog‘lig bo‘lgan azob-uqubatlardan
qutilish imkonini beradi.

4. Azoblarga chek go‘yish yo‘li to‘g‘risida. Azob-uqubatlarni yo‘q gilishga
olib boruvchi yo‘l mavjud. Bu o‘z fikr-xayollariga cho‘mish va bosh magsad -
hamma narsani istashdan, shu jumladan, shaxsiy istaklardan ozod bo‘lish yo‘lidir.

Ushbu sakkiz bosqgichli yo‘l quyidagilardan iborat:

1. To‘rt olijanob hagigat hagida bilimlarni to*g‘ri tushunish.

2. O“z-0zini gat’iyy tartibga solish uchun to“g‘ri niyatlar qilish.

3. To‘g‘ri so‘z. So‘z — fe’l-atvorning aksi bo‘lib, to‘g*ri so‘zlar avvalambor
rost so‘zlardir. Shuningdek, so‘zlarni marhamatli qgilish, yolg‘on, bekorchi gap,
hagorat va beadabliklardan o‘zini chetga olish.

4. To‘g‘ri ishlar. Bu yomonlik gilmaslik tamoyiliga mos keladigan ishlardir.
Bunda o‘zini to‘g‘ri tutish, ya’ni tirik jonzotlarga zarar yetkazish yoki ularni
o‘ldirishga olib kelishi mumkin bo‘lgan g‘azabni jilovlashni buyuradi; o‘g‘rilik
gilmaslik — chunki o*g‘rilik kishi o‘zi uning bir gismi hisoblangan jamoaga zarar
yetkazadi; nikohdan tashgari jinsiy maylni jilovlash, chunki u ruhni buzadi;
yolg‘ondan uzogroq yurish. Buddizmda yolg‘onning hech ganday shakli
oglanmaydi. Shuningdek, odamni mutlago ruhiy va jismoniy nazorat gilish imkon
bermasligi bois mast giladigan moddalardan tiyilish.

132



5. To‘g‘ri hayot kechirish, maishiy hayotda, kasbiy faoliyatda, ijtimoiy
hayotda axlogiy kodeksga amal gilish. Buddizmda qulfurushlik, qurol yasash va
sotish, giyohvand moddalarni sotish, shuningdek, fohishalik kabi xatti-harakatlar
bilan shug*ullanish tagiglangan.

6. To‘g‘ri intilish. Bu magsad yo‘lida sabr va matonatni talab giluvchi yo‘l
bo‘lib, katta kuch: o*z-o°zini tarbiyalash va o‘zligini yo*gotmaslikni talab giladi.

7. To‘g‘ri e’tibor, ya’ni diggat-e’tiborning faol hushyorligi. Buddizm xuddi
boshga hech narsa yo‘qdek, bir predmetga e’tiborni to‘plashni o‘rgatadigan
mashqlar, diggatni jamlash va meditatsiya tizimini ishlab chiqdi.

8. To‘g‘ri mushohada, mahliyo bo‘lish va meditatsiya usullarini to‘g‘ri
tanlash.

Shuningdek, Budda tomonidan nirvana yo‘lida kishanlar, deb nomlangan
0‘nta buyuk to‘siq gayd gilingan: 1) shaxs illyuziyasi (xomxayolligi); 2) shubha; 3)
irim; 4) tana ehtiroslari; 5) nafrat; 6) hayotga bog‘langanlik; 7) lazzatlanish va
ovunish istagi; 8) kibr; 9) mag‘rurlik; 10) nodonlik?. Nirvanaga erishish uchun
buddaviylar ushbu kishanlarni uzishlari kerak bo‘ladi.

Buddizmda hinduizmning markaziy tushunchalaridan biri bo‘lgan dxarma,
ya’ni abadiy ahloq gonuni rivojlangan. Buddizm ta’limotiga ko‘ra inson ong ogimi
dxarma-zarrachalardan iborat. U shartli ravishda besh guruh-skandxga bo‘linadi: 1)
tana (rupa); 2) his-tuyg‘ular (vedana); 3) taniy olish (sandjnya); 4) karma
impulslari (sanskara. Buddizmda sanskara yoki samskara — karmik iz qoldiruvchi
fikrlar, so‘zlar, ilgarigi hayotdagi xatti-harakatlar. Karma yangidan tug‘ilish va
keyingi hayot sifatini belgilaydi. Sanskara hinduiylikda hayotning muhim
bosqichlarida bajariladigan va tana va ruhni tozalashga mo‘ljallangan hayotiy sikl
marosimini aks ettiradi); 5) ong (vidjnyana).

Buddizm insonning borlig‘i o‘zgarmas ekanligini, uning xatti-harakatlari
ta’siri ostida fagat dunyoni idrok gilishi o‘zgarishini o‘rgatadi: yomon ish gila
turib, inson kasalliklar, kambag‘allik, xo‘rlanishlarni orttirib oladi. Yaxshi ishlar

qilib esa, quvonch va xotirjamlik rohatlarini suradi. Buddizm asosiy e’tiborini

133



so‘zlarning ham, xatti-harakatlarning ham ongga nisbatan ikkilamchi ekanligi
hagidagi fikrga garatadi.

Sansara dunyosidagi bunday mavjudlikning davri quyidagicha: har bir fikr,
har bir so‘z va har bir ish 0‘z karma izini qoldirib, insonning keyingi
mujassamlashuviga olib keladi. Buddistning maqgsadi — iloji boricha karma izlarini
kamrog qoldirib yashash. Buddizm ta’limotining axlogi “10 ta yovuz harakatlar”
va “10 ta yorgin harakatlar’ni ko‘rsatadi®. 10 ta yovuz harakatlarga: qotillik,
o‘grilik, xiyonat; yolg‘on, tuhmat, so‘z bilan haqoratlash, yengiltaklik bilan
so‘zlashish; gizg‘anchiglik, nodonlikni kiritgan. Buddizm yovuz niyatlar keyingi
hayotda karma izlarini, ya’ni nomaqgbul oqibatlarni qoldiradi, deb o‘rgatadi.
Masalan, ichi goralar majruhlikka, jirkanch axlogga duchor bo‘ladilar. Yorgin
hislatlar: olijanoblik, axlogiy xatti-harakatlar, meditatsiya, hurmat-ehtirom,
beminnat yordamga tayyorlik, o0‘z xizmatlarini boshqgalarga ko‘rsatish,
boshgalarning quvonchiga sherik bo‘la olish, to‘g‘ri ta’limot ortidan borish.
Buddizmning hayot uzluksiz almashib turishi haqgidagi tasavvur 6-ilovada
keltirilgan.

Buddizmdagi ogimlar Ik buddizmdagi kelishmovchiliklar uning ikki ogimga

bo‘linishiga olib keldi: Xinayana (“Kichik g‘ildirak™)
va Maxayana (“Katta g‘ildirak’™). Xinayana asosan janubiy-shargiy mamlakatlarda
garor topib, janubiy Buddizm nomini oldi, Maxayana esa shimoliy mamlakatlarda
tan olinib, shimoliy Buddizm nomini oldi.

Maxayana ko‘p roq ommalashgan bo‘lib, uning tarafdorlari ko‘p roqg va uni
“keng qutgaruv doirasi” deb tavsiflaydilar. U tushunarlirog va marosimlari
soddaroq bo‘lib, tarkidunyochilik va odamovilikni talab etmaydi, asosiy e’tiborni
pand-nasihatlar tinglashga, jamoat-davlat faoliyatida ishtirok etishga garatadi.
Hindiston tashgarisiga chiggach, maxayana ko‘p lab ogimlarni keltirib chigardi.
Bunda nirvanaga (Budda diniy ta’limotiga ko‘ra: dunyo tashvishlaridan kechib,
0‘zini rohat-farog‘atda sezish) kirib, baxt orttira olishi mumkin bo‘lgan, biroq
nirvanaga erishishni istayotganlarga yordam berish uchun o‘z manfaatini keyinga
goldirgan ulug® shaxslarning bodxisatvga sig‘inishi muhim o‘rin tutadi.

134



Bodxisatvga sig‘inish marosimlarni birmuncha murakkablashtirgan: yangi
ibodatlar, iltijolar va bo‘rttirilgan marosimlar paydo bo‘ldi, natijada ibodat giluvchi
dindorlarning soni ham ortdi.

Xinayana yo‘nalishi ilk buddizm bilan uzviy bog‘liq bo‘lib, tarkidunyochi
bo‘Imagan rohiblar uchun qutgaruv yo‘li rad etiladi.

Budda butun hayoti davomida turli uslublarni o‘rgangan, biroq ular Budda
hayotdan ko‘z yumganidan so‘ng yozib olingan. Budda nimalarni o‘rgatganligini
og‘zaki tasdiglash uchun Birinchi Buddizm kengashida, uning besh yuzta
o‘quvchisi o‘zlari eshitgan mugaddas matnlardan turli parchalarni yoddan o‘qgib
beradilar. Buddaning hayoti va faoliyati gator buddizm matnlariga, shu jumladan,
“Lalitavistara” (“Lalitavistara Sttra”)ga asoslanadi. Budda haqidagi birinchi
matnlar uning o‘limidan 400 yil o‘tgach paydo bo‘ldi. Har bir asrda monaxlar
uning biografiyasini “bezata” boshladilar, unga aniglanmagan, bo‘rttirilgan va
monaxlar tomonidan “tasdiglangan” axborotlar go‘shila bordi. Shunga garamay,
buddizmning asosiy manbasi bo‘Imish "Tripitaka" yoki “Uch savat” nomi bilan
mashhur bo‘lgan matnlar to‘plami ancha keyin paydo bo‘lgan. "Tripitaka"
an’anaviy tarzda, o‘ramlar uchta savatda saglanganligi bilan izohlanadi. Biroq
matnlar yozilgunga gadar “pitaka” so‘zi sanskritda va pali tilida ko*chma ma’noda
yig“ilish, to*plamni belgilash uchun go‘llanilgan.

Buddaning turli mantlari turli tillarda va turli usullarda yozilgan, chunki
Buddaning o‘zi ta’limotini ushbu jamiyatga xos uslubni hisobga olgan holda
mazkur jamiyatda ganday til gabul gilingan bo‘lsa, osha tilda saglash kerak, deb
ta’kidlagan. Asosiy e’tiborni so‘zlarga emas, balki matnning ma’nosiga garatish
kerak, chunki matn sharhga muhtoj bo‘lmasligi kerak, degan tamoyilga amal
gilingan. Bu og‘zaki va ochiq tarzda uzatilgan ta’limotning birinchi guruhi bo‘lib,
vaqt o‘tishi bilan u yozib olindi va xinayananing asosini tashkil etdi. Txeravada
maktabi, masalan, Shri-Lanka va Janubiy-Sharqiy Osiyoga tushib qolib, 0°z
ta’limotini pali tilida saqglab qoldi, Markaziy Osiyoda keng targalgan

Sarvastivadlar maktabi esa sanskritdan foydalandi.

135



Xinayana maxayana tomonidan ham tan olinadigan asosiy ta’limotlardan,
ya'ni gismat (karma) hagidagi ta’limot (savob gonuni, sabab-oqibat alogalari);
rohib va rohibalar uchun rohiblik intizomi qoidalari, agliy va his-tuyg‘u sohalari
faoliyatining tahlili, qgobiliyatni jamlashni  (konsentratsiyalashni) ganday
rivojlantirish, shuningdek, yanglishishlarni yengib o‘tish va reallikni ko‘rish uchun
donolikka ganday erishish bo‘yicha ko‘rsatmalarni o‘z ichiga olgan barcha axlogiy
intizom goidalaridan iborat. Xinayana ta’limotlari ko‘p lab nazariy masalalardan,

masalan, muhabbat va hamdardlik tuyg*ularini rivojlantirish usullaridan iborat.

Buddizm axloqiy Buddizm axlogiy ta’limoti va amaliyoti uch
ta’limoti. gism: 1) axlog; 2) meditatsiya; 3) donolikdan iborat.
Pancha-shila Rohiblardan fargli ravishda, maxayana gavmlarga

quyidagi fikrga olib keluvchi oddiy Pancha-shila

nomli axlogiy kodeksni taklif etgan: 1. Qotillikdan saglanish. 2. O‘g‘rilikdan
saglanish. 3. Zinodan saglanish. 4. Yolg‘ondan saglanish 5. Mast qiluvchi
narsalardan saqglanish.

Buddistlar hamma haqgigat ham foydali emas, deb hisoblaganlar: go‘lda
sigimlab turilgan barglar tutami o‘rmondagi barglar sonidan ganchalik kam bo‘Isa,
Budda o‘z o‘quvchilariga ochib bergan hagigatning bir gismi ham, u o‘zi bilib
olgan hagiqatdan kamroqdir, biroq odamlarga buni ochish shart deb hisoblamagan,
chunki odamlar uchun bu befoydadir. Buddaning o‘zi ushbu fikrni quyidagi
tagqoslash bilan izohlagan: agar zaharlangan kamondan yaralangan inson
davolanish o‘rniga, dushman uni nima uchun yaralaganligi, u gaysi gabiladan,
gaysi tabagadan ekanligi, uning otasi kim, onasi kim ekanligi hagida surishtira
boshlasa, u shifokorga murojaat gilishga ulgurmasdan yarasi asoratidan o‘lib
goladi. Shuningdek, dunyo azob-uqubatlaridan qutulishni istagan har ganday inson
dunyoning borlig‘i, uning kelib chigishi va h.k. hagida befoyda savollar
bermasdan, balki saxovat yo‘li (ya’ni sakkiz bosgich yo‘li) ko‘rsatgan yo‘ldan
borishi kerak.

XIH-XI11 asrlarga kelib, buddizm Hindistonda deyarli tanazzulga uchraydi va

Osiyoning boshga mintagalariga ko‘chib, mahalliy tusga kira boshlaydi. XI1-XV
136



asrlarda Tibet va Mongoliyada maxayana negizida lamaizmga asos solinadi.
Lamaizm axlogida ko‘p lab dinlarga xos bo‘lgan axlog va huqugning
umuminsoniy normalari aks etgan. Jumladan hech kimni o‘ldirma, senga tegishli
bo‘Imagan narsani olma, aldama, mast bo‘lma, zino gilma kabi ko‘rsatmalar va
saxiylik, xushfe’llik, itoatkorlik kabi xislatlarni o‘z ichiga oladi. Yevropa
dinshunosligi XX asrning ikkinchi yarmidan boshlab lamaizm iborasi o‘rniga tibet

(mongol, buryat) buddizmi iborasini ishlatishni afzal ko‘radi.

Buddizmning Osiyoda Ilk buddizm g’oyalari va ularning Hindiston
tarqalishi. Buddizm | hukmdori ~ Ashoka  (mil.avv.  268-231/232)
yodgorliklarining tomonidan qo‘llab-quvvatlanishi dinning
o’rganilishi gonuniylashtilishi va tez targalishiga sabab bo‘lgan.

Mil.avv. Il asrda buddizm ustunlari vujudga

kelgan: 1) Budda — Ustoz. 2) Dxarma — buddizm ahlogiy ta’limoti. 3) Sangha -
diniy jamoa bo‘lib, u ta’limotni asraydi va nirvanaga erishish yo‘lini o‘rgatadi. Ik
buddaviylik ma’rosimlarining nisbiy erkinligi, osonligi dinning yangi hududlarda

mahalliy urf-odatlarga moslashishiga yordam bergan.

Mill.avv 1lI-1 asrlarda buddizm Hindistondan tashqgariga chiqdi. Rohiblar
amal giladigan “to‘rt yo‘l” — xinayana janub va janubi-shargga tomon yoyila bordi.
Asosan oddiy xalq go‘llaydigan maxayana esa | asrning boshlarida aksincha
shimoliy va Dboshga yo‘nalishlar bo‘ylab targala boshladi. Kushonlar
imperiyasining shakllanishi buddizmni Markaziy Osiyoga olib keldi, u yerdan u
Uzoq Sharqga kirib bordi. Buyuk Ipak Yo‘li bo‘ylab savdo-sotiq ham buddizmni
qo‘shni hududlarda tez targalishiga sabab bo“ldi.

Buddizm turli mamlakatlar va xalglar bilan madaniy an’analarini buzmaslik
va iloji boricha ular bilan qo‘shilib rivojlanishdan iborat bo‘lgan asosiy
tamoyilidan foydalanib, mahalliy madaniyat bilan gorisha boshlagan. Sekin-asta
VIII asrda Yaponiyada rohib Sayte tomonidan asos solingan tenday-syu buddizm
maktabi vujudga keldi, uning ta’limoti asosida ko‘p lab boshga maktablar

(masalan, nilufar sutraning noyobligi haqgidagi Nitirena maktabi) paydo bo‘ldi.

137



Uning to‘lig nomi sanskritdan tarjima gilinganda — “Ezgu gonun Oqg nilufarning
sutrasi” ma’nasini anglatadi. Bu maxayananing nazm va nasrda yozilgan dastlabki
va hurmat qilinuvchi matnlaridan biridir. Amidaizm maktabi asosini Budda
Amidaga (Amida — Amitabxa Buddasining yaponcha nomi) ishonish tashkil etadi.
Qator omillar amidaizmning yapon aholisi, aynigsa, gishloq aholisi orasida juda
ommalashishiga olib keldi: 1) sig‘inish marosimining oddiyligi. “Namu Amida
Butsu” — ya’ni “Amida Buddaga shon-sharaflar” mantrasini doimiy gaytarish bilan
ozodlikka erishish mumkinligi; 2) agidalarning sodda va tushunarli ekanligi; 3)
rohiblarning nikohga kirmaslik ahdining rad etilishi; 4) amida Buddasi hagida
0‘ziga tortuvchi afsonalar. Amida nomi ostida (Sukxavati — jannat yerlarini
boshgaruvchi Budda) Amitabxa Buddasi, ya’ni behad yog‘du taratib turuvchi
Budda tushuniladi. Yapon dzen-buddizmi meditatsiyaga katta e’tibor beradi, uning
tozalanish va dilning yorishishidagi ahamiyatini ta’kidlaydi. Dzen-buddizm
Yaponiya sarhadlaridan ancha chetga chiqgan va ijodiy intelligentsiya orasida juda
ommalashgan.

Buddizmning Markaziy Osiyoga kirib kelishini odatda Kushonlar davlati
bilan bog‘laydilar. Buddizmning asosiy yo‘na-lishlaridan biri Sarvastivada
Baqgtriya va Sug‘diyona erlarida keng targalgan edi. Baqgtriya Afg‘onistondagi
Hindiqush tog‘i va Oksus (Amudaryo) daryosi o‘rtasidagi hududda bo‘lib, Afg‘on
Turkistonini va hozirgi Turkmaniston hududining bir gismini o‘z ichiga olgan.
So‘g‘diyona asosan Oksus va Yaksart (Sirdaryo) daryolari o‘rtasidagi hududni 0z
ichiga olgan va hozirgi Tojikiston, O‘zbekiston va ehtimol, Qirg‘izistonning ba’zi
bir hududlarini gamrab olgandi. Mil.avv. | asrning o‘rtalarida u Kashmirdan
boshlab shimol tomondan to Shargiy Turkistondagi Tarim daryosi havzasining
janubiy gismigacha cho‘zilib ketgandi. Eramizning | asri oxirlariga kelib, ushbu
hududlarning katta gismi Hindistonning shimoli-g‘arbida to‘plangan xunnulardan
kelib chiggan Markaziy Osiyo xalglari joylashib olgan Kushon imperiyasi
tarkibiga qo‘shilib ketadi. Kushon giroli Kanishka Sarvastivadaning homiysi
bo‘lgan va o‘zi hukmronlik gilgan davrda Markaziy Afg‘onistondagi Bavian,
shuningdek, Ajinatepada, Qoratepada va Termiz shahri yaqginidagi ba’zi bir

138



joylarida buddizmga oid ulkan g‘or monastirlari va ilmiy markazlar qurdiradi.
Shuningdek, Kanishka podsholik gilgan vaqtda Kashmirdagi Sarvastivada matnlari
Ladakxga tushib goladi. Matnlarni sanskrit tilida yozish ishlari tugatiladi va ularni
xutan tiliga tarjima qilish ishlari boshlab yuboriladi. Markaziy Osiyodagi barcha
buddizm matnlari sanskrit tilida yozilgan.

Hozirgi vaqtda buddizm butun dunyo bo‘ylab targalgan. O‘zbekiston
hududidagi buddizm yodgorliklari tarixchi, arxeolog, san’atshunos, shargshunos,
faylasuf va dinshunoslar tomonidan o‘rganilmoqda®. 1927-yilda Termiz arxeologik
kompleks ekspeditsiyasi (TAKE) Qoratepa va Chingiztepa balandliklarida ikkita
yirik buddizm ibodatxonalarini topdi va yunon-buddizm me’morchiligi va
haykallarining parchalari topilgan o‘nlab joylarni qayd etdi. Ayritom
shaharchasining o‘rta asrga gadar bo‘lgan davri hagidagi batafsil ma’lumotlar VII
asrda yashab o‘tgan Xitoy ziyoratchisi Syuan-Tszyan tomonidan qoldirilgan.
Ko‘hna shaharning sharq tarafida aftidan buddizm stupasiga o‘xshash minora
shaklidagi xom g‘ishtdan qurilgan bino vayronalari joylashgan. 1933-yilda
akademik M.E.Masson xom g‘ishtdan qurilgan bino qoldiglari ichida haykal,
toshdan yasalgan mugaddas yodgorliklar borligini anigladi: “Ostida Budda
nurlangan daraxt ramzidagi besh gavatli loydan yasalgan chaytya, u odatda diniy
marosimning idishi — relikvariy ustida bo‘lgan yoki stupaning sirtgi gismi bo‘lib
xizmat qgilgan; yana ustida palmetta tasvirli gardish ushlagan o‘smir ifodalangan
tosh topilgan bo‘lib, aftidan, u yigit donator-ibodatxona xizmatchisi bo‘lgan;
buddistlarning sevimli tasviri — loydan yasalgan qo‘y kallasi; loydan yasalgan
stolchalar — diniy marosim buyumlari uchun poya hisoblanib, ularga Buddaning
o‘tirgan holdagi haykal-namunalari qo‘yilgan. Shuningdek, ibodat uchun
belgilangan quyidagi idishlar topilgan: yon jo*mragi bo‘lgan shar shaklidagi ko*‘za,
ensxoy turidagi ko‘zacha — bu aftidan gadim zamonlarda xudoga atab ichimlik
ichish va diniy marosimlarda yuvinish uchun xizmat gilgan, isirigdonlar ham
bo‘lgan. Nagshinkor mavzulardan ba’zilari tabiat kuchlarini ilohiylashtirish bilan

bog‘lig an’anaviy ramzlarni tasvirlash hisoblangan: mugaddas daraxt, osmon

139



yoritgichlari (quyosh va yulduzlar), buddizm bilan bog‘liq ramziy ifodalar — sopol
parchasidan biriga yasalgan Budda tovonining tasviridir.

Hozirda Toshkentdagi O‘zbekiston tarixi Davlat muzeyi ekspozitsiya
zallarida Ayritom, Qoratepa, Fayoztepa, Dalvarzintepa, Quva, Zartepada topilgan
yodgordliklar saglanmoqda. Eng mashhur namunalari: VIII asrga taallugli
terrakotali Budda haykalchasi (Qorovultepa), Buddaning oltin suvi yuritilgan
haykali va ikkita bronza shamdon (Zartepa), Budda antipodlari. Din himoyachilari
sifatida ular o‘zining qo‘rginchli ko‘rinishlari bilan odamlarni dunyoviy havas va
gunohlardan go‘rgitgan, xudojo‘ylarda ularga nisbatan g‘azab uyg‘otgan (Quva).

1950-yilda Shri-Lankada buddistlik maktablari va unga oid hozirgi
tashkilotlarning yirik birlashmasi — Umumjahon buddistlar jamiyati (UBJ) tashkil
etildi. Hozirgi vaqgtda uning shtab-kvartirasi Bangkok (Tayland)da joylashgan
bo‘lib, tashkilot nizomiga binoan butunjahon buddist jamoalariga madaniy-
ma’rifiy faoliyatda amaliy yordam ko‘rsatishni nazarda tutadi, u shuningdek,
rohiblarga buddizm sofligini saglash uchun siyosiy faoliyatdan voz kechishni

maslahat beradi.

Asosiy xulosalar

- Buddizm ta’limoti to‘rt oliyjanob hagigatga asoslangan: 1. Azob-uqubat
mavjudligi haqgida. 2. Azob-uqubatlarning sababi hagida. 3. Azob-uqubat
sabablarini yo‘qotish hagida. 4. Azoblarga chek go‘yish yo‘li to*g‘risida. Sakkiz
bosqichli yo‘l: (1) to‘rt olijanob hagigatlarni to‘g‘ri tushunish; 2) to‘g‘ri niyatlar
qilish; 3) to‘g‘ri so‘zlash; 4) to‘g‘ri ishlar; 5) to‘g‘ri hayot kechirish; 6) to‘g‘ri
tirishish; 7) to*g*ri diggat-e’tibor; 8) to‘g‘ri mushohada).

- llk buddizm ikki asosiy tarmogga bo‘lindi: xinayana (“Kichik g‘ildirak™) va
maxayana (“Katta g‘ildirak™). Buddizm Markaziy Osiyo hududida mil.avv. IlI
asrdan boshlab paydo bo‘ldi. Sarvastivada buddizmning asosiy yo‘nalishlaridan

biri, Bagtriya va Sug‘diyona yerlarida keng targalgan edi.

140



- Buddizm axloqgiy ta’limoti, axlogiy kodeksi — “Pancha shila” — Buddaning besh
vasiyati: 1. Qotillikdan saglanish. 2. O*g‘rilikdan saglanish. 3. Zinodan saglanish.
4. Yolg‘ondan saglanish 5. Mast giluvchi narsalardan saglanish.

- O“zbekiston hududidagi Ayritom, Qoratepa, Fayoztepa, Dalvarzintepa, Quva,
Zartepada topilgan buddizm yodgorliklari tarixchi, arxeolog, san’atshunos,

shargshunos va dinshunoslar tomonidan o‘rganilmoqda.

Nazorat uchun savollar
1. Buddizm gachon va gayerda paydo bo‘lgan?
2. Buddizmning to‘rtta oliy haqgigati nimani anglatadi?
3. Sakkiz bosqgichli yo‘l nimadan iborat?
4. Buddizm braxmanizmdan ganday tushunchalarni gabul gilgan?
5. Pancha-shila axlogiy qoidalari nimalardan iborat?
6. Buddizmdagi xinayana va maxayana yo‘nalishlarining farqi nimada?
7. Buddizmdagi meditatsiyaning mohiyati nimada? Unga ganday erishiladi?
8. Dzen-buddizmda meditatsiya amaliyoti nimaga yo*naltirilgan?
9. Buddizm amaliyoti ganday psixologik usullarni qo‘llaydi?
10. Buddizmning O*“zbekistondagi ganday asosiy yodgorliklarini bilasiz?

Buddizm mavzusi adabiyotlari

1. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b.

2. Ibragimov E.F. va b. Jahon dinlari tarixi: Mutaxassislik fanidan o’quv-
uslubiy go‘llanma. - Toshkent: TIU, 2007. —48-b.

3. Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o“qitish metodikasi.

O’quv qo‘llanma.- T.: 2017, — 360-b.

4, JepBuiil P.A. mamMsATHUKH UCTOPHUH, PEJIUTHUU U KYJBTYPHI B Y 30€KHCTaHE.
T.- 1994
5. NoparumoB O. ICTOUHMKHU MUPOBBIX PEJIMTUM: yuel.-MeTo/. mocooue

JIJIS1 CTYIGHTOB C PYCCKUM si3bIkoM o0yuenus. T.: UT1O "TUY". 2011.-
115 c.

141



6. Campirun C.U., Heuunypenko B.H., [Tononckas N.H. Penurnoseaenue:

COITMOJIOTHUS U Tcuxosorus penuruu. Poctos v/ Jlony.- "®enukc"; 1996 -

672 c.
1. Xambpus K. Izen-0yaausm: nep.c anria. M..@AWP-TTPECC, 2002
8. Nizomiddinov N., Qodirov A. Lectures in English on Religious and

Philosophic Teachings of Southeast Asian Countries.-T.: ,, TorkeHT
HCJIOM YHUBEPCUTETH * HampuET-MaTOaa oupiammacu.2016.144 p.

Q. Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008

Buddizm mavzusi manbalariga havola

! Auapocos B.I1. Unmo-tuberckuii 6ymu3m. DHIMKIONEIMIECKUI CII0BAPb:
MoHorpadus. M.: Poccuiickas akagemus HayK. MH-T BocTokoBeaeHus. 2011.-
C.17,42

2 OcHoBbl penuruoseaenus: Yue6./10.®. Bopynkos, M.H.S16nokos, K.M.Huxonaes
u ap.; llox pen. I.H. SI6nokoBa. 2-e u3n. nepepad. u goi.- M.: Beicu k., 1998.-
C. 146; 274.

3 OcHoBbl penuruoseenus: Yue6./10.®. Bopynkos, U.H.S6nokos, K.M.Hukonaes
u 1p.; [lox pen. U.H. SI6mokoBa. 2-e u3a. nepepad. u gon.- M.: Beicur.k., 1998.-
C. 146; 274

4 Jlepum P.A. maMATHMKM HCTOPHMH, PENIMTMU U KyIbTyphl B Y30exucrane. T.-

1994; UGparumoB D. VICTOUHMKHA MUPOBBIX PEJIUTHMA: y4eb.-METO/I. mocooue s
CTYJIEHTOB C PYCCKMM si3blIkoM oOyuenus. T.. UIIO "THUVY". 2011.- 115 c. ;
PrBenanze O.B. Benukuil mENKOBBIM MyTh. DHUMKIONECANYECKUN CIPABOYHMK.-
T.1999; Prenmamze O.B., CangoB A.X., A0aymnaes E.B. Ouepku mo ucropuu
IMUBWJIM3AINKN JIPEBHETO Y30EKHUCTaHA: TOCYJAapCTBEHHOCTh W mpaBo.- T1.2000;
Koannzo KaBacaku. bynnuiickoe n3zobpasurenbHoe nckycctBo CeBepHoil bakTpuu

— Toxapucrana |-V BB. H.3. (K mpoOiieme MHTEpHIpeTanuu OyAAUICKUX 00pa3oB

142



M0 apXEOoJOTMYECKUM MaTephaliaM U TMHUCbMEHHBIM HCTOYHHMKaM). — [lucc. Ha
COMCK. y4. CT. KaHja. uckyccr. H. — T., 2000 r. MHcropus penuruii HapoJ0B
IentpaneHoit Asum. / Ots. pemakrop: III.A.EBkoues. — T.: TamkeHTCKuii
roCyapCTBEHHBI MHCTUTYT BocTOKOBeAeHus, 2006. — C.62-67. CtaBunckuii b.41.
Cynws0b1 0Oynnusma ¢ Cpenueid Azuu. [1o qanueiM apxeosioruu. M., 1998 r

®> OcHOBBI penmruoseeHus: Yue6./10.®. bopynkos, U.H.S61m0koB, K.1.Hukonaes
u 1p.; [loxg pen. U.H. SI6n0koBa. 2-e uza. nepepad. u gomn.- M.: Beicur.k., 1998.-
C. 157-158

3.2. Xristianlik
Mazmun. Xristian ilohiyoti. Yakka xudoning uch giyofasi: Ota-xudo; O‘g‘il-
xudo; Mugaddas ruh. Xristianlikdagi asosiy ogimlar — ortadoks (pravoslav),

katolitsizm, protestantizm. Xristianlikning O‘rta Osiyoga kirib kelishi.

Xristian ilohiyoti | Xristianlik (grek tilidan  christos “mugaddas yog*
surtilgan”, ya’ni oliy magomga ko‘tarilgan shaxs, “Xaloskor”) milodning | asrida
Rim imperiyasi tarkibidagi Falastinda, yahudiylikka e’tiqod giluvchi jamoa orasida
paydo bo‘lgan. Uning vujudga kelishidan oldin Falastin yahudiylari bobil, fors va
makedoniyalik bosginchilar istibdodini boshidan kechirgan edilar (mil.avv.VI-1I
asrlar). Undan keyingi davrda ham yahudiylar mustaqilligi nisbatan uzog davom
etmadi. Bu oliy rutbali ruhoniy- shohlar hukmronligi davri edi. Mil.avv. 140-yildan
Yahudiya davlati 0z chegaralarini kengaytirib, aholini yahudiylikka o‘tkazish faol
darajada olib borildi. 63-yilda Pompey boshchiligidagi qo‘shin Yahudiyani Rim
imperiyasiga gqo‘shib oldi. Mustaqillikni yo‘qotish yahudiylar uchun juda gayg‘uli
bo‘ldi. Ular buni diniy tagiglarni buzganliklari uchun Xudoning jazosi, deb
hisoblashardi. Shuning uchun Falastin jamiyatining o‘rta tabagalarida yahudiy
dinining asl mohiyatini saqglash uchun harakat boshlandi. | asr boshlarida

jamiyatning past tabagalari orasida radikal harakatlar boshlandi, ular fariseylar
143



bilan birga Rim imperiyasi va ular go‘llab-quvvatlab turgan mahalliy zodagonlarga
garshi kurash boshladilar. Rimga garshi 66-70 va 132-135-yillardagi qo‘zg*alonlar
bostirildi, diniy gadamjolar buzib tashlandi. Shu tarzda jamiyatning mulkiy
tengsizligi, tabagalanishi, ma’naviyatning ingirozi, logaydlik, ruhiy tushkunlik
davom etdi. Natijada Najotkor — Mashiax “yahudiylar shohi”ni kutishga oid
mistik kayfiyat kuchaydi.

Bunday jarayonlar nafagat Falastinda, balki Rim imperiyasiga siyosiy va
madaniy ta’siri tobe bo‘lmagan xalglar — parfiyaliklar, germanlar, gotlar,
slavyanlar orasiga targaldi. Rimda O‘rta yer dengizi mamlakatlaridan olib kelingan
arzon qullarning ko‘p ayishi insonning gadr-gimmatini pasaytirib yubordi, mehnat
va Xxizmatlar bozoridagi ragobatni kuchaytirdi. Bosib olingan yerlardan olib
keltirilgan boyliklar mol-mulk bozorida ham ragobatni yuzaga keltirdi. Mahalliy
hunarmandlar kasod bo‘lishi va erkin dehqgonlar o‘rni qullar tomonidan egallanishi
ushbu tabagalarning gashshoglashuviga olib kelgan. Bosib olingan turli xildagi
milliy va diniy madaniyatga ega hududlarda davlatlar begona siyosat va mafkura
tufayli o‘zlarining noyob jihatlarini yo‘qota boshladilar. Imperiyaning kuchli
hokimiyati oldidagi ojizlik mahalliy aholining shargiy dinlarda rivojlangan
sehrgarlik, okkultizmga qizigishni kuchaytirdi. Turli mistik garashlar, fol ochish
kabilar kuchaydi, Xaloskorning kelishi yaginligidan xabar beruvchi voizlar soni
ko*p aydi.

Igtisodiy, siyosiy, ma’naviy ingiroz bilan kurashni yengillashtirish uchun
Rim imperiyasi aholisi kasb-kori, dini, ijtimoiy magomi, go‘ni- go‘shnichiligi,
yurtdoshligi kabi belgilarga asosan birlashdilar. ko‘p incha bu guruhlarning o‘z
moddiy jamg‘armasi bo‘lib, ular yig‘inlar o‘tkazib turishar edil. Jamiyatdagi
bunday ijtimoiy tashkillashuv xristianlikning paydo bo‘lishini yengillashtirdi va
uning tez targalishini ta’minladi.

Falastin va O‘rta yer dengizi yahudiylari va greklari orasida targalgan
xristianlik o‘zi paydo bo‘lgan birinchi o‘n vyilliklardayoq boshga xalglar ichida

ham tarafdorlariga ega bo‘ldi. Xristian konfessiyalari uchun umumiy g‘oya —

144



dunyo va insoniyatning xaloskori, odam gqiyofasida mujassamlashgan Xudo,
chunonchi O‘g‘il-xudoga bo‘lgan ishonch hisoblanadi.

Dastlabki xristianlik jamoalarining a’zolari odatda kechqurunlari Sirli kecha
xotirasi uchun suhbatlar va ibodatga yig‘ilganlar. I1so payg‘ambar shogirdlari bilan
birodarlarcha ovgatlanayotgan paytda nonni sindirgan va vinoni tatigan. Isoning
vafotidan keyin birodarlarcha ovqatlanish Isoning shogirdlar davrasida
ko‘rinmasdan gatnashayotganining timsoli sifatida gabul gilina boshlandi. Ularni
umumiy ta’limot va havoriylar va’zlari birlashtirib turgan. Ilk jamoada ko‘p incha
xoch va ikona (xristianlik mavzuiga oid rasm)lar bo‘lmagan; birodarlik stoli
atrofida xristianlar Iso payg‘ambarning -tanasi va qonill bo‘lmish non va vinoni
iste’mol qilib, Xudoning mujassamlashgani ramzi bo‘lgan unga qgo‘shilish sirli
marosim (prichashchenie)ni ado etganlar. 11k xristianlik axlogi shaxsiy manfaatdan
ko‘ra umumiy manfaatlarni afzalroq ko‘rishni talab etadi. Tahsinga loyiq ishlardan
biri — bu quini asirlikdan ozod qgilish edi. “Qulning pulini to‘lab sotib olish — ruhni
qutgarishdir” degan g‘oya xristianlarning Isoning insonlarning gunohlarini
yuvuvchi qurbon ekanligiga ishonchi bilan bog‘lig. Rim imperiyasining ulkan
hududi bo‘ylab targalib ketgan jamoalar xristianlik muhabbati va tenglik kabi
ommabop g‘oyalari tufayli o‘zlarining birligini his qgilar edilar, xristian dini
jamiyatning turli gatlamlari orasida targala boshladi. Shu bilan bir vagtda ushbu
g‘oyalar uchun dastlabki xristianlar hokimiyat tomonidan quvg‘in gilinganlar.
ko‘p chilikni qatl qgilib yuborishar, birovlarning mulklari olib go‘yilar, kimlardir
cho‘llarga qochib ketardilar va ular ilk xristianlik rohibligiga asos solganlar.

Ulkan Rim imperiyasiga o‘zi hukmron bo‘lgan hududlardagi xalglarni
birlashtirib turadigan yagona din kerak edi. Mazkur mintaga milliy dinlarining
hech biri bu talabga to‘lagonli javob bera olmas edi. 312-yilda xristianlarga
o‘zlarining yangi dinini targ‘ibot qilishga ruxsat beruvchi Milan edikt (oliy
farmon)i e’lon gilindi. 325-yilga kelib esa imperator Konstantin xristianlikni Rim
imperiyasining davlat dini, deb e’lon giladi. Shundan so‘ng 391-yilda imperator
Feodosiy majusiylar ibodatini tagiqglash to‘g‘risida farmon chigarganidan so‘ng
xristianlikning ommaviy tarzda targalishi boshlandi.

145



Xristian dinining paydo bo‘lishi, targalishi antik davr sivilizatsiyasining
chuqur ingirozi, uning asosiy gadr-gimmatining zaiflashish davriga to‘g‘ri keldi.
Ik xristianlik jamoasi Rim ijtimoiy tuzumidan norozi bo‘lgan ko‘p lab odamlarni
0‘ziga jalb etdi. U gunohlarga botgan tashqgi dunyoni o‘zgartirolmagan o0°‘z
tarafdorlariga “ichki qutgaruv”, vya’ni din orqgali xristianlarning o‘zini
o‘zgartirish yo‘lini o‘rgatdi. Xristianlar yahudiylikning bir gator garashlarini:
yakkaxudolik g‘oyasini; xaloskorlik, ya’ni yer yuzida oz saltanatini o‘rnatadigan
Xaloskor (Messiya)ga ishonchni; esxatologiya, ya’ni “Oxir zamon” nazariyasini;
xiliazm, ya’ni Isoning gayta dunyoga kelishi, ezgulik kuchlari yovuzlik kuchlari
ustidan g‘alaba gozongandan keyin ming vyillik hukmronlik davri boshlanishi
hagidagi ta’limotni qayta anglab o‘zgartirdilar®. Bundan tashqari xristian teologlari
antik davr falsafiy an’analarini rivojlantirib, uning doirasida cherkov patristikani
(yunon va lot. pater — ota), ya’ni 1I-VIII asrlar diniy, falsafiy va siyosiy- ijtimoiy
ta’limotlar to*plamini ishlab chiqdilar.

Xristian adabiyoti turli janrlarda yaratilgan. Bibliyaning birinchi gismi
bo‘Imish Eski Ahd - yahudiylikning xristianlar tomonidan tarjima gilingan
mugaddas kitoblaridir. Bibliyaning ikkinchi gismi — Yangi Ahd
xristianlar tomonidan e’zozlanadi, ular uchun juda muhim diniy manba
hisoblanadi. Yangi Ahd tarkibiga kiritilgan asarlar: to‘rtta “Xushxabar”,
“Havoriylar faoliyati”, havoriylarning 21 “Maktublar”i vahavoriy loanning
“Apokalipsis” nomli ahiysini o‘z ichiga gamrab oladi?. Bibliya va mugaddas
rivoyatlarga go‘shimcha ravishda IV-VIII asrlarda o‘tkazilgan yetti Umumjahon
Soborlari garorlari, shuningdek, o‘sha davrlar tanigli cherkov ruhoniylari asarlari
hisoblanadi.

Yakka xudoning uch giyofasi Eski Ahdga ko‘ra Xudo — mutlaq

bilim va qudrat egasi, barcha jonzotlar va

narsalarni yaratuvchisidir. Xristian dini Eski Ahddagi yagona Xudo g‘oyasini

rivojlantiradi: Xudo bitta bo‘lsa ham u uch shaklda: Ota-Xudo, O‘g‘il-Xudo va

Mugaddas Ruh shaklida namoyon bo‘ladi. Shunday qilib xristianlik ilohiyoti

mugaddas Uchlik hagidagi ta’limotga asoslanadi. Cherkov xristian ta’limotining
146



asosiy qoidalari ishlab chigilgan. Nikey — (325-y. va Konstantinopol — 381-y).
Butunjahon soborlarida 12 tamoyil (gism)dan iborat bo‘lgan quyidagi ta’limot
asoslari gqabul gilindi:

1. Olamni yaratuvchisi bo‘Imish Yakka xudoning Ota-Xudo, Mugaddas
Uchlikning birinchi a’zosi hagida.

2. O‘g‘il-Xudo ya’ni Iso Masih hagida.

3. Xudoning mujassamlashuvi hagida. Unga ko‘ra Iso Masih pokdomon
homiladorlik yo‘li bilan Bibi Maryam tomonidan dunyoga keltirilgan inson bo‘lish
bilan birga, Xudo hambo‘lgan.

4, Gunohni yuvish hagida, ya’ni Iso Masihning azoblanishi va o‘limiga
ishonish.

5. Iso Masihning gayta tirilishi hagida.

5} Iso Masihning jisman osmonga ko‘tarilgani hagida.

7. Isoning kelajakda ikkinchi marta yerga tushishi hagida.

8. Mugaddas Ruhga ishonish, uning Xudo-Otadan (katolitsizmga ko‘ra
shu bilan birga Xudo-O*“g‘ildan) taralishi hagida.

9. Cherkovga yagona mugaddas, umumjahon, apostollik sifatida
munosabatda bo“lish.

10. Cho‘qintirishning —gunohlarni yuvishl sifatida sirli ma’rosim ekanligi
hagida.

11. Hamma o‘lganlarning kelajakda umumiy tirilishi hagida.

12. Mangu hayot hagida.

Xristianlik ta’limotining asosiy gismlarida mugaddas Uchlikning yagonaligi
va Xudoning mujassamlanishi hagida so‘z yuritiladi. Bu masalada pravoslav va
katolik cherkovlarida kelishmovchilik mavjud®. Birinchi tamoyilga binoan
ilohiyotning ichki hayoti — bu Uch birlikning mujassamlashuvi, ya’ni Otaning
(boshlang‘ichsiz ibtido), O‘g‘il-Xudo, ya’ni Logos (mazmuniy tamoyil) va
Mugaddas Ruhning (tiriltiruvchi tamoyil) munosabatlaridir. O*g‘il-Xudo Otadan
“tug‘iladi”, Mugadas Ruh Otadan “taraladi” (katoliklar: “va Xudo-O‘g‘ildan”,

147



degan iborani go‘shadilar). Bunda “tug‘ilish” va “chiqish” xristianlikda vaqt
jarayonida emas, balki doimiydir, chunki Uchlikning barcha shaxslari doimo
mavjud bo‘lganlar, ya’ni ular “mangu”dirlar va gadr-gimmati bo‘yicha teng, ya’ni
“teng qimmatli” deb sanaladi.

IV asrdan boshlab xristianlik cherkovi davriy ravishda oliy darajadagi
ruhoniylarni Jahon xristianlarining “Sobor” deb ataluvchi majlislarga to‘plab
turadi. Ushbu soborlarda diniy ta’limot tizimi ishlab chigilgan va tasdiglangan,
gonuniy normalar va ibodat qilish qoidalari shakllantirilgan, bid’atlar bilan
kurashish usullari belgilangan. 325-yilda Nikeyda bo‘lib o‘tgan Umumjahon
xristianlarining birinchi Sobori diniy ta’limot asosini tashkil etuvchi asosiy
agidalarning gisgacha to*plamini gabul gilgan va gonunlashtirgan.

Xristianlar cherkovning xatosizligi hagidagi g‘oyani rivojlantirdilar.
Keyinchalik xristianlik dinining asosiy tamoyiliga aylangan bu g‘oyaga ko‘ra
alohida xristianlar adashishlari mumkin, biroq cherkov xatodan xolidir.
Xristianlikga ko‘ra o‘g‘il-Xudo, ya’ni Iso yerga azob-uqubat, o‘limni gabul gilish
va bu orqgali odamlarning dastlabki gunohini yuvish uchun kelgan, inson esa
Xudoning “timsoli va o‘xshashi” sifatida yaratilgan. Biroq ilk odamlar tomonidan
sodir etilgan gunohkorlik insonda dastlabki gunoh dog‘ini goldirib, ushbu timsolni
buzdi. Iso xochdagi azoblar va o‘limni gabul gilib, odamzod uchun o*zini qurbon
qgilib, odamlarning bu gunohini yuvib qo‘ydi. Shuning uchun ham xristianlik azob-
uqubatlarning tozalovchi roliga ahamiyat berib, insonni mashaqgatlanib o‘z nafsini
tiyishiga undaydi, hamda bu bilan o‘zidagi va atrof olamdagi yovuzliklar ustidan
g‘alaba gilishini ta’kidlaydi.

Manaviy-axlogiy poklikni saglab golish uchun xristian cherkovi ilohiy
kuchlarni inson hayotiga olib kirishga da’vat etuvchi e’tigod amaliyoti — sirli
marosim ibodatlarini ishlab chigdi.Ular: cho‘qintirish; non va vino totish
(yevxaristiya); ruhoniylikka qabul qilish (ordinatsiya); cherkovda gunohlariga
tavba qilish marosimi; chagalogni cho‘gintirishdan so‘ng bo‘ladigan marosim,
podshohga toj kiydirish marosimi paytida hayotda bir marta o‘tkaziladigan tanaga
xoch shaklida xushbuy miro yog‘ini surish marosimi; nikoh marosimi; o‘layotgan

148



yoki og‘ir yotgan odamning badanini cherkovlarda ishlatiladigan maxsus eley
(zaytun) yog‘i bilan moylash marosimi va b.

Xristianlikka ko‘ra har bir sirli ibodat xudoning bir inoyatini keltiradi.
Masalan, eley nomli moyni surish galb va tanani gunohlardan tozalab, xristian
kishini poklanishiga, og‘ir kasal bo‘lgan insonning tuzalishiga yordam beradi,
o‘layotgan xristianga taskin beradi, deya ta’kidlanadi. Protestantlarning aksar
gismi esa bu sirli marosimni fagatgina ramziy tarzda qo‘llaydilar. Non va vino
totish marosimi (prichashcheniye)ning mazmuni shundaki, xristian dindor non va
vino shaklida Isoning tanasi va qgonini iste’mol giladi hamda u bilan sirli tarzda
birlashgan holda mangu hayot kafolatini oladi. Mugaddas miro moyini surish
marosimi — tanaga xushbo‘y moy (miro)ni surish orgali xristianlarga cherkov
a’zosi bo‘lishni hamda Mugaddas ruhning inoyatini beradi. Tavba qilish sirli
marosimi — bu Iso nomidan xristianlarning gunohlarini kechirishdir. Ruhoniylik
faoliyati bilan shug‘ullanishga ijozat berish marosimi — cherkov xizmatchilariga
ruhoniylik bilan shug‘ullanish vakolatini beradi. Bu marosim fagatgina yepiskop
tomonidan o‘tkaziladi. Nikoh sirli marosimi cherkovda o‘tkazilib, cherkov va
Xudo o‘rta sidagi uzilmas bog‘liglik kabi er- xotinning nikohi ham abadiy
bo‘lishini bildiradi.

Xristianlikda asosiy ogimlar | Xristianlikdagi bo‘linish gator ijtimoiy-siyosiy,
igtisodiy ~ omillar bilan belgilangan bo‘lib, ular keyinchalik diniy ta’limot
masalasida kelishtirib bo‘Imaydigan bahslar bilan birlashib ketgan. Xristianlik Rim
imperiyasining ulkan hududi bo‘ylab targalgan edi. Bunda u ko‘p lab mahalliy
dinty e’tigodlar, milliy madaniyatlar bilan o‘zaro alogaga kirishgan hamda
mintagaviy ijtimoiy munosabatlar va bu yerdagi xalglarning mentalitetiga
moslashgan. V asrda Rim imperiyasi Shargiy va G*arbiy gismlarga ajralganidan
keyin dastlabki avtokefal, ya’ni mustaqil cherkovlar vujudga keldi. Bu kabi
bo‘linishlar uzoq vaqgt davom etgan. Ba’zi cherkovlar Jahon xristianlarining Sobori
garorlarini pisand gilmaganlar, ular tomonidan tasdiglangan agidalarni tan
olmaganlar. Imperiyaning G‘arbiy va Sharqgiy gismlarida turlicha ijtimoiy tuzilish
hamda davlat va cherkov o‘rta sida turlicha o‘zaro munosabatlar mavjud bo‘lgan.
149



Sharqiy xristianlik markazi Vizantiyada bo‘lib, u kuchli markazlashgan hokimiyat
sharoitida rivojlandi. Shu tarzda ruhoniylar davlat hokimiyati obro‘sini tan olib uni
go‘llab-quvvatlaganlar.

G*arbiy gism esa aksincha, mayda-mayda knyazliklardan tashkil topgan edi.
Knyazlar g‘arbiy xristian cherkoviga o‘z hokimiyatini kuchaytirish, uning
obro‘sidan foydalanish uchun murojaat gilishar edi. IX asrda Rim va Vizantiya
o‘rta sida hududiy kelishmovchiliklar vujudga keldi. Buning ustiga ichki nizolar
va tashqi xavf-xatarlar sharoitida
murosasiz agidaviy bahs-munozaralar yuz berar edi. 1054-yilda yakuniy bo‘linish
yuz berdi, xristianlikda ikki ogim: pravoslav va katolik yo*nalishlari vujudga keldi.

1453-yilda Vizantiya imperiyasi qulaganidan so‘ng sharqgiy Yevropa yerlari
pravoslavlar hududiga aylandi. U asosan Shargiy Yevropa, Yagin Sharq
mamlakatlari va Bolgonda targalgan. “Pravoslav” so‘zi yunoncha *“orthoddxia”
so‘zidan kelib chiggan bo‘lib, “to*g*rilik” ma’nosini anglatadi. Bu so‘z ilk bora Il
asrda yozilgan xristian mualliflari asarlarida uchraydi. Pravoslavlikning ta’limoti
va ibodatlari IV-XI asrlarda Vizantiyada shakllandi. Pravoslav cherkovi bayram
va “post”ga katta ahamiyat beradi. Post odatda cherkovning katta bayramlaridan
oldin keladi. Post vaqtida xristianlar yovg‘on, go‘shtsiz, sutsiz, sabzavot va
baligdan tayyorlangan ovgatni iste’mol giladi. Uning mohiyati — inson ruhining
poklanishi va yangilanishi bo‘lib, diniy hayotdagi muhim vogealarga
tayyorlanishdir.

Rus yeridagi udumlar amaliyoti normalari hagidagi nizolar XVI1I asrda uning
parchalanishiga olib keldi, natijada pravoslavlar cherkovidan eski rasm-
rusumchilikni qo‘llab chiggan *eski e’tigodlilar” ajralib chigdi. Ularning obro®
gozongan vakillaridan biri protopop Avvakum aynan insonni cherkovning hagiqiy
hayoti markazi, deb hisoblagan. U rasmiy cherkov va patriarx islohotlari
qusurlarini  fosh  qilib bergan. Shuning uchun Avvakum la’natlangan,
garg‘ishlangan va cherkovdan haydab yuborilgan hamda oz safdoshlari bilan birga

surgunda yondirib yuborilgan.

150



Katolik yo‘nalishi. Xristanlikda yana bir yirik yo‘nalish katolik ta’limoti
hisoblanadi. “Katolik™ so‘zi barchaga, butun dunyoga taallugli ma’nosini bildiradi.
U G‘arbiy, Janubi-G‘arbiy, Markaziy va Shargiy yevropada, Ukraina va
Belorussiyaning g‘arbiy hududlarida, Lotin Amerikasida va AQShda keng
targalgan. Katolik ta’limoti xristian dinining yo‘nalishlaridan biri sifatida uning
asosiy aqidalarini va udumlarini tan oladi, biroq diniy ta’limotida, sig‘inishda, bir
gator o‘ziga xos xususiyatlarga ega. Bibliya katolik diniy ta’limotning asosi. Biroq
pravoslav yo‘nalishidan fargli ravishda, katolik cherkovi nafagat dastlabki yettita
Butun dunyo xristianlari yig‘inlarining, balki keyingi barcha yig‘inlarning
garorlarini, bundan tashqgari papalik nomalari va garorlarini ham Mugaddas noma,
deb hisoblaydi. Bibliyaning lotincha tarjimasiga Kkiritilgan barcha kitoblarini
(Vulgatlar) mugaddas deb gabul gilgan.

Katolik cherkovida tashkiliy jihatdan Rim papasining katolik cherkoviga
rahbarlik gilishi, ya’ni gat’iyy markazlashtirilgani bilan farq giladi. U e’tigod va
axloq masalalari bo‘yicha aqgidalarni belgilab beradi va uning hokimiyati Butun
dunyo xristianlari yig‘inlarining hokimiyatidan ham yugoridir. Xristian erkakni
(ayolni) mugaddas, deb e’lon qilish, avliyo darajasiga ko‘tarish hagidagi masalani
katolik ta’limotida maxsus kardinallar Komissiyasi hal giladi. Uning a’zolaridan
biri, ya’ni “Xudoning advokati” deb atalgani mugaddaslikka nomzodni tanlaydi,
so‘ngra uning foydasiga dalillar Kkeltiradi. “Iblisning advokati” deb ataluvchi
boshga a’zo esa mugaddaslikka nomzodning kamchiliklarini aniglab beradi.

Katolik ta’limotida ruhning xalos bo‘lishida cherkovning ahamiyati hagida
0‘ziga xos ta’limot shakllandi. E’tigod va ezgu ishlar xalos bo‘lishning asosi, deb
sanaladi. Katolik ta’limotiga ko‘ra cherkov Iso Masix, Bibi Maryam, mugaddas
tagvodor xristianlar tomonidan yaratilgan ezgu ishlar “zahirasiga” ega. Katolik
cherkovi ushbu xazinadan foydalanish, u yerdan kim nimaga muhtoj bo‘lsa, o*sha
narsani berish, ya’ni gunohlariga tavba gilganlarni kechirish huqugiga ega. Buning
natijasida pul uchun yoki cherkov oldida biror xizmati uchun gunohlarini avf etish
hagidagi indulgensiya ta’limoti shakllandi. Shuningdek, o‘lganlar uchun duo
0‘gish goidalari va Papaning ruh “purgatory”da, bo‘lish muddatini gisqgartirish

151



huquqi kabilar paydo bo‘ldi. Purgatory — katoliklar ta’limoti bo‘yicha jannatga
kirishdan oldin o‘lganlarning joni gunohdan poklanadigan makon hagidagi ta’limot
bo‘lib, I asrdayoq shakllangan va 1438-1445-yillarda Florentiyskyig‘ini tomonidan
gabul qilingan. Ruhning shu joyda bo‘lish muddati o‘lganlarning yerdagi
garindoshlari va yaginlari ularning xotirasiga bag‘ishlab gilgan ezgu ishlari, yod
etishlari, cherkov foydasiga xayr-ehsonlari bilan gisqartirilishi mumkin. Katolik
ta’limotining oziga xos xususiyatiga Bibi Maryamni gadrlab, unga sig‘inish ibodati
kiradi. G*arb cherkovlarining ta’limtotida Bibi Maryamning jisman arshi a’loga
ko‘tarilishi hagidagi aqgida tasdiglangan. Ruhoniylikning nikohsizligi (tselibat)
katolik ruhoniylarga uylanish, rohibalarga esa erga tegish imkonini bermaydi.
Rohiblik katolik cherkovida muhim o‘ringa ega hisoblanadi.

Katoliklarda Rojdestvodan avval tutiladigan post “Advent” deb ataladi. U
Mugaddas Andrey kunidan keyingi birinchi yakshanba kunida, 30 noyabrda
boshlanadi. Iso Masihning Tug‘ilgan kuni (Christmas, Rojdestvo) xristianlarning
eng tantanali bayramidir.

Protestantlik — xristian dinining yirik yo‘nalishlaridan biri. U bir gator
Yevropa mamlakatlarida O‘rta asrlar katolitsizmida vujudga kelgan Reformatsiya
(lotincha reformatio - o‘zgarish, tuzatish) va islohotchilar tomonidan Bibliya
g‘oyalaridan chekinish, deb izohlangan jarayonlarga munosabat sifatida yuzaga
kelgan. O‘rta asrlarda G‘arbda poplik mafkurasi va amaliyoti dunyoviy hokimiyat
(aynigsa, Germaniya imperatorlari tomonidan) hamda jamiyatning pastki
tabagalarida (Angliyada lollardlar, Chexiyada gusitchilar harakati) ham Kkatta
norozilikka sabab bo‘ldi. XVI asrga kelib ushbu norozilik Reformatsiya harakatida
0°z ifodasini topdi.

Oksford universitetining professori Djon Viklif (1320-1384) Rim
papalarining Angliyadagi soliq yig‘ishlariga garshi chiqib, ingliz cherkovining
fugarolik ishlarida ingliz giroliga bo‘ysunishi hamda Mugaddas Yozuvning
cherkov nagllaridan ustun turishini talab giladi, cherkovning Bibliya g‘oyalari
ruhida gayta shakllanishi yoglab chigadi. Ushbu nizomlarning ko‘p larini ingliz
“lollard”lari — cherkov ishida gatnashuvchi dunyoviy odamlar, katolitsizmni

152



isloh qilishga tarafdor bo‘lganlar go‘llab-quvvatladilar. Praga universitetining
rektori Yan Gus (1369-1415) Dj. Viklif g‘oyalari ta’siri ostida cherkovning
boylikdan voz kechishi tarafdori bo‘lgan wva dindorlar ongini buzadigan
indulgensiya savdosiga qarshi chiggan. Buning uchun u 1415-yilda Konstanta
Soborining hukmi bilan olovda yondirib yuborildi. Bu guschilar harakatini
g‘azabga keltirib uni kuchaytirgan. Buning natijasida 1443-yilning noyabr oyida
katoliklar gusitlar bilan kelishishga majbur bo‘lgan.

Lyuteranlik. Yan Gus yondirib yuborilgandan keyin yuz yil o‘tib, Germaniya
Vittenberg universitetining professori Martin Lyuter (1483- 1546) protestantlik
cherkovining asosiy nizomlarini shakllantirdi va uni himoya gildi. Shuningdek, u
indulgensiyalar bilan savdo qilishni tanqid qildi, ichki tavba gilish g‘oyasini
oldinga surdi, o‘lganlarning joni gunohdan poklanadigan makon hagidagi
ta’limotni, shuningdek, o‘lganlar uchun duo qilish va mugaddas kishilarning
xizmatlari evaziga (do‘zaxdan) qutilib qolish imkoniyati hagidagi agidalarni
gumon ostiga go‘ydi. Qolaversa, u rohiblikni diniy xizmatning oliy shakli, deb
bilmagan va inson Xudo bilan bevosita alogada bo‘lishi mumkin, deb hisoblagan.
Martin Lyuterning o‘z noroziligini 1517-yil 31-oktabrda Vittenberg cherkovi
eshigiga katolitsizmni isloh etish bo*yicha 95 tezisni osib qo‘yish orgali namoyon
qildi. Lyuter ta’limotining asosiy qoidalari protestantlik yo*nalishlaridan biri —
Iyuteranlikning boshlanishiga asos bo‘ldi. Tezislardan birida Lyuter gunohlardan
tavba qilish fagat ruhoniy oldida afsus-nadomat chekishdan iborat emas, haqiqiy
tavba qilish juda uzoq davom etuvchi jarayon, deb bilgan. Shuningdek, uning
fikricha Xudo chin dildan tavba gilganlarning gunohlarini kechiradi va uni mangu
azoblardan qutgaradi, bunga esa xristian kishi Papa yorlig‘isiz ham umidvor
bo‘lishi mumkin. Lyuter ortidan borgan nemis knyazlari, Daniya, Shvetsiya
hukmdorlari shunga o‘xshash islohotlar o‘tkazdilar va Anglikan cherkoviga asos
soldilar.

Kalvinizm. Shveytsariyada XVI asrda protestantlik diniy ta’limotlaridan biri
sifatida vujudga keldi va Fransiya, Niderlandiya, Angliyada keng targaldi. Uning
kelib chiqgishi fransuz Reformatsiyasining yirik arbobi Jan Kalvinga borib tagaladi.

153



Uning asosiy asari butun hayoti davomida to‘ldirib va takomillashtirgan
“Xristianlik dinidagi o“gitlar” (1536-y.) bo‘lib, u M. Lyuter g‘oyalari ta’siri ostida
dunyoga kelgan. Ilk Reformatsiya arboblaridan fargli o‘larog, Kalvin uchun Yangi
Ahd emas, balki Eski Ahd diggat markazida bo‘lgan. Kalvinizmda e’tigodning
umummajburiy ramzi yo*‘q. Kalvin “oldindan belgilangan mutlaq taqdir” hagidagi
ta’limotni ishlab chiqdi. Unga ko‘ra Xudo dunyo paydo bo‘lgunga gadar odamlarni
tanlanganlarga va mahkum etilganlarga ajratib go‘ygan. Birog hech kim o‘ziga
tayyorlab go‘yilgan joyni bilmaydi. Kalvinistlarda cho‘qginish xalos bo‘lishning
zaruriy sharti, deb garalmaydi va ular xochni rasmiy ramz, deb hisoblamaydilar,
ibodatxonalarda esa na ikonalar, na mahobatli rangtasvir namunalari bo‘ladi.
Shuningdek, ibodat gilishni musiga bilan birgalikda bajaradigan lyuteranlardan
fargli ravishda kalvinistlar ibodat paytida shamlar va musigadan voz kechganlar.
Fransiya kalvinistlari — gugenotlar XVI asrda katoliklar bilan davomli qonli
urushlarni olib borganlar, buning epizodlari dunyoviy adabiyotda, rassomlikda,
tilda ham keng yoritilgan. Natijada “Varfolomey kechasi” (1572-yil 24-avgust)
ko‘pincha mugaddas Varfolomey kuni bilan emas, balki katoliklar tomonidan
gugenotlarning ommaviy o‘ldirilishi tufayli esga olinadi.

Kongregatsionalistlar ~ (lotinchadan congregatio — birlashish) qgat’iy
puritanlar (lot. puritas — pokizalik), ya’ni, axloq va tilni gattiq va pokiza saglashga
urinuvchilar hisoblanadi. Ular har bir kongregatsiya, ya’ni bir nizomga rioya
giladigan diniy jamoalar birlashmasining diniy e’tigodda va shakllanishda to‘liq
avtonomiyaga ega bo‘lish tamoyiliga asoslanadi. Kalvinistlardan fargli ravishda
ular ibodatlarni o‘tkazishga va voizlik gilishga barcha dunyoviy kishilarni jalb
giladi. Dunyoviy va diniy jamoaviychilik tamoyilini targ‘ibot giladi, shuning
uchun butun jamoa xudoning marhamatini oladi, deb hisoblaydi. Taqdirning
oldindan belgilangani hagidagi ta’limot va Bibliyaning benugsonligi g*oyasi ular
uchun kalvinistlardan fargli ravishda, muhim sanalmaydi. Kongregatsionalizm
Buyuk Britaniya, Irlandiyada, AQShda keng targalgan.

Presviterianlar (yunonchadan presbyteros — keksa, ogsogol) — o‘rta miyona
puritanlar, ya’ni o‘ta sipo odamlardir. Shotlandiya parlamenti 1592-yilda ushbu

154



ta’limotni davlat ta’limoti sifatida gabul gilishga garor qildi. Cherkovga jamoa
a’zolari tomonidan saylanadigan presviter rahbarlik giladi. Diniy jamoalar
mahalliy va davlat ittifoglariga birlashadilar. Marosim presviter ibodati, targ‘iboti,
psaltirdagi go‘shiglarni aytishdan iborat. Shuning uchun liturgiya (cherkovdagi eng
katta ibodat) bekor gilinadi.

Baptizm (yunoncha baptizo — suvga botiraman, cho‘gintiraman) XVII asr
boshida Djon Smit tomonidan asos solingan bo‘lib, tarafdorlarining soni bo‘yicha
eng katta protestantlik ogimlaridan biri hisoblanadi. Baptistlarning asosiy qismi
AQShda bo‘lib, ushbu ta’limot tarafdorlari fagat voyaga yetgan insonlarni
cho‘qgintiradilar, ularning fikricha, hech kim, shu jumladan, ota-ona ham inson
uchun diniy e’tiqodni tanlab bera olmaydi. Inson diniy e’tigodni ongli ravishda
0‘zi gabul gilishi kerak. Diniy e’tiqodning yagona manbayi sifatida ular Bibliyani
tan oladilar. Ibodat diniy qo‘shiglar, va’zlar aytish tarzida olib boriladi.

“Yahova shohidlari’’ning to‘lig rasmiy nomi nomli — Qo‘riglash Minorasi,
Bibliya va risola(traktat) jamiyati (the Watch Tower, Bible and Tract Society)
hisoblanib, ushbu diniy tashkilot AQShda 1872-yilda Charlz Rasselning tashabbusi
bilan paydo bo‘lgan. Tashkilot nomi Bibliyadagi Xudoning ismi “Yahova
(legova)”’dan olingan. “Yahova shohidlari” Yahova obrazini va Bibliyadagi
bilimlarni o°‘z qarashlari yuzasidan targ‘ib qiladilar. XX asrning 60-yillari
o‘rtalariga kelib, “Yahova shohidlari” dunyoning ko‘p lab davlatlarida o‘z
tashkilotlariga ega bo‘ldi, ularning eng ko‘pi AQShda ekanligi aniglangan.
Yahovachilar xristianlikning ilohiy Uchlik ta’limoti asosini rad etib, yagona xudo
sifatida Yahovani tan oladilar, ruhning manguligini, xoch, do‘zax va jannatni tan
olmaydilar. Yahova va iblis kuchlari o‘rta sida yaqin orada bo‘lib o‘tadigan,
“najot”ni qo‘lga kirituvchi tanlangan yahovachilardan tashqgari butun insoniyat
halok bo‘ladigan Armageddon jangini bashorat giladilar. Yer yuzida “Ming vyillik
podsholik” — Yahova rahbarligi ostidagi teokratik davlat o‘rnatilishiga ishonadilar.
Yahovachilar “Boringlar va targ‘ib gilinglar!” degan chagiriqgga tayanib, faol
missionerlik faoliyatini olib boradilar. Ular 0‘z ruhoniylariga ega emas, yakshanba
kunlari “Yahova shohidlari” yig‘ilishlarini o‘tkazib turadilar va unda dunyoda

155



ko‘p millionli tirajda dunyoning ko‘p lab tillarida chigariladigan “Soqchilar
minorasi” (“The Watchtower”) jurnalining magolalarini muhokama qilib turadilar.
Dunyoning ko‘p lab tillaridagi OAV, teletarg‘ibotlar, missionerlik adabiyotlari
dindorlarning Bibliyaga e’tiborini garatadi.

AQSh va G‘arbiy Yevropa protestantlik cherkovlarining tashabbusi bilan
XX asrning boshlarida ko‘p lab tashkilotlar xristianlik cherkovlarining o‘zaro bir-
biriga yaginlashishi, yarashishi va diniy birligi uchun ekumenlik (oecumenicus -
tirik jon mavjud olam) harakatini go‘llab-quvvatlab turdilar.

Protestantlik ruhoniylarni oddiy kishilardan ajratmaydi, ya’ni ruhoniylik
mashg‘uloti barcha odamlarga xos, deb hisoblanadi. Fagat cho‘gintirish, non va
vino totish sirli marosimlar, deb tan olinadi. Ular Rim Papasiga bo‘ysunmaydilar.
Ibodatlar nasihatlar, birgalikda ibodat va diniy qo‘shiglar kuylashdan iborat.
Protestantlar Bibi Maryamga sig‘inishni tan olishmaydi, rohiblikni, xoch alomatiga
ishonishni, diniy libos kiyishni, ikonalarni rad gilishadi.

Xristianlikning O‘rta | O‘rta Osiyoga xristianlikning kirib kelishi hagida
Osiyoga kirib kelishi yirik rus shargshunosi V.V.Bartold o0‘zining
Movarounnahrning mo‘g‘ullargacha bo‘lgan davr
tarixiga oid tadgiqotlarida to‘xtalgan. Mazkur mavzu G.l.Bogomolov,
Yu.F.Buryakov, L.lI.Jukova, A.A.Musakayeva, G.V.Shishkina, 3.I.Usmonova,
L.1.Albaum, I.D.lvanitskiy, T.V.Belyaeva, B.A.Abdulg‘oziyeva,
V.D.Goryachyeva, S.Ya.Peregudova, K.M.Baypakov, L.V.Underova kabi
tadgigotchilar tomonidan ham o‘rganilgan va “Markaziy Osiyo dinlar tarixi”
kitobida bu hagda keng ma’lumotlar berilgan.

Xristianlikning targalishida xristian jamoalarining missionerlik faoliyatlari
katta rol o‘ynadi. Xristianlikning O‘rta Osiyoga kirib kelishiga Rim imperiyasida
xristianlarning ta’qib gilinishlari ham sabab bo‘ldi. Xristianlar Vizantiya, Suriya,
Falastin va Erondan ko‘chib kelib O‘rta Osiyoda 0‘z madaniyati, san’ati va diniy
ta’limotini targatishgan. O‘zbekiston hududidagi xristian diniy yodgorliklari ko‘p

gina tarixchi, arxeolog va dinshunoslar tadgigot mavzuyi bo‘lgan®.

156



2019-yil holatiga ko‘ra O‘zbekiston aholisi soni 33 milliondan oshgan
bo‘lib, ular 130 dan ziyod millat va 16 diniy konfessiyaga mansub. O‘zbekistonda
1 ta buddaviylik va 11 ta xristianlik konfessiyalari faoliyat olib boradi®. 2019-
yildan boshlab yana quyidagi 3 ta xristianlik tashkilotlari O‘zbekiston Respublikasi
Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha go‘mita ro‘yxatidan o‘rinni:
“Sun Bogim” (Bekobod), Baptistlar cherkovi (Xorazm) va “Vozrojdenie”
(Qo‘qon). Fugarolarimizning 3,5 foizga yagini xristian dinining pravoslav
yo‘nalishiga mansub. O‘zbekistonda faoliyat olib borayotgan xristian
konfessiyalari diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida muhim o‘rni

egallaydi®.

Asosiy xulosalar

- Xristianlik milodning | asrida Rim imperiyasi tarkibidagi Falastinda,
yahudiylikka e’tigod giluvchi jamoa orasida paydo bo‘lgan.

- Xristian ta’limoti mugaddas Uchlik hagidagi ta’limotga asoslanadi (Xudo-
Ota, Xudo-O*g‘il va Xudo-Mugaddas ruh).

- Manaviy-axlogiy soflikka erishish magsadida xristianlar quyidagi sirli
marosim ibodatlarini qo‘llaydi: cho*gintirish, non va vino totish, ruhoniylikka
gabul qgilish, tavba gilish, xushbo‘y miro yog‘ini surtish, nikoh, zaytun yog‘i bilan
moylash marosimi.

- Xristianlikning asosiy yo‘nalishlari pravoslav, katolik va protestantlik
yo‘nalishlari hisoblanadi.

- Xristianlikning targalishida xristian jamoalarining missionerlik faoliyatlari
katta rol o‘ynagan. O‘zbekiston aholisining taxminan 3,5 foizi xristian dinining

pravoslav yo*nalishiga mansub.

Nazorat uchun savollar
1. Ik xristianlikning Rim bilan munosabatlari ganday edi?

2. Yangi Ahd tarkibiga ganday kitoblar kirgan?

157



© N o w

10.
11.

N =

Xudoningadvokatil va  -Iblis advokatilning majburiyatlariga
nimalar kirgan?

Protestantlikning ko‘p lab yo*nalishlarida ganday sirli marosimlar
saglanib golgan?

Sirli ma’rosimlar mazmuni nimadan iborat?

Reformatsiya vujudga kelishining asosiy sabablari nimada?

Protestantlikning ganday yo‘nalishlari mavjud?

O‘zaro ajralib ketish arafasida Sharqgiy va G*arbiy xristianlikning ijtimoiy
tuzilishi ganday bo‘lgan edi?

Xristianlikdagi asosiy yo‘nalishlari nima bilan farglanadi?

Ekumenlik harakati ganday ta’riflanadi?

Xristianlikning Markaziy Osiyoga O‘rta asrlarda kirib kelishiga ganday

omillar bo‘lgan?

Xristianlik mavzusi adabiyolari

Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b.

Ibragimov E.F. va b. Jahon dinlari tarixi: Mutaxassislik fanidan o’quv-
uslubiy qo‘llanma. - Toshkent: TIU, 2007. —48-b.

Ibragimov E. O‘zbekistonda xristian konfessiyalari faoliyati va ularning
diniy bag‘rikenglik an’analari shakllanishida tutgan o‘rni.- Tarix fan.nomz.
ilm.dar. dissert. T.2010.

Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘gitish metodikasi.
O’quv go‘llanma.— T.: 2017, — 360-b.

Hasanboyev O*. O“zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy
tashkilotlar, ogimlar, mafquraviy kurashning dolzarb yunalishlari.- Toshkent:
TIU nashriyot-matbaa birlashmasi, 2014. 552-b.

Amon A.T'. [loBcenHeBHast )k13Hb NEepBbIX Xxpuctuad. M. 2003;

bepumtamA.H. Apxeonoruueckuit ouepk CeBepHoit Kupruszuu. ®pynse, 1941.

158



7. Hepui P.A. naMATHUKYM UCTOPUH, PEIIUTUU U KYJIbTYphl B ¥Y30€KHCTaHE.
T.-1994

8. N6parumoB D. McTOUHUKM MUPOBBIX PENUTHIL: yd4e0.-MeTO1. mocooue
JUISL CTYICHTOB C PYCCKUM si3bIkoM o0yuenus. T.: UT10 "TUY". 2011.- 115 c.

Q. Hctopus penuruii Hapoaos LlenTpansHoit A3un. / OTB. pegakTop:
I11.A EBkoues. — T.: TalkeHTCKHii FOCY1apCTBEHHBIA HHCTUTYT
BocTokoBeeHus, 2006.

10. Benukuii menkoBblil myTh: J{peBHOCTD U paHHEE CPETHEBEKOBbE /
9.PrBenanse. — ToOmIKEHT : V36eKnCTOR MUILIHIA SHUMKIONEausAcU JlaBnar
unmui Hampuetd, 1999. — 280 c.

Xristianlik mavzusi manbalariga havola

'OcnoBbl penurunosenenns: Vue6./10.®. Bopynkos, U.H.S610k0B, K.M.Hukonaes
u np.; Ilon pen. N.H. f6nokoBa.— 2-e¢ u3a. nmepepab. u gom.— M.: Beicuiiik.,
1998.—- C.157-158.

2 6parumoB . VICTOUHHMKM MHPOBBIX PEIUTHH: y4eOHO-METOAMY. TOCOOUE s
CTYJICHTOB C PYCCKUM si3bIkoM oOyuenwus. T.: UT1O "TUVY". - 2011.-115 c.

3 Dmnuknonemnus pemurmit / Ilon pex. A.Jl3abusxo, A.H.Kpachukosa,
E.C.On6aksn. - M.: Axkanemuueckuit [Ipoekr; I'ayaeamyc, 2008. — 1520 c: un. —
(Summa). - ISBN 978-5-8291-1084-0 (Axamemuueckuii [Tpoekr). - ISBN 978-5-
98426-067-1 (I'ayneamyc). - C.191-195. C. 101

* Ucropusa penuruit Haponos llenrpansHoit Asun. / OTB. pelakTop: K.ILH., JOI.
I11.A EBkoues. — T.: TalkeHTCKHil roCy1apCTBEHHbI HHCTUTYT BOCTOKOBEIEHUS,
2006. — C.60-62. Benukwii menKkoBbIi yTh: JIpeBHOCTh U paHHEE CPEIHEBEKOBBLE /
9.PrBenanse. — TOMIKEHT : V36eKkrCTOR MU SHIMKIJIONEAUACH [laBiaT WiMum
Hampuetn, 1999. — 280 c.; Cm.takxe: AMoH A.I. [loBcemHeBHAs )KU3HB TTEPBBIX

xpuctuad. M. 2003; bepumrtam A.H. Apxeonorndeckuit ouepk CeBepHOU

Kupruzuu. @pynse, 1941.

159



® Hasanboyev O‘. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy tashkilotlar,
ogimlar, mafquraviy kurashning dolzarb yunalishlari. — Toshkent: TIU nashriyot-
matbaa birlashmasi, 2014. — 552-b.

® Ibragimov E. O‘zbekistonda xristian konfessiyalari faoliyati va ularning diniy
bag‘rikenglik an’analari shakllanishida tutgan o‘rni. - Tarix fan.nomz. ilm.dar.
dissert. T.2010.

160



3.3. Islom dini
Mazmun. Islom dini. Islom dini shakllanishidagi tarixiy shart-sharoitlar.
Muhammad payg‘ambar hayoti va faoliyati. Vahiyning nozil bo‘la boshlanishi.
Madinaga hijrat. Makkaning fath etilishi. Xalifalik. Islomda mazhablar paydo
bo‘lishi, ilk ixtiloflar. Islom dinining O‘rta Osiyoga kirib kelishi. Qur“on — islom
dinining mugaddas kitobi. Hadislar. Islom ta’limotida oila mugaddasligi. Er-

xotinning bir-biriga nisbatan huquq va burchlari. Islomda ayollarga munosabat.

Islom dini shakllanishidagi | Jahon diniga nom bergan “islom” so‘zi arab
tarixiy shart-sharoitlar tilidan olingan bo‘lib, (arab. bo‘ysunish, itoat
etish) “o‘zini Alloh irodasiga topshirish” degan

ma’noni anglatadi. Islom so‘zining yana bir lug‘aviy ma’nosi tinchlik-omonlikdir.
Shuning uchun ham azaldan musulmonlar bir-birlariga “Assalomu alaykum®’
javoban esa “Va aleykum assalom” deydilar, ya’ni Sizga tinchlik-omonlik
tilayman, degan ma’noni anglatadi. Islom diniga e’tigod qiluvchilar arabcha
“muslim, ko‘pligi — muslimun” deb ataladi va bu so‘z islomni gabul gilgan(lar),

degan ma’noni anglatadi.

Musulmonlar soni taxminan 1,5 milliardni tashkil etadi. Islom diniga e’tiqod
giluvchilar soni jihatdan xristianlikdan keyin ikkinchi o‘rinni egallaydi. Islom —
jahon dini, dunyoda tan olingan ijtimoiy-madaniy hodisa, ilgari rivojlanayotgan
mafkuraviy tizim va zamonaviy ijtimoiy jarayonlarning muhim omilidir. Hozirgi
kunda islom asosan Shimoliy Afrika, G‘arbiy, Janubiy, Janubiy-Shargiy va
Markaziy Osiyoda keng targalgan. Dunyoda musulmonlar jamoalari mavjud
bo‘lgan 120 dan ortig mamlakatlardan 35 tasida musulmonlar aholining ko*p
chiligini tashkil giladi. Musulmonlar soni jihatidan eng vyirik davlatlar gatoriga
Indoneziya, Hindiston, Pokiston, Bangladesh kiradi?. Indoneziya aholisining arab
tilida so‘zlashuvchi qgismi deyarli to‘laligicha, turkiy va forsiy tillarida
so‘zlashuvchilarining aksariyati islom diniga e’tigod qiladi. Hindistonning

shimoliy hududlarida yashovchi xalglar orasida ham musulmonlar ko‘p chilikni
161



tashkil etadi. Ko‘p sonli musulmon jamoalar Rossiyaning katta shaharlarida,
Shimoliy Kavkaz mintagasi hududlarida, Volga bo‘yi, Ural atrofi, Sibirda,
shuningdek, Xitoy, Hindiston, Livan, G‘arbiy Yevropa, Filippin va AQShda ham
istigomat giladilar. Sunniylarning ko‘p chiligini hanafiy mazhabi izdoshlari tashkil
giladi, ular Markaziy Osiyoda, Rossiya va MDHning boshga mamlakatlarida
(Ozarbayjon va Shimoliy Kavkazdan tashqari), Afg‘oniston, Turkiya, Bolgon,

gisman Yagin Sharqda, Hindiston, Indoneziya va Bangladeshda targalgan.

Islom dinini chuqur o‘rganish uchun uning nafagat din shakllanishdagi tarixiy
shart-sharoitlar, balki islom yuzaga kelgunga qadar Arabiston yarim orolidagi
ijtimoiy va madaniy holat, iqtisodiy sharoit va diniy an’analarni bilish kerak.
Ushbu davr va mintaga qabilalarining ijtimoiy, madaniy va diniy hayotini
o‘rganishda A.A.Xasanov®, Q.T. Zoxidov* Z.N.Shokirova®, O.G.Bolshakov®,
N.V.Pigulevskaya’, M.B. Piotrovskiy®, 1.Sh.Shifman®, G.E.Gryunebaum??,
L.V.Negrya!!, H.Wissmann'?, W.Muir*3larning ilmiy ishlari yordam beradi.

Muhammad ibn Abdul-Karim ash-Shahristoniyning “Kitab al-milal va-n-
nihal” (Millat va elatlar kitobi) asarida ham islom taraqqgiyoti va diniy manbalari
hagida tarixiy ma’lumot mavjud. Shargshunoslar ushbu manbani fors, turk, ingliz,
nemis, fransuz va gisman rus tiliga tarjima gilganlar va ushbu kitob Yevropa, Eron,

Misr, Turkiya, Hindiston va Rossiyada chop etilgan®4.

Arabistonda musulmon davlati vujudga kelishining ildizlari Shimoliy va
Markaziy Arabistonidagi o‘troq gabilalar va ularni qurshab turgan hamda gadimda
sivilizatsiyaga erishgan mamlakatlar ijtimoiy- igtisodiy rivojlanishi darajasi bilan
uzviy bog‘lig. XX asrda esa islom tadgiqgotchilari Arabistonni endigina urug‘chilik-
gabilachilikdan sinfiy munosabatlarga o‘tish boshlangan ko*chmanchilar yurti, deb
ta’riflangan. O‘sha davrda Arabistondagi ko‘chmanchi aholi yarim orolning asosiy
gismida istiqgomat gilishsada, ularning soni ko‘p bo‘lmagan. A.Xasanov “VII asrga
kelib Janubiy Arabistondagi sinfiy jamiyat hech bo‘lmaganda ikki ming yillik
tarixga ega edi va u ham taxminan Sharqgdagi boshga gadimgi sivilizatsiya
jamiyatlari o‘z rivojlanishida bosib o‘tgan bosgichlarni o‘tgan edi”. Arabsiton

162



hududi gadimgi sivilizatsiyalar gatorida orgada golgan”®® degan. U Arabiston
hududi gadimgi civilisatsiyalar gatorida orgada golgan degan xato fikrini ushbu
masalaning yetarli darajada o‘rganilmaganligi bilan bog‘laydi. Odatda Yaqgin va
O‘rta Sharq, O‘rta yer dengizi havzasi, Hindiston va Xitoy gadimgi sivilizatsiyalar
o‘chog‘i sifatida tan olinadi, Arabistonga esa gadimgi dunyoning markazidan
chetdagi o‘lka sifatida garashadi. Hagigatda esa u gadimgi dunyo jamiyatlarining
0‘zaro munosabatlari va xalgaro munosabatlarda gisman bo‘lsa-da sezilarli o‘rin
egallab turgan. Arabistondagi jamiyat va davlat islomgacha bo‘lgan davrda o‘z
yozuviga ega edi. XIX asrning ikkinchi yarmida yevropalik olimlar janubiy
Arabistonda ko‘p lab tosh va bronzaga yozilgan epigrafik yozuvlarni topishdi va
ularni o*gishdi. Hozirgi efiop tiliga gardosh sanaluvchi alfavit yozuvi arab tilida
“musnad” nomini olgan. Bunday yozma yodgorliklar islomgacha bo‘lgan
Arabiston aholisi orasida rivojlangan ijtimoiy munosabatlar: shaharlar va o‘troq
aholi orasida ijtimoiy-guruhiy, ko‘chmanchilarda — qabilalararo munosabatlar,
shuningdek, ko‘chmanchi gabilalar va shaharliklar o‘rta sida turli shartnomaviy
munosabatlar mavjudligidan darak beradi. Masalan, shaharliklar qgo*shni

ko‘chmanchi gabilaga o‘zlarini himoya qgilganliklari uchun “i’tavo”ni to‘lagan.
Hijozdagi shaharlarda (Arabiston yarim orolining Makka, Madina, Toif, Haybar
kabi bir gancha shaharlarni 0‘z ichiga olgan gismi gadimdan Hijoz, deb atalgan)
tovar-pul munosabatlari, xo‘jalik yuritishning polis tizimi rivojlangan. Eron
Yamanni ishg‘ol etib, Hijozdagi tranzit savdoni nazorat gila boshladi. Bu esa
Yaman orqali Suriya, Falastin va Eronga olib boradigan tranzit yo‘lining to“silishi
va Eronga surilishiga sabab bo‘ldi'®. Qo‘shni davlatlar hujumlari natijasida
Hijozning zaiflashishiga olib keldi, arablarda gabilalaroro ziddiyatlari kuchaydi.
Vaziyat uyushmagan gabilalarning birlashuvini va kuchli davlatchilikni yaratishni
talab qgildi. Islom dini, Muhammad payg‘ambar va uning sahobalari tomonidan VII

asrda ushbu masala hal etildi.

Qadimgi Arabiston sivilizatsiyasi tarixida arab-islom madaniyati va
monoteistik din bo‘Imish islom vujudga kelishining muhim jihatlarini, shuningdek,

islomgacha bo‘lgan davr arablarining diniy tasavvurlari o‘zgarishini kuzatish
163



mumkin. Islomdan avvalgi davrda Arabistonning shimoliy gismidagi yozuvlarda
arab tilidagi Alloh so‘zi ko‘p uchraydi. Xususan, shargshunos 1.Sh.Shifman
Ramafiy ibodatxonasida topilgan va milodning II-I11 asrlariga taallugli bo‘lgan
yozuvga asoslanib, Samud qabilasi aholisi Allohni xudo sifatida qabul

gilganliklarini ko‘rsatib berdi'’.

Islom vujudga kelishi arafasida arab jamiyatida arxaik e’tigodlar, ko‘p
xudolik (arabcha al-vasaniya), yahudiylik va xristianlik mavjud edi. Qadimgi arab
o‘gimishlilar — Arabiston aholisining qo‘prog gismini tashkil giluvchi o‘troq aholi,
aynigsa, Makka va Yasrib (Madina) kabi shaharlar aholisi rivojlangan diniy ong va
madaniyatga ega edi. Mugaddas Ka’bada (“haram”)da janjallashish, qon to*‘kish
mumkin bo‘Imagan. Qadimda Makka aholisi butlarga topingan. Ka’bada asosiy but
atrofida arablarning boshga ilohlarini ifodalovchi, 300 ga yaqin butlar
joylashtirilgan edi. Har bir gabilaning o‘z ilohlari bo‘lib, fagat ularga topinishar
edi. Shunday qilib, diniy tasavvurlar gabila a’zolarini birlashtirsa-da, qo‘shni
gabilalar va bir butun mintaga ajratib qo‘yilgan edi. Makkalik qurayshi
gabilasining xudosi — Alloh (arabcha — al-1lah) yagona deb e’lon gilindi8. VI asr
oxiri — VII asr boshlarida shundog ham qudratli bo‘lgan Makka Arabistonning
barcha e’tirof etadigan siyosiy, igtisodiy va diniy markaziga aylanadi. Muhammad
payg‘ambar va uning izdoshlarining targ‘iboti va ijtimoiy-siyosiy faoliyati tufayli
Makka va Yasrib islom sivilizatsiyasi tarixida muhim o‘rinni egalladi. Bu davrda
Arabistonning ijtimoiy-siyosiy va iqtisodiy hayoti ko‘p jihatdan Hijoz
(Arabistonning shimoli-g‘arbidagi tarixiy viloyat, asosiy shahri — Makka)ga
bog‘lig edi. Urug‘chilik-gabilachilik munosabatlaridan feodal munosabatlariga
o‘tish jamiyatning ijtimoiy qatlamlashuviga, markaziy shaharlarda, eng avvalo,
Makka va Madinada, tovar-pul munosabatlarining rivojlanishiga olib keldi. Bu esa
ta’lim, shu jumladan, diniy ta’lim, ma’naviyat, madaniyat, diplomatiya hamda
xalgaro savdoga mablag‘ sarflash imkoniyatini kengaytirdi. Islom vujudga kelishi
arafasida Makka va Madinaning igtisodi o‘sishda bo‘lganini tasdiglovchi ko‘p lab
dalillar mavjud. Ayni vaqtda ma’lumotlar Madinada arab-yahudiy garama-

garshiligiga garaganda, makkalik arablarning o‘zaro nizosi kuchlirog bo‘lganini
164



ko‘rsatadi. Ilk musulmon jamoasining Muhammad payg‘ambar yetakchiligida
Makkadan Madinaga gilgan hijrati, birinchi navbatda, ana shu nizoga barham
berdi.

Boyib borayotgan mintaga boyligi aholini himoya qgilish, armiyani tuzish va
uni go‘llab-quvvatlab turishni talab gilardi. Arabistonda markazlashgan ijtimoiy-
iqtisodiy, pul, tashqi igtisodiy faoliyatni amalga oshirish fugarolarni diniy to‘siglar

bir-biridan ajratmaydigan markazlashgan davlat tuzilishini tagozo qildi.

VI asr oxiri — VII asr boshlarida Arabistonda ana shunday vaziyat vujudga
keldi. Bungacha Arabiston aholisi diniy ongining uzoqg evolyutsiyasi yuz berdi.
A.Xasanov o‘zining ilmiy asarlarida mil.avv. V-1l ming yilliklardayoq sharqgiy
Arabistonda Dimun va Magan jamiyatlari vujudga kelganligini, gadimgi Yaman
madaniyatini gadimgi Misr va Mesopotamiya madaniyati bilan bir gatorga qo‘yish
mumkinligini ko‘rsatadi. Qadimgi Arabistondagi texnikaviy yutuglar sifatida
Marib to‘g‘onini, madaniyat va yozuvga oid yodgorliklarga mil.avv. VI ming
yilliklarga taallugli yuzlab iyerogliflarni ko‘rsatish mumkin. Milodning 1V asri
o‘rtalarida Yamandagi bag‘ishlov yozuvlarida ilgarigi xudolar deyarli esga
olinmaydi, ularning mualliflari oddiygina Yer va Osmon Hukmroni, Hukmdori deb
ataluvchi bitta va yagona xudoni eslatgan. Taxminan V-VI asrlarda Ichki
Arabistonda, Yamanda yagona xudoga sig‘inuvchilar — haniflar, mo‘minlar,

taqvodorlar paydo bo‘ldi®®.

VIl asrda arab madaniyatida politeizmdan monoteizmga o‘tish tendensiyasi
vujudga keldi. Arabiston aholisining diniy madaniyati xristianlik, yahudiylik va
undanda gadimiyroq diniy tasavvurlar bilan tanish edi. Muhammad
payg‘ambarning faoliyati, harbiylarning tartib-intizomi jihatdan islomning tez
targalishiga yordam bergan. Ichki ziddiyatlar va o‘zaro garama-qgarshiliklar tufayli
zaiflashgan Eron va Vizantiya imperiyasi islom dinining tarqgalishiga bardosh

berolmadi.

165



Muhammad payg‘ambarning Muhammad Ahmad ibn Abdulloh
hayoti va faoliyati. Qur’on (570/571 - 632) — islom dini payg‘ambari va

musulmonlarning birinchi jamoasi asoschisi.

Islom rivoyatlariga ko‘ra uning tug‘ilishi
avvalgi payg‘ambarlar — Ibrohim, Ismoil, Muso va Iso tomonidan bashorat
gilingan. Muhammad payg’ambarning nomlarini aytganda yoki eshitganda
musulmonlar uchun “sallalohu alayhi vasallam” (s.a.v.) — “unga Allohning rahmat
va salomi bo‘lsin” yoki *alayhissalom” (a.s.) — “unga salomlar bo‘lsin”, deb
salovat aytib qo‘yish vojib hisoblanadi. Payg‘ambar uncha boy bo‘Imagan oilada
tug‘ilgan bo‘lsa-da, ularning oilasi Makkada hukmron Quraysh gabilasining
hoshimiylar urug‘iga mansub bo‘lgan. Tug‘ilmasdan oldin otasidan, olti yoshida
onasidan yetim golgan Muhammad to sakkiz yoshgacha bobosi Abdulmuttalib,
so‘ngra amakisi Abu Tolib go‘lida tarbiyalangan. 583- yildan boshlab Muhammad
payg‘ambar Arab yarim orolining tashqarisidagi tijorat karvon safarlarida
gatnashgan. U makkalik sharafli va boy-badavlat savdogarlardan hisoblangan
Xadicha bin Xuvaylidning savdo ishlarini yuritgan. Xadicha bin Xuvaylid
Muhammad payg‘ambardan to‘rt qiz va ikki (go‘dakligidayoq nobud bo‘lgan)
o‘g‘“il ko‘rgan. Ularning gizi Fotimaning o‘g‘illaridan Fotimiylar (Husandan) va
Idrisiylar (Hasandan) sulolalari targalgan.

Muhammad payg‘ambar 40 yoshga yetganlarida, ko‘pincha Makka
yaqginidagi Hiro g*orida ehtiros bilan ibodat gilar edi. Taxminan milodiy 610-yilda
Muhammad payg‘ambar o‘zini Allohdan Jabroil farishta orqgali vahiy olayotganini

e’lon giladi.

Muhammad payg‘ambarning dastlab pand-nasihatlari, dinga da’vatlari
atrofdagilar, aynigsa, quraysh gabilasi zodagonlari tomonidan unga ishonmasdan,
hatto dushmanlik bilan kutib olindi. Boy savdogarlar gatlami gqadimgi arab gabila
xudolarining inkor etilishi Makkaning diniy va iqtisodiy markaz sifatidagi
ahamiyatiga zarar keltirishi mumkin, deb o‘ylagan. Bundan tashqari ular
ibodatning yangi shakliga garshi chigganlar. Arablarning Ka’baga garab ibodat

166



gilish an’anasi saglanib qolinsa-da, lekin namoz vaqtidagi avvallari go‘llanilmagan
sajda Makka aholisining aksariyatini achchiglantirardi. Ularni fikricha sajda qilish
gadr-gimmatini yo*‘gotish bilan tengdir. Har holda, Muhammad payg‘ambarga
ergashayotgan, uni Rasul, deb e’tirof etayotganlar va bu yo‘lga da’vat
gilayotganlar soni ortib bordi. Shu gatorda dushmanlar soni ham ko‘p aydi. Ular
Payg‘ambarga qarshi turli usullar bilan kurashni avj oldirdilar. Muhammad
payg‘ambar sahobalardan bir guruhini Habashiston (Efiopiya)ga jo‘natishga
majbur bo‘ldi, zero o‘sha davlat podshohi muhojirlarni yaxshi gabul gilishiga
ishonchi bor edi. Makkaliklarning musulmonlar ustidan tazyiglari kuchaygach,
Muhammad payg‘ambar ko‘rsatmasiga binoan avval musulmonlar, undan so‘ng
Payg‘ambar 622-yili Yasrib (Madina)ga hijrat giladi. Madinaliklar makkalik
muhojirlarni do‘stona va samimiy kutib oldilar. Muhammad payg‘ambarni bir
necha mahalliy gabilalar go‘llab-quvvatladilar. Payg‘ambar va uning tarafdorlari
tomonidan 630-yili yanvar oyida Makka fath etiladi. Ammo Muhammad
payg‘ambar Madinada yashashni davom ettiradi. Hijratdan keyinroq o‘sha yerda
birinchi musulmonlar masjidi qurilib, azonga asos solinadi, islom arkonlari va
hayot tarzi belgilanadi, meros, nikoh va boshga ijtimoiy masalalar bilan bog‘liq
tartib-qoidalar vahiy asosida joriy etiladi. Juma musulmonlarning haftalik jamoat
namozi o‘giladigan kun, Ka’ba mugaddas joy sifatida e’tirof etiladi hamda

namozda musulmonlar unga garab (gibla) ibodat gilishlari belgilandi.

Muhammad payg‘ambar Madina shahriga hijrat gilganlaridan keyin shaharni
islomiy qoidalarga asoslanib boshgardi. Payg‘ambar vafot etgandan keyin
musulmonlar jamoasini xalifalar (arab. xalifa — o‘rinbosar) boshqardilar. 632-
yildan boshlab Arabiston yarim orolining aksariyat gismi muayyan darajada
Xalifalikka qgarashli edi. Islom tarixida xalifalik besh davrga bo‘linadi: 1. Xulafoi
roshidinlar davri (632-661). 2. Shom umaviylar xalifaligi davri (661-750). 3. Iroq
abbosiylar xalifaligi davri (750-1258). 4. Misr abbosiylar xalifalik davri (1261-
1517). 5. Usmonli turk xalifaligi davri (1517-1924).

167



Payg‘ambarga birinchi vahiy etilgan 5 oyat (arabcha — alomat, dalil, ishora,
mo‘jiza) keyinchalik Qur’onning Alaqg surasi tarkibiga Kiritilgan. Qur’on asosan
oyat bo‘lib tushgan, ba’zida to‘lig sura bo‘lib vahiy etilgan. Sura — fagat Qur’onga
xos tushuncha hisoblanadi. Odatda oyatlar vujudga kelgan savollarga javoblar
bo‘lgan yoki biror vogea sababli tushirilgan. Bu sabablarni bilmasdan ularning
mazmunini to‘g‘ri tushunish juda giyin va bunda izoh — tafsir talab gilinadi. Vahiy
kelgach, Payg‘ambar har bir oyatda bu suraning joyini ko‘rsatar edi. Sahobalar
yozilgan oyatlarni o‘qgir edilar, ko‘p chilik esa ularni yod olardi. Shu bilan birga
yozishni biladigan odamlar Qur’onni yozib borganlar. Suralardan ibodatda, diniy

marosimlarda foydalanilar, da’vat jarayonida dalil sifatida keltirilar edi.

Qur’onning (arab.—o*gimoq, giroat gilmog, jamlash) nozil etilish jarayoni
Makkada o‘n uch yil, Madinada o‘n yil davom etgan. Qur’on 114 suradan iborat
bo‘lib, ular oyatlardan tashkil topgan. Oyat Qur’on matnlarining eng Kkichik
gismidir. Qur’on nafagat musulmonlarning mugaddas kitobi, balki jahon
madaniyatining bebaho yodgorligi hamdir. Musulmonlar Qur’onga katta hurmat va
hayajon bilan munosabatda bo‘ladilar. Musulmonlardan Qur’on o‘gishda o‘ziga
X0s giroat va odoblarga rioya etish talab etiladi. Bular: 1) Qur’onga tahoratsiz qo‘l
tekkizmaslik; 2) Qiroat gilishni "A’uzu billahi minash-shaytonir rojiym Bismillahir
rohmanir rohiml bilan boshlash; 3) Qur’onni pok joylarda, imkon gadar Ka’ba
tomonga yuzlanib o*gish; 4) Qur’onni eshitmaydigan kishilar orasida o‘gimaslik;
5) Qur’onni bexato, tajvid qoidalariga amal gilgan holda, harflarini aniq talaffuzi
bilan o‘gish va boshqgalar. Qur’on giroati to‘g‘ri bo‘lishi uchun ustozdan tajvid
iIImini o‘rganish lozim sanaladi. Qur’oni Karimning 70 ortiq o‘rinlarida Alloh taolo
barcha narsani biluvchi zot ekanligi ta’kidlanadi. Jumladan “U shunday Allohdirki,
Undan o‘zga iloh yo‘qdir. (U) yashirin va oshkora narsalarni biluvchidir. U

Mehribon va Rahmlidir. — Qur’on. Hashr surasi, 22-oyat”.

Muhammad payg‘ambar hayotlik vagtlarida Qur’on suralarini jamlab kitob
shakliga keltirilmagan. Payg‘ambar vafotidan keyin Abu Bakr xalifa qilib

saylangan. Uning hukmdorligi davrida janglarda Qur’onni to‘lig yod olgan ko‘p

168



lab gorilar vafot etadilar. Shunda hazrati Umar hazrati Abu Bakrga, Qur’onni kitob
shakliga keltirib jamlab qo‘yish kerak, degan maslahatni beradi. Abu Bakr
sahobalardan Zayd ibn Sobit bu ishni amalga oshirishga loyiq deb hisoblaydi,
chunki u Payg*‘ambar bilan juda ko‘p vaqt birga bo‘lib, Qur’onni eng yaxshi yod
olgan va ba’zan yozib ham borgan sahoba edi. Islom olamining kengayishi va
musulmonlarning ko‘p ayishi bilan tarjimalarda noanigliklar topildi, mugaddas
kitobni tushunish va uni talaffuz qgilishdagi nugsonlar aniglandi. Keyingi xalifa
Usmon ibn Affon Qur’onning Abu Bakr xalifalik davridagi barcha sahifalarini
to‘plashni buyuradi. 650-656-yillar o‘rta sida xalifa Usmon topshirig‘i bilan Zayd
ibn Sobit rahbarligida maxsus hay’at tuziladi va barcha oyat va suralarni taggoslab,
Payg‘ambar ko‘rsatgandek holatda keltirish yakunlandi. Shunday qilib, Qur’onning
eng to‘g‘ri matni tuzildi, undan oltita nusxa ko‘chirildi va ular musulmonlarning
markaziy shaharlariga yuborildi. Aynan ulardan nusxa ko‘chirish va ularga
muvofiq ifodalashga ruxsat berildi.

Jahon madaniyatida Qur’onni eshitish va o‘qgish ta’sirida yaratilgan ko*plab
san’at va adabiyot asarlar mavjud. Islomda Qur’on abadiy amal giluvchi, ilohiy
vahiylarning eng yuksak to‘plami va musulmonlar uchun ko‘rsatma sifatida

tushuniladi.

Islom dinining Markaziy Osiyoga | Islom dinining O‘rta Osiyoga Kirib
kirib kelishi kelishi va islomlashuv jarayonining
xususiyatlari “Markaziy Osiyo dinlar
tarixi” kitobida?® yoritilgan. Mualliflar ushbu mavzuni yoritishda tarixiy yozma
manbalar, tarixiy asarlar, turli ilmiy tadqgiqotlar va hujjatlar, shuningdek, shaxsiy
tadgigotlar natijalariga tayanganlar. Qator chet el va O‘zbekiston olimlarining
tadgigotlari Ushbu davrni o‘rganishga bag‘ishlangan. (Xayrullayev M.M.2;
Mo‘minov A.K.??; Rudolf U.%; Bolshakov 0.G.%*; G‘oipov G.?°; Gibb H.A.R.%;
Madelung W.?7; Paul J.28).

Islom dinining O‘rta Osiyoga Kirib kelishi va targalishi 643-644- yillarda
O‘rta Osiyoga arab yurishlari bilan bog‘lig. Bu yurishlardan so‘ng mintaga ikKki
169



gismga bo‘lindi: 1) Movarounnahr (arab. daryoning narigi tomoni); 2) Sirdaryodan
sharqda joylashgan Arodi at-turk (“Turklar yerlari”, ya’ni arablarga bo‘ysunmagan
hukmdorlar yerlari). Ushbu ikki hududda islomlashuv jarayonlari turlicha kechgan.
Movarounnahrda islomdan oldingi davr hukmdorlari 0‘z mavgelarini saqglab,
mahalliy aholini boshgarish, soliq yig‘ish kabi vazifalarni bajardilar. 1k islom
davrida arablar ko‘p imtiyozlarga ega edilar. Shu bilan bira bunday imtiyozlardan
islom dinini gabul gilgan mahalliy aholi ham foydalana olar edi. “Arodi at-turk”
aholisini islomlashtirish jarayoni hagida ma’lumotlar ko‘p incha og‘zaki, folklor
tarzida, keyinchalik esa tarixiy manbalarda yozma gayd etilgan. Shuning uchun
ushbu mintagaga islom dini kirib kelishi va islomlashuv jarayoniga oid yozma

ma’lumotlar keyingi davrlar — XV111-XIX asrlarga oid manbalarda uchraydi?.

Islomda mazhablarning | Islom targalgan sari, mahalliy din shakllari
paydo bo‘lishi bilan o0’zaro alogada bo‘lgan. Bundan
tashgari, vagqt va madaniy = muhit

musulmonlarning diniy ongini o‘zgartirdi. Bular diniy ixtiolofarga olib keldi.
Islomda aqgidaviy, siyosiy va fighiy masalalardagi ixtiloflar mazhablarning paydo
bo‘lishiga sabab bo‘ldi. Islomdagi yo‘nalishlar mazhablarning vujudga kelishi va
tadrijiy rivojlanishi murakkab bosgichlardan iborat. Islomda ilohiyotga oid ko‘p
lab masalalarni ulamolar tomonidan bir gadar erkin yechish xarakterli bo‘lgan.
O*z-o‘zidan ravshanki, ularning fikrlari, ijtimoiy holati, siyosiy gizigishlari hamma
vaqt ham bir-biriga mos kelavermas edi. Bu esa jamoalarda vujudga kelgan
Ijtimoly, iqtisodiy, huqugiy masalalarni, ijtimoiy va shaxsiy axlogiy normalarni
hamda shu kabi masalalarni yechishga oid turli-tuman yondashuvlarning hosil
bo‘lishiga olib kelishi tabiiy edi. Islomdagi diniy-siyosiy guruhlar, huquq va
ilohiyot maktablari o‘rta sidagi g‘oyaviy ixtiloflarni tushunishga doksografiya
yordam beradi. Doksografiya (yunoncha. “dokso” fikr, tasavvur” va “grafo”
“yozish, bayon etish”) gadimgi donishmandlarning fikrlari va tasavvurlarining
keyingi mualliflar tomonidan bayon etilishi. S.M.Prozorov fikriga ko‘ra

“Musulmon diniy- tarixiy adabiyotidagi islom uchun o‘ta muhim va o‘ziga xos

170



muammo bo‘lgan “diniy e’tigod” va “adashish” muammosini tushunish kalitini

doksografik adabiyotdan boshga hech ganday janr bera olmaydi”®.

Munozaralarning asosiy mavzulari diniy-falsafiy xarakterda edi: imon (al-
iman), ishonch masalasi, oliy hokimiyat (al-imama, al-xalifa) masalasi, huquq (al-
figh), iroda erkinligi va taqdir (al-gadar)ning mohiyati, ruxsat etilgan va
tagiqlangan xatti-harakatlar (al-xalal va-l-xaram), Allohning mohiyati va uning
sifat (as-sifat)lari to‘g‘risidagi agidaga oid bahs-munozaralar®!. Ana shunday
xilma-xillikka garamay, islomda huquqgiy va ilohiyotga oid masalalarning
yechimida, marosimlarni amalga oshirishda o‘ziga xos usul va yondashuvlar
mavjud edi. Qaror qabul qilish uchun asosiy manbalarni yaxshi biluvchi,
shuningdek, jamoada hurmat qozongan ilohiyot bilimdoni bo‘lgan shaxs
“mujtahid” (“ijtihod” so‘zidan — garor gabul gilishdagi qunt, tirishqoqlik) deb
atalgan. Uzoq rivojlanish natijasida, taxminan X asr o‘rta lariga kelib, “mazhab”
deb nom olgan to‘rtta katta ilohiyot-huquqgiy maktablar vujudga keldi. Ularning
vakillari ilohiyot yoki huquqgiy masalalarni yechish va garor gabul gilishda o‘ziga
X0s, muayyan usullarga asoslanar edilar. Bu turli yo*nalishlar asosida hokimiyatga
taallugh turlicha konsepsiyalar, Qur’on va sunnalar (hadislar)ni turlicha talgin
gilishlar yoki garor chigarish uchun asoslarni tan olish (yoki inkor gilish) turar edi.
Islomda mavjud bo‘lgan eng muhim ilohiyot-huquqiy maktab va ogimlar ularning
ilohiyot va huquqgiy masalalarni muhokama gilishdagi bir-biridan farglanuvchi
muhim asoslari bilan ko‘rib chigiladi. Bunday ogim va maktablar anchagina ko‘p

bo*lgan, ammo ularning ko‘p gismi hozir o‘z dolzarbligini yo*gotgan.

Sunniylik Islomdagi mazhablar o‘z asoschilari nomlari bilan atalgan.
Xanafiylik sunniylik mazhablarining eng yirigi hisoblanib, asoschisi Abu Hanifa
No‘mon ibn Sobit (699-767-yy.)dir. Hanafiylik mazhabi qoidalari mo‘tadilligi,
birmuncha yumshoqligi, qulayligi, xalglarning mahalliy an’analarini e’tiborga
olgani sababli XI asrdan boshlab shimol va shargga yoyilgan. Bolgon, Qora dengiz
bo‘yi, Volga bo‘yi, Markaziy Osiyo, Hindiston, Xitoyning cho‘l vohalari,

Indoneziya orollari, Oltin O‘rda xonlari, Hindistondagi Boburiylar, Usmoniylar

171



imperiyasi sultonlari hanafiylik mazhabiga ergashganlar. Hozirgi paytda MDHdagi
musulmonlarning ko*p chiligi (Ozarbayjon va Shimoliy Kavkazdan tashgari) va
Turkiya aholisi hanafiylar sanaladi. Bu mazhab Suriya (taxminan 40%), Pokiston,
Hindiston va Bangladeshda keng targalgan. Bu mamlakatlarda islom odat va
marosimlarini ijro etishda hanafiylik normalariga rioya qilinadi. Hanafiylar
faoliyati islomning mahalliy madaniy an’analar bilan ko‘p asrlik aloqalari
jarayonida muhim rol o‘ynagan. Hanafiy ilohiyotchilar islom diniy-huquqgiy
tizimini “Tabogot al-hanafiya”, “Manoqgib Abu Hanifa” janrlari bilan, adabiyotni
esa tarixiy-biografik asarlari bilan boyitishdi. Hanafiylar turli etnik tarkibli, o‘ziga
xos igtisodiy, huquqiy ukladli, boy diniy-madaniy an’ana va urf-odatlarga ega

Markaziy Osiyoga islomning moslashuviga ko‘maklashdilar32,

Shofeiylik mazhabi Muhammad ibn Idris ash-Shofeiy (767-820) nomidan
olingan. Ushbu mazhab ta’limotida hanafiylik va molikiylik mazhablarining ta’siri
seziladi. Oddiyligi bois Shofeiylik mazhabi Suriya, Livan, Pokiston, Misrda,
shuningdek, Eron va Yaman sunniylari orasida targalgan, Indoneziya, Malayziya,

Filippin, Tailand va gator Afrika mamlakatlarida ham jamoalari mavjud.

Molikiylik mazhabi Molik ibn Anas (713-795) Muhammad payg’ambar
nomidan olingan. U o‘z jdavridagi hayot tarzi, an’analari va Madina ulamolari
garashlari asosida mazhabini rivojlantirgan. Uning “Aal-Muvatto” asari ilk hadis

ilmiga oid to‘plam sifatida mashhur.

Hanbaliylik (al-xanabila) mazhabining nomi ham 0°z asoschisi, Shofeiyning
o‘quvchisi — Ahmad ibn Hanbal (780-855) nomidan olingan. Ular taglid gilishga,
an’anaviy yo‘l-yo‘riglarga ergashishga gat’iyy turishadi. Ushbu mazhabning paydo
bo‘lishi X asrda Abbosiy xalifalar hukmronligi paytida vujudga kelgan keskin
Ijtimoiy-siyosiy ingirozning natijasi bilan bog‘lig.

Ushbu mazhabning shariatga prinsipial jihatdan ergashishi unga xos bo‘lgan

xarakterli xususiyat sanalishi shubhasiz. Unda ishonchli, deb hisoblanuvchi va

boshga fikr-mulohaza yuritishni talab gilmaydigan asosiy goidalar soddaligi va

172



ommabopligi bilan ajralib turadi. Hanbaliylik mazhabi asosan Saudiya

Arabistonida keng tarqalgan®:.

Sunniylik mazhablaridan tashqgari shialik diniy-siyosiy harakati bilan
bog‘langan shialik mazhablari ham vujudga keldi. Ular xalifa Alining tarafdorlari
sanaladi. O‘z navbatida, shialikdagi kabi sunniylik mazhablarida ham yugoridagi
masalalarni  yechishga yondashuvda mahalliy, tarixiy-madaniy va etnik
xususiyatlar bilan bog‘liq holda mahalliy yo*nalishlar vujudga kelgan. Moturidiy
ta’limoti  Imom al-Moturidiy nomini olgan Samargand teosofiya maktabi
(kalom)ning ta’siri ostida 0‘ziga xos xususiyatga — ko‘p lab huqugiy va hatto
maishiy masalalarni yechishda ratsional (aqliy) yechimni izlash xususiyatiga ega
bo‘ldi. Shunga ko‘ra mabhalliy ilohiyot-huqugiy maktabining ikkinchi nomi —
moturidiylik, deyiladi. Uning yirik markazlari Samargand, Farg‘ona vodiysi,
Buxoro, Qashgadaryo (Nasaf) va boshga shaharlar bo‘lgan. Ular bilan bir gatorda
yanada mahalliyrog bo‘lgan Shofeiylik kabi Toshkent va Xorazmdagi sunniylik
ilohiyot-huquqgiy maktablari mavjud bo‘lib, keyinchalik ular asosiy hisoblanmish

xanafiylik maktabiga qo“shilib yoki yo*‘golib ketishgan.

Turli mazhablarning huquqgiy yo‘l-yo‘riglari, ularning o‘zaro va boshga
konfessiyalar vakillari bilan munozaralari ko‘p incha falsafiy bahslarga aylanib
ketar edi. Bu mazhablar huqugiy masalalarni yechishda umumiy manba bo‘Imish
Qur’ondan tashgari sunnani, ulamo- mujdahidlarning yo‘l-yo‘riglarini, diniy
jamoaning fikrini, mahalliy urf- odatlarni va h.k.ni turli darajada gabul
gilishlaridan kelib chigar edi. Shunday qilib, turli maktablar fagihlarining garorlari
albatta bir-biridan farq gilar va bu islomda turli ogim va guruhlarni vujudga
keltirar edi. Bundan tashqgari turli maktablarning birgalikda amal qilishi, arab
sivilizatsiyasi doirasida yangi diniy doktrinalarning ishlab chiqilishi jo‘shqin
munozaralar vujudga kelishining omili bo‘lar edi. Bularning barchasi VIII-IX
asrlarda musulmon ilohiyotchi-mu’taziliylar orasida kalom (ilm al-kalom), deb

atalgan maxsus fanni vujudga keltirdi.

173



Sunniylik va shialik — islomdagi asosiy yo‘nalishlar hisoblanadi. O‘z
navbatida sunniylikda ham, shialikda ham ko‘p lab diniy-mafkuraviy va siyosiy
ogimlar mavjud. Masalan, VII1-1X asrlarda mu’taziliylar (al-mu’tazila—"ajralgan”)
ogimi vujudga kelgan. Ular musulmon ta’limotini ratsionalistik ruhda talgin
gilganlar, aglning ko‘r- ko‘rona ishonchdan ustun turishini ta’kidlashgan, biror
narsaning hagigat ekanligiga toki uning aksi ko‘rsatib berilgunga gadar shubha

qgilishga chagirishgan. IX asr mu’taziliylik agidasi rivojlangan davr sanaladi.

Shia (arabcha - ash-sha — tarafdor, muxlis) xalifa Ali va uning avlodlarini
Muhammad payg‘ambarning qonuniy vorislari va ma’naviy izdoshlari, deb
hisoblovchi turli guruhlarning umumiy nomi3* hisoblanadi. To‘rtinchi xalifa Ali
Muhammad payg‘ambarning garindoshi amakisining o‘g‘li va uning kuyovi
bo‘lgan. Xalifa Alining tarafdorlari o‘tgan xalifalarning gonuniyligini tan
olmaganlar, chunki ular Payg‘ambarga garindosh bo‘Imay, diniy jamoa tomonidan
“saylangan” edilar. Hokimiyat uchun kurash xalifalikda hokimiyatning kimga
meros bo‘lishi to‘g‘risidagi munozaralarga olib keldi. Shialar e’tiqodiga ko‘ra
Muhammad payg‘ambarning qonuniy izdoshlari Aliga tagaluvchi imomlar
sanaladi. Shialar rivoyatiga ko‘ra xalifa Ali va uning o‘g‘illari Hasan va Husayn
0°‘z e’tigodlari yo‘lida aziyat chekib halok bo‘lishgan. Ana shu vogealar xotirasi
uchun shialar har yili Ashuro kunida motam marosimi o‘tkazadilar. Bunda fanatik
kayfiyatdagi shialar badanlariga pichoq sanchib va kesib jarohat yetkazadilar, bu
bilan ular shialik yo‘lida aziyat chekkanlarga hamdardlik, ularga o‘z gayg‘u-

alamlarini namoyish etadilar.

Shialikda ham bir gator ogimlar mavjud: o‘n ikki imomga e’tiqod giluvchi va
yetti imomga e’tigod giluvchi ismoiliylar, shu bilan birga turli guruhlar
chegarasida hosil bo‘lgan ogimlar, masalan, druzlar®®, ular ichida asosiysi —
mahdiylik hisoblanadi. Ular Alining (r.a) avlodlari bo‘Imish 11 imomning
gonuniyligini tan olishadi. O‘n ikkinchi imom IX asrda gayergadir sirli yashiringan
va gayerdadir yuribdi, u albatta gachondir xaloskor, najotkor — Mahdiy sifatida
paydo bo‘ladi.

174



Shialikning boshga yo‘nalishlari kamroq izdoshlarga ega. Masalan,
ismoiliylar — VII asr o‘rta sidagi oltinchi imomning o‘g‘li Ismoil nomidan olingan.
Hozirgi paytda Afg‘oniston va Tojikistonning tog‘li hududi bo‘lgan Badaxshonda
targalgan. Bir-birining o‘rnini oluvchi ismoiliy imomlar Og‘axonlar sulolasini
tashkil etadilar. Osiyodagi musulmonlikkacha bo‘lgan qator diniy-falsafiy

garashlar va mahalliy xalg odatlari ismoiliylar ta’limotiga singib ketgan.

Hadislar | Sunna (urf-odat, an’ana, yo‘l) Qur’on bilan
bir gatorda musulmon huquqgining asosiy manbalaridan biri sanaladi. U
Muhammad payg‘ambarning xatti-harakatlari va u yoki bu masalalar yuzasidan
aytgan so‘zlaridan - hadislardan iborat. Sunniylar Payg‘ambarning doimiy
ravishda amalga oshirgan xatti-harakatlari (muagadda), masalan, uning asosiy
namozni o‘qib bo‘lgach, go‘shimcha namozni o‘giganligi, yoki uning ba’zan
amalga oshirgan xatti-harakatlari (mustahaba) ham musulmonlar uchun taglid
qilish uchun misol bo‘lishini aytadilar. Shariatda musulmonlar xatti-harakatlari:
majburiy (farz), lozim, shart bo‘lgan (vojib), tavsiya etilgan (sunnat), joiz bo‘lgan
(halol), bahsli bo‘lgan (muboh) kabi turlarga bo‘linadi. Nizoli masalalar bo‘yicha
garorni qozi chigargan yoki jamoa fikriga garalgan. Shu bilan birga nojo‘ya, ammo
jazoga loyiq bo‘lmagan (makruh), tagiglangan va jazoga loyig (harom) xatti-
harakatlar ham mavjud®®. Ba’zi islomshunoslar ko‘p lab xatti-harakatlarni bir-
biridan farglashsa, ba’zilar fagat ikkita, ya’ni bajarilishi majburiy bo‘lgan va

bajarish tagiglangan xatti-harakatlarni bir-biridan farglaydilar.

Hadislarda arab jamiyatida ijtimoly munosabatlarning rivojini aks ettiruvchi
turli huqugiy normalarni ham uchratish mumkin. Hadislarning yakuniy tahrir
gilinishi IX asrda amalga oshirildi. Hadis ikki gismga ajratiladi: 1) isnod (hadis
yozilgan paytidan uning birinchi manbasigacha, ya’ni Muhammad payg‘ambar
yoki uning sahobalarigacha bo‘lgan yo‘Ini, uni kim kimdan olganligi yo‘lini gayd
gilish); 2) matn (hadisning axborot gismi). To‘g‘ri, ishonchli, deb tan olingan
asarlarga Imom Buxoriy va Imom Muslimlarning “al-Jomi’ as- sahih”lari,

Termiziyning “Sunan at-Termiziy”, Nasoiy, lbn Mojjalarning “as-Sunan”

175



asarlarini misol qgilib keltirish mumkin va bu kitoblar keng targalgan hadis kitoblari

sanaladi.

Shuningdek, sunnatlardan nikoh va merosga oid normalar, dalil va sud
huqugiga oid qoidalar, qullar hagidagi va boshga ko‘p lab qoidalar keltirib

chigariladi. Hadislarda ularning ishonchliligini aniglash bo*yicha

gayta ishlanganiga garamay qator ziddiyatli goidalar mavjud, shuning uchun
ularning ganchalik muayyan vaziyatga mosligini hal qilish ilohiyotchi
huqugshunoslar va qozilar ixtiyoriga tashlangan. Bunda Muhammad payg‘ambar
sahobalari va safdoshlari tomonidan aytib berilgan hadislar kuchga ega sanalgan,
sunniylardan fargli ravishda shialar esa xalifa Ali va uning tarafdorlariga

tagaluvchi hadislarni o‘rinli deb tan olishgan.

Islomda axloqiy va oilaviy Islomda ijtimoiy-axlogiy me’yorlarga amal
munosabatlar gilish, saxovatli bo‘lish, yaxshilik qilish,
muhtojlarga yordam berish, er-xotinning bir-

biriga nisbatan huquq va burchlarini tushuntirish, ayollarga, aynigsa, onalarga
nisbatan mehr-shafkatli bo‘lish va boshga xayrli ishlarga chaqiriladi. Qur’onda
ayollarning insoniy va fugarolik huquglari himoyalanadi: erning xotiniga gattigqo‘l
bo‘Imasligi, ayollarning mol-mulk, merosdagi ulushlari, nafagalari borasidagi

huquglari va h.k.

Dunyodagi barcha dinlarda oila masalasi, uning tinch-totuvligi hamda
mustahkamligiga alohida e’tibor berilganini ko‘rish mumkin. Aynan oilada diniy
ong asoslari shakllanadi, ilk diniy tajriba paydo bo‘ladi. Oila — gondoshlik yoki
o‘zaro nikoh orgali bog‘langan insonlar jamoasidir. U insoniyat davomiyligini
ta’minlovchi eng muhim omil bo‘lib, uning mustahkamligi jamiyat bargarorligi va
ravnagining garovi hisoblanadi. Oila bunyod bo‘lishining asosi bo‘lgan nikoh
mugaddas hisoblanadi. Islom ta’limotlariga ko‘ra ikki jins vakillari o‘rta sidagi
jinsiy yaqinlikning yagona to‘g‘ri yo‘li nikoh orgali amalga oshadi. “Nikoh” so‘zi

arab tilida “uylanish”, “qo‘shilish”, degan ma’nolarni anglatadi. Shariat istilohida

esa, nikoh erkak bilan ayolning o‘zaro oila bo‘lib yashashga kelishuvidir. Oila
176



qurish jamiyatdagi har bir balog‘atga yetgan insonning ixtiyoriy huquglaridan
biridir.

Islomda oila quyidagi shartlarga rioya qilishi gqayd etilgan: oilaning bir-biriga
munosib odamlardan tashkil topishi; oila qurishdan oldin, avvalo, har bir kishi
0‘ziga munosib juft tanlashga e’tibor garatishi lozim. Nikoh qurishdagi tenglikning
bunday shakli shariatda “kafoat” deyilib, ya’ni tenglik yetishmasligi nikohga
to‘sqinlik gilmasa-da, ammo zaruriy shartlardan ekaniga ittifoq gilganlar; er-xotin
orasidagi o‘zaro hurmat va totuvlik; oilada er-xotinlik o‘zaro muhabbat, hurmat
hamda mehr-muruvvatga asoslanishi zarur. Er-xotin bir-birlariga e’tiborli, barcha
narsada xolis, oilaviy sirlarni saglash, sadogatli bo‘lishlari talab etiladi. Oilaning
sirlarini yoyish kabi holatlar gattiq goralanadi; erkak Kishi o‘zining oila ustuni
ekanini hamda zimmasidagi mas‘uliyatini his etishi, ayoliga yaxshi munosabatda

bo‘lishi ham muhimdir?’.

Islom ta’limotida Qur’onga va Payg‘ambar sunnatlariga asoslanuvchi va
so‘zsiz bajarilishi shart bo‘lgan diniy va huqugiy me’yorlar va ko‘rsatmalar
yig‘indisi shariatdir. Qur’on oyatlarining katta gismi oila va nikoh, diniy marosim

va odatlarga oid qoidalar va ko‘rsatmalarni 0‘z ichiga oladi.

3.4. Islom ta’limoti

Mazmun. Islom ta’limoti. Islom ilohiyoti, uning asosiy aqgidalari. Islom
falsafasi — odamning yaratilishi, inson hayotining mazmuni, ezgulik va yovuzlik
kurashi to‘g‘risida. Abu Nasr Forobiy va Abu Ali ibn Sinoning falsafiy
garashlari. Abu Homid G‘azzoliy, Ibn Rushdning falsafiy ta’limotlari. Imom
Moturudiy ta’limoti. Kalom falsafasi. Tasavvuf ta’limoti va tarigatlari.
O'zbekiston allomalarining islom ta’limoti va dinshunoslikni rivojlantirishdagi

xizmatlari.

177



Islom ilohiyoti, uning| Quronda  “al-islom”  atamasi  “al-imon”
asosiy aqgidalari (ishonch) va “ad-din” (din, diniy majburiyatlar

yig‘indisi) so‘zlariga yagin ma’noda 8 marta

uchraydi®. Arab tilida “din” so‘zi juda keng
ma’noda ishlatiladi: 1) islomgacha bo‘lgan davrda — “urf-odat”, “taomil”; “ajr”,
“jazo”, “mukofat”, “savob”, “hukm, bo‘ysunish”; 2) din atamasi Qur’onda islomga
hamda majusiy, yahudiy va nasroniylar e’tigodi va ibodatiga nisbatan ham
ishlatiladi: (albatta, Alloh nazdida (magbul) din Islom (dini)dir... (Oli Imron surasi,
19-oyat). Sizlarning diningiz sizlar uchun, mening dinim men uchundir (Kofirun
surasi, 6-oyat). Ey, siz (ahli kitoblar) — o“zingiz biladigan narsalar (Muso va Iso)lar
hagida (bilib-bilmay) bahslashdingiz. Nega endi bilmagan narsangiz (Ibrohim dini)
hagida bahslashasiz?... (Oli Imron surasi, 66-oyat). Allohning (haq) dinidan o‘zga
dinni istaydilarmi?! Vaholanki, osmonlaru yerdagi barcha zotlar (farishtalar, insu
jinlar) xoh ixtiyoriy, xoh majburiy Unga bo‘y sungandir va Uning huzuriga
gaytarilurlar (Oli Imron surasi, 83-oyat). Ammo “din” so‘zining asosiy Qur’oniy
mazmuni islom uchun muhim g‘oyasi bilan bog‘lig, ya’ni Allohga bo*ysunish,
uning amrlariga taslim bo‘lmoq demakdir.

Qur’onda din atamasi®®
a) “Qiyomat kun”, “ajr” ma’nosida;
b) aynan bir kishining diniy e’tiqodi (Qiyoslang: (Ey, Muhammad,) albatta, Biz
Sizga bu Kitobni hagigatan nozil gildik, bas, Siz Allohga — dinni Unga (shirkdan)
xolis gilgan holda ibodat giling! (Zumar surasi, 2-oyat);
v) diniy jamoaning ibodati ma’nosida ishlatiladi Ayting: “Rabbim meni to‘g‘ri
yo‘lga, rost dinga, Ibrohimning hanif — to‘g‘ri diniga yo‘lladi. (U) mushriklardan
emas edi” (An’om surasi, 161-oyat);
g) “din” atamasi “Yaum ad-din” iborasi tarkibida aynan bir payt (vaqgt, kun) yoki
garor ma’nosini anglatadi. Misol uchun “evaziga ko‘ra jazo” mukofot, ajr, ajrim
kuni” (Mana shu sizlar (dunyoda) yolg‘on debo‘tgan Ajrim kunidir (Soffot surasi,

21-oyat). Qiyomat, jazo kuni, gayta tirilish kuni, (U jazo kuni (giyomatda) mening
178



xatolarimni mag*firat etishini umid qilurman (Shuaro surasi, 82 - oyat). “Qayta
tirillgan Kunda meni sharmanda gilmagin!” (Shuaro surasi, 87 - oyat.) Ularning
barchasi Qiyomat kuni yolg‘iz holda Uning huzuriga kelishidir (Maryam surasi,
95-oyat);

d) diniy marosim, diniy jamoa hayotining ajralmas gismi va h.k. ma’nolarida
100 martadan ortig uchraydi. “Din” so‘zining asosiy Qur’oniy mazmuni Allohga
bo‘ysunishning majburiyligi va uning hukmronligining cheksizligi g*oyasi bilan
bog‘langan. Masalan, (“A’robiylar: “Imon keltirdik”, — dedilar (Ey, Muhammad!
Ularga) ayting: “Sizlar imon keltirganingiz yo‘q, lekin sizlar “Islomga kirdik”
deng! (Chunki hanuz) dillaringizga imon kirgan emasdir. Agar sizlar Allohga va
Uning payg‘ambariga itoat etsangiz, U sizlarga (qgilgan yaxshi) amallaringizdan
(savobidan) biror narsani kamaytirmas. Albatta, Alloh mag*firatli va rahmlidir”
(Hujurot surasi, 14-oyat, Abdulaziz Mansur. Qur’oni Karim ma’nolarining tarjima
va tafsiri). Shu oyati karimadan ma’lum bo‘ladiki, imon bilan islom, mo*min bilan
musulmon mazmun jihatdan farqg giladi. Imon — bu ilohiy ta’limotni tan olib tasdiq
etish bo‘lsa, islom — ilohiy ko‘rsatma va buyruglarni amalda bajarishdir. Bu oyatda
mo*‘minlikni da’vo gilayotgan bir guruh a’robiylarga Alloh taolo raddiya berib,
"Yo‘q! Sizlarda imon yo‘q, balki o‘zlaringizni musulmon ko‘rsatish uchun amal
qilib turibsiz",— degan mazmunda tanbeh bergan".%.

Islomshunoslik gomusiy lug‘atida: “Din aqida, shariat va tarigat bobidagi
ilohiy ko‘rsatmalarning to*plamidir”. Aqgida so‘zi arab. “aqd” o‘zagidan yasalgan —
bir narsani ikkinchisiga mahkam bog‘lash ma’nosini anglatadi. Ko‘p lik shakli —
aqoid, musulmon Kkishini ma’lum narsalar bilan mahkam bog‘lab turadigan
e’tiqodlar majmuyidir. Islomning asosiy agidasi — “Allohdan o‘zga sig‘iniladigan
(iloh) yo‘q! Muhammad Allohning rasulidir’(kalimayi tavhid). 7 agidani 0‘z
ichiga olgan mo‘minlikning batafsil ifodasi quyidagicha bo‘lishi mumkin:
Allohga, Uning farishtalariga, rasullariga, kitoblariga, Qadarga (taqdir, gismat,
yozmish, al-gada’ va-l-gadar) ya’ni yaxshilik va yomonlik Alloh tomonidan
tagdirda belgilangan, “peshonaga yozilgan”ga, Oxirat kuniga va o‘limdan keyin
gayta tirilishga ishonmog.

179



Agoid - diniy e’tigodning nazariy qismi, uning ma’naviy asosi, agidalar
yig“indisidir. U dinga bo‘lgan ishonchni mustahkamlaydi. Shariat islom dinining
amaliy gismidir. U ibodat (usul ad-din) (namoz, ro‘za, zakot, haj) va muomalotga
bo‘linadi. Muomalot — fugarolik huqugi munosabatlarini o‘rganadigan bo‘lim
hisoblanadi. Uqubot, deb nomlangan bo‘lim islom huquqgining jinoyat va jazo
masalalarini o‘rganadi.

Tariga (tariiga— aynan “yo‘l”, “usul”) atamasi “hagga to‘g‘ri yo‘l”, “bayon
etish usuli, misol tarigasi” ma’nosida Qur’onda mavjud. Ularni Qur'onning ikkita
oyati misolida ko‘rish mumkin: Ular dedilar: "Ey, gqavmimiz! Darhagiqat, biz
Musodan keyin nozil gilingan, o‘zidan oldingi (ilohiy kitob)larni tasdig giluvchi
hag (din)ga va to‘g‘ri yo‘lga hidoyat giladigan bir Kitobni (Qur’onni)tingladik
(Ahgof surasi, 30-oyat). Shu tariga Alloh sizlarga o‘z oyatlarini bayon etadi,
shoyad (shunda) aqlni ishlatsangiz (Bagara surasi, 242-oyat).

Islom dinining besh asosiy rukni (arab. asos, ustun) — eng muhim beshta
vazifa: 1. Imon, ya’ni Allohning yagonaliliga, Muhammad (“La ilaha illallah,
Muhammadur rasululloh”. Kalimayi shahodat); Rasullohligiga, payg‘ambarlariga
ishonish; kitoblariga, avvalam bor Qur’onga ishonish; Zabur, Tavrot va Injilda zikr
etilgan payg‘ambarlar va b. 2. Namoz. Har bir musulmon kishining kuniga besh
mahal poklanib, gibla tomonga Makkaga yuzlangan holda amalga oshiradigan
ibodati. 3. Ro‘za (fors., kunduzgi ish; arab. saum — biror narsadan o‘zini tiyish
ma’nosini anglatadi) yilda bir oy — gamariy taqvimning Ramazon oyi davomida
kunduz kunlari yeyish-ichish va jinsiy alogada bo‘lishdan tiyilish. 4. Zakot — arab
tilidan poklash ma’nosini bildiradi. Mulk va daromaddan olinadigan shart bo‘lgan
moliyaviy haq bo‘lib, zakot miqdori shariat tomonidan belgilangan bo‘lib muayyan
boylikka ega bo‘lgan musulmonlar zakot beradi. 5. Haj — jismoniy va moliyaviy
jihatdan qodir bo‘lgan kishi uchun umrida bir marta Makka shahridagi Ka’bani
ziyorat gilish va ushbu ibodat 0z ichiga oladigan arkonlarni ado etish hisoblanadi.

Islomda farz qilib go‘yilgan asosiy shartlardan biri namoz bo‘lib, kecha-
kunduzda besh mahal (bomdod, peshin, asr, shom, xufton) namozlarini o‘qish farz
hisoblanadi. Namozni kishi bir o“zi yoki jamoa bo‘lib o*gishi mumkin, lekin juma

180



kuni peshin namozi masjidda o‘qilishi ma’qullanadi. Erkaklar va ayollar alohida
jamoa bo‘lib namoz o‘qiydilar, er va xotin jamoatdan alohida bo*lgan holat bundan
mustasno. Mastlikda, alahsirash va karaxtlik paytida namoz o‘qgilmaydi. Tahorat
uchun suv bo‘lmagan paytda pokiza yer, qum, tuprog, tosh bilan tayammum
qgilinadi.

Ramazon ro‘zasini vaqgtida ado qilish ham islomda farz qilingan
amallardandir. Dastlab ro‘za tutish Muhammad payg‘ambar Madinaga hijrat
gilganidan bir yarim yil o‘tgach, 624-yildan boshlangan. 30 kun mobaynida
sog‘lom, balog‘at yoshidagi musulmonlarga farz gilingan. Ro‘za bu tong otgandan
to quyosh botguncha yemoq, ichmoq, jinsiy alogani, g‘iybatni, chagimchilikni va
hokazo harom gilingan narsalarni niyat bilan tark gilmoqgdir. Quyosh botishi bilan
tagiglar to‘xtaydi, biroq haddan ortig yeyish-ichish ma’qullanmaydi, bu vagtda
gunohdan saglanish, taqvodorlar suhbatida bo‘lish, Qur’onni o‘gish, o‘zaro
nizolarga chek qo‘yish, sadaga berish, kabilar bilan mashg*ul bo‘lish joiz.

Quyidagi odamlarga ro‘za farz bo‘lmaydi: 1. Musulmon bo‘lmaganlarga. 2.
Agli joyida emaslarga. 3) Balog‘atga yetmagan yosh bolalarga. Shuningdek,
Musofirga, bemorga, hayz yoki nifos ko‘rgan ayolga ham ro‘za tutish farz
bo‘Imaydi, lekin ular safardan gaytganda, tuzalganda, poklanganda gazosini tutib
beradilar. O‘ta gari shaxs, yoki homilador, emizikli ayol, yoki musofir ro‘za
tutishdan ojiz bo‘lsa, bular ro‘za tutmaslikka ruxsatlilar, deb hisoblanadi. Keyin
ro‘za tutishga godir bo‘lib golsa, gazosini tutadi, yoki har bir tutmagan kuni uchun
bir miskinga sadaqgai fitr migdorida taom beradi, yoki fidyasini gazo giladilar.

Zakot (arab. o‘sish, poklanish) ham diniy, ham ijtimoiy ahamiyatga ega
bo‘lib, musulmonlar mol-mulki, boyliklaridan fagir-miskinlarga berilishi shart
bo‘lgan moliyaviy haq zakot hisoblanadi. Zakotning shartlari: balog‘at yoshiga
yetgan va aglu hushi joyida bo‘lgan, musulmon bo‘lishi, hur va ozod bo‘lgan,
nisob migdoriga yetgan jamg*‘arma mol-dunyoga ega bo‘lishi lozim.

Qodir bo‘lgan musulmonga umri davomida kamida bir marta haj qilishi farz
gilingan. “Haj” so‘zi (biror ishni) “gasd”, “magsad qilish”, “niyat qilish”,
“yuzlanish” ma’noni anglatadi, shar’iy istilohda esa maxsus amallarni ma’lum bir

181



joyda, muayyan vaqtda ado etishni gasd qilishdir. Maxsus joy — Masjidul Harom,
Mino, Arafot va Muzdalifa hajning bosh rukni Arafot maydonida turish muayyan
vaqt, Zulhijja oyining to‘qgizinchi kuni bo‘lishi shart. Maxsus amal esa
Baytullohni tavof gilish, Safo va Marva orasida sa’y qilish, Arafotda turish,
Muzdalifada tunash va shaytonga tosh otishdir.

Tagvodor musulmon kishi har bir xayrli ishni “Bismilloh” (Alloh nomi
bilan) iborasi bilan boshlashi lozimligi ta’kidlanadi. Qur’onning barcha suralari
(Tavba surasidan tashgari) “Bismillahir-rohmanir- rohim” (Mehribon va rahmli
Alloh nomi ila) so‘zlari bilan boshlanadi. Ushbu ibora musulmonlar tomonidan
tez-tez takror aytiladi, masalan, ovgatlanishdan avval, nutq boshida va h.k.

Islomda asosan ikkita rasmiy diniy bayram mavjud. “Hayit” — arabcha “iyd”,

ya’ni bayram demakdir. Ro‘za hayiti (arabcha nomi “iyd al-fitr’”) gamariy shavvol
oyining 1-kunida va Qurbon hayiti(arabcha nomi “iyd al-adho”) zulhijja oyida
keng nishonlanadi. Bundan tashgari mavlid — Muhammad payg‘ambarni yodga
olish kuni, laylatul gadr, me’roj — Payg‘ambarning Alloh huzuriga arshi-a’loga
ko‘tarilishi va boshga e’tiborli sanalar ham mavjud. Shia musulmonlari imomlar
Ali , Husan va boshqgalarni xotirlab maxsus bayramlarni nishonlaydilar.
Islom falsafasi | Islom falsafasi odamning yaratilishi, inson hayotining
mazmuni, ezgulik va yovuzlik kurashi to‘g‘risidagi Abu Nasr Forobiy, Abu Ali
ibn Sinoning falsafiy garashlarida, Abu Homid G*azzoliy, Ibn Rushdning falsafiy
ta’limotlarida, Imom Moturidiy ta’limoti va kalom falsafasida o‘z aksini topgan.
Buyuk mutafakkirlarimiz o‘ziga xos falsafiy ta’limotlari bilan ilm-fanning turli
sohalari rivoj topishiga turtki berdilar. Al-Forobiy “Ikki garash jam gilingan
kitob”ida Yunon faylasuflari Aflotun va Arastuning garashlarini islom ilohiyatiga
yaginlashtirishga urindi. Forobiy kabi Ibn Sino ham vujudni ikki gismga ajratadi:

1) "Vojib ul-vujud” (ya’ni Alloh — Birinchi Sabab — hamma narsalarning

asoschisi va boshi — Allohning bo‘lishi zarur);

2) "Mumkin ul-vujud" (ya’ni Tangridan kelib chiggan barcha narsalar

(odam, o‘simlik, quyosh)ning bo‘lishi ham, bo‘Imasligi ham mumkin), degan

182



g‘oya ilgari surilgan. Forobiy va uning mantiqiy garashlarini davom ettirgan Ibn
Sinoning asarlaridan jahon olimlari keng foydalanganlar.

Vujudi vojib va vujudi mumkin — sabab va ogibat munosabatidadir. Bu
jarayon emanatsiya tarzida, ya’ni quyoshdan chigayotgan nur shaklida amalga
oshadi. Shu tartibda imkoniyat shaklidagi mavjud bo‘lgan aql, jon (nafs) va jism,
ular bilan bog‘lig holda osmon sferalari kelib chigadi, mavjud narsalarga aylanadi.
Ushbu substansiya (javhar)dan tashqgari borligda aksidensiya (siymo) mavjud, ya’ni
narsalarning belgilari, rang, hajmi, hidi va boshqa hislari. Jism shakl va moddadan
tashkil topadi. Xudo abadiy, uning ogibati bo‘Imish materiya ham abadiydir*!.

Abu Nasr Farobiy antik falsafiy modellari (aristotelizm, neoplatonizm)
va X asr tabiatshunosligining kashfiyotlari asosida o'zining falsafiy
kontseptsiyasini yaratdi.

Islomiy ilmning an’analari (Ilm nakliya)dan tashqari Farobiyning
islom falsafasi aglga asoslangan (Ilm agliya). “Sharq Aristoteli, Ikkinchi muallim”
deb tan olingan Farobiy bilimlar nazariyasiga ulkan hissa qo'shgan. U dunyoviy va
dinty ilmlarning uyg'unlashtirish g'oyasini ilgari surdi. “Himmatli shahar
aholisining nugtai nazari hagida” kabi ijtimoiy-axlogiy risolalarda al-Farobiy
himmatli shaharni davlatga tenglashtiradi, inson organizmiga o‘xshatadi. Tirik
jonzot hayotini saglab qolish magsadida barcha a’zolari bir-biriga yordam berishu
shart.

Ar-Roziy bilim falsafasi islomning ratsionalistik ilohiyotini, antik
Avristotelizm va neoplatonizm falsafasini islom ilohiyoti bo‘Imish kalom bilan
uyg'unlashtirishga garatilgan muvaffaqiyatli urinishdir. lim-fanga "Buyuk skeptik"
nomi bilan ma’lum bo‘lgan ar-Roziy o‘zining “Sharg muzokaralari” (“al-Mabashit
al-Mashrigiya”) asarida islom olamining olimlari bilan munozara qildi, ularning
falsafiy va diniy garashlarini umumlashtirdi, Ibn Sinoing "Kitob al-ishorot val
tanbexot” va “Kitob at-tafsir al-kabir” nomli Qur'onga sharhi yo‘zdi. Uning
"Gyoshiy ul-lug‘at" kitobi hali o‘rganilmagan.

Ibn Miskavayh o'zining mashhur «Tahdhib al’Akhlag» asarida islom
falsafasining axlogiy tamoyilariga ratsionalistik izoh beradi. Asar, shuningdek,

183



"Tathir al’Araq " ("Axlog pokligi™) ikkinchi sarlavhasi bilan ham tanilgan. Ibn
Miskavayh o'zining falsafiy asarida ta’kidlaydiki, insonning tabiatiga o0‘zining
ehtiroslarni aqli bilan boshgarish xosdir. Bundan foydalanish — farovonlik, baxtli
hayot va ijtimoiy odalotning shartidir.

Jaloliddin Rumiyning falsafiy-diniy merosi g‘oyat katta. So‘fiyona
mushohadalar, ruhiyat dialektikasini kashf etib, teranlik bilan yozilgan “Masnaviy-
ma’naviy”, bu mashhur asarga go‘shimcha bo‘Imish “Fih-1 ma fihi” nomli asarlari
ham mavjud. “Fih-1 ma fth1’ni “Ichindagi ichinda” deb tarjima gilish mumkin
(ingliz tilida — «It Is What It Is» ("Rumiy diskurslari*). Jaloliddin Rumiy alloma va
Mavlaviya tarigatining shayhi, uning diniy va falsafiy asarlari islom adabiyoti va
falsafasining yanada rivojlanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatdi.

Islom falsafasi G'arb falsafiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatdi.
Masalan, XIII va XVI asrlarda Averroizm, ya’ni lbn Rushdning (Averroes)
dunyoning abadiyati va yaramasligi hagidagi falsafiy ta’limoti keng targaldi. Ibn
Rushdning asarlari lotin tarjimasi tufayli G*arbiy Evropada tarqgaldi, lekin katolik
cherkovi tomonidan tangid gilinib tagiglandi.

Musulmon  madaniyatida  bilim  konsepsiyasi  Yunon-Rim
falsafasidagidan farglanadi. Islomshunoslikda "ilm" atamasining har xil izohlari
mavjud. Qur'onda “ilm, (ko‘pl. — bilim)” so‘zi va uning ildizidan tarkib topgan
o‘zakdosh so‘zlar taxminan 765 marta uchraydi, uning turli ma’nolari mavjud. 1.
Mutlaq bilim (Allohning bilimi — barcha narsadan xabardorlik). 2. Inson bilimi: a)
islomiy ilmlari: ilm al-hadis, ilm al-kalam va h.k., b) dunyoviy bilimlar.

Jahonda tan olingan amerikalik shargshunos Frans Rouzental o‘rta
asrlarda islomdagi ilm mavqyeiga bag‘ishlangan “Knowledge triumphant. The
Concept of Knowledge in Medieval Islam” nomli monografiyasida ushbu davrning
eng muhim ilmiy-falsafiy, bilim nazariyasiga oid gnoseologik muammolarini
yoritgan. Muallif boy qo‘lyozma fondidan foydalandi va qizigarli yangi
ma’lumotlarni o‘z fundamental tadgiqotiga kiritdi.

Hadisshunoslar, mutakallimlar “bilim” tushunchasiga to‘g‘ri keluvchi
ta’rif izlash ishiga katta hissa qo‘shganlar. Har bir ilohiyotga doir kitob “ilm”

184



ta’rifini muhokama etuvchi ”Bilim kitobi” deb nomlangan qismga ega bo‘lgan. Bu
an’anani F.Rouzental fikricha Ismoil al-Buxoriy (810-870) boshlab bergan. Al-
Buxoriyning  “Bilim  kitobi” 0’z davrining  “bilim  metodologiyasi”,
hadisshunoslikning ajralmas gismi hisoblangan. Keyinchalik hadisshunoslikda,
kalomda “bilim” muammosini muhokama qilish yana bir muhim magsadga -
bilimning haqiqiy dinga doir imon bilan bog‘ligligini ko‘rsatib berishga xizmat
giladi*.

Islom ilmi uchun arab tilini, kamida arab tilidagi atamalar ma'nosini
bilish muhim hisoblanadi. Shu munosabat bilan bu yerda asosiy tushuncha va
atamalar arab transliteratsiyasida, ya'ni arabcha so‘zlarning kirill yoki lotin
alifbosida yozilganini aytib o‘tish joiz. Ularni ona tili vositalarida tarjima qilish
mazmunning buzilishiga olib keladi.

Qur'onda “ilm” so‘zi va undan hosila so‘zlar 765 marta uchraydi. Har
ganday ilm kabi uning ham o°‘z o‘rganish predmeti mavjud. Islom ilmi Qur’onni
turli usullar bilan izohlaydi.

Tafsir — Qur'on va sunna matnilardagi so‘zlarni tarixiy-filologik tahlil
orgali o‘zining davriga mos asl ma’nosida sharhlashga (ahl az-zahir) garatilgan
usuldir. Kalom va uning turli maktablari, masalan, moturidiya ta’limoti (asoschisi
— Abu Mansur al-Moturidiy) ta’vil (arab. - izoxlash, asl ma’nosiga gaytarish), deb
atalmish metoddan foydalangan, ayrim murakkab oyatlar mazmunini o‘z bilimi
doirasida izohlash. Tasavvuf va ismoiliylikda Qur’onning - yashirin, botin
mazmuni (ahl al-botin)ni izlashga yo‘naltirilgan majoziy va ramziy sharhlash ham
go‘llaniladi. Ismoiliylar 0‘z imomlari va ularning vorislarigina Qur’on oyatlarining
botin ma’nosini anglashga qodir, deb hisoblaganlar. Islom falsafasi va kalomda bir
xil metod - ta’vildan foydalanadilar. Al Forobiy islomni jamiyatdagi axloqiy-
huqugiy munosabatlarni boshgarishning muhim “siyosiy san’at”i (sina’a siyasiya)
sifatida garash an’anasiga asos soldi. Sunnat tagvodor hayot tarzi va muammolarni
yechishning modeli sifatida ya’ni Muhammad payg‘ambarning hayoti, uning
muomala va xatti-harakatlari, fikr-mulohazalari va loyiq, deb bilgan, munosib
ko‘rgan ma’qullashlari (tagrir), gilgan ko‘rsatmalari to‘g‘risidagi rivoyatlarni

185



o‘rgatadi. Bular sunniylarning hadislar (arab. — xabar, yangilik) va shialiklarning
xabarlar to‘plamini tashkil etadi. Figh islom huqugi Qur’on va sunnat asosida
ibodat bilan bog‘lig amaliyot qoidalarini belgilab beradi, musulmonlarning o‘zaro
va 0°zga konfessiyalar bilan munosabatlarni tartibga soladi. Figh — islom huquqi va
gonunchiligi msnbai, uni diniy huquq bilimdonlari bo‘Imish fagihlar sharhlaydi.
Muftiy — shariatni sharhlovchi, ma’naviy va fighiy masalalar bo‘icha xulosa
beruvchi shaxs. Balog‘at ilmi tahsil gilish orgali Qur’on va hadislarning nozik
ma’nolarini tog‘ri tushunish, anglshga yordam beradi va da’vatda qo‘llaniladigan
tilning psixolingvistik usullari va usullari va vositalarini o‘rgtadi.

X-XI1I asrlarda Movarounnahr hududida madrasalar keng targolgan
edi. Asosiy islomiy ilmlardan tashgari, falsafiy va aniq fanlar — falsafa, mantiq,
balog‘at ilmi, handasa (geometriya, chizmachilik), xisob (arifmetika, algebra),
hayat (astronomiya) bilimlarni bilish shart edi. O‘quv dasturida leksikografiya,
sintaksis (nahv), tarix, djugrafiya (geografiya) kabi dunyoviy fanlar mavjud edi.
Bunday diniy ta’lim tizimi O‘rta Osiyoda nafagat Qur'on, hadis, figh ilmlari
bo*yicha mutaxassislarni, balki ko‘plab gumanitar va aniq fanlar mutaxassislarini
tayyorlashga yordam berdi. Tanigli islomshunos olimi A.K. Muminov O‘rta Osiyo
va Usmonli Turk imperuyasidagi diniy ta’lim tizimlarini giyosladi va shuni
tasdigladiki, O*rta Osiyo ilmiy an’analari Usmonli madrasalarining shakllanishii va
rivojlanishiga ulkan ta’sir etdi. Sulton Muhammad Fotih (1451-1481) davrida
ularning soni 500 bo‘lgan“.

Kalom falsafasi. llk islomda aqgidaviy, siyosiy va fighiy masalalardagi
ixtiloflar kalom (‘ilm an-nazar va-1 istidlal)ning paydo bo‘lishiga olib keldi. VI1I
asrda siyosiy va fighiy masalalardagi munozaralar kalom (ilm an-nazar va-I-
istidlal)ning — islom ilohiyoti nazariyasining paydo bo‘lishiga sabab bo‘ldi. Kalom
(arab. — ayn. gamish galam. 1) so‘z, jumla, gap; 2) ravon nutq), tarafdorlari
mutakallimlar, deyiladi. Kalom islom ilohiyotini aql va tafakkur yordamida
asoslashga harakat giladi. Bu borada deduktiv usuli (istidlal) go‘llaniladi. Bu
nazariy mulohaza ma’lum qoidalardan, misol uchun islom agidalaridan, xususiy
masalalarga qgarab yuritilish va mantiqiy xulosa chigarish usuli, degan ma’noni

186



anglatadi. Kalom turli diniy-siyosiy guruhlar (xorijiylar, gadariylar, jabariylar,
murji’iylar va h.k.) paydo bo‘lishi bilan bog‘lig bahslar jarayonida vujudga kelgan
va targalgan. O‘rta asrlarda kalom atamasi islomiy adabiyotda keng ma’noda
ishlatilar edi va har bir diniy-falsafiy mulohaza ma’nosini anglatar edi. Tor
ma’noda kalom - diniy aqidalarni aqgliy dalillar bilan mustahkamlovchi islom
ilohiyot ilmidir. Mutakallimlar ommaviy munozaralarda agl-idrokka asoslangan
yo‘Ini va mantiqiy isbotlash uslublarini keng go‘llaganlar. Bu ularni faylasuflar
bilan yaginlashtirgan. Kalomning tasavvufdan fargi shundaki, biri yangi bilim
vositasi sifatida aglni ishlatsa, ikkinchisi hagigatga erishish uchun intuitiv tarzda
0°z tarigatiga oid maxsus amaliyotga tayanadi. Mutakallimlar ulamolar fikrlariga
taglid qilishdan ko‘ra islom agidalardan mustaqil tarzda mantigiy xulosa
chiqgarishni afzal bilganlar. Bu bilan mutakallimlar kalomni bid’at, deb e’lon gilgan
salafiylardan ajralib  turadilar.  Salafiylar (arab. salaf - *ajdodlar”,
“o‘tmishdoshlar”) - islomning turli davrlarida ilk musulmon jamoasi "solih
ajdodlar" e’tigodi va turmush tarziga rioya etishni da’vat etib, keyingi davrda
kiritilgan barcha yangiliklarni bid’at, deb e’lon gilgan musulmon din arboblarining
umumiy nomi.

Kalomning yirik namoyandalari bo‘lgan al-Ash’ariy (873-935) va al-
Moturidiy (870-944) *“nagl” va “aqgl” tarafdorlarini murosaga keltirishga
uringanlar. Imom al - G*azzoliy (1111-y. v.e.) kabi mashhur musulmon ulamolari
kalom ilmi hagida o‘z zamonlari va bilimlariga garab ijobiy va salbiy fikr
bildirganlar. Ibn al-Jauziy fikricha kalom ko‘p chilik mutakallimlarni shubhaga
solgan, ba’zilarni — dahriylik (ilhad)ga yo‘naltirgan. Ash’ariylar maktabi asosan
shofe’iylar orasida targalgan bo‘lsa, moturidiylik hanafiylik doiralarida ko‘p lab
tarafdorlarga ega bo‘ldi va xususan, Movarounnahr musulmonlarining asosiy
agidasiga aylandi. XIIl asrdan kalom lbn Sino asos solgan Sharq falsafasi bilan
yaqginlasha boshladi. Natijada arab tarixshunos va faylasuf olimi lbn Xaldun (1332
—-1406) fikricha kalom va falsafani bir-biridan ajratish mushkul bo‘lib goldi.

187



Kalom tomonidan ishlab chigilgan ratsionalistik yo‘l-yo‘riglar, tafakkur gilish
va bahs-munozara yuritish usullari keyingi teologik maktablar tomonidan gabul
gilingan va ijodiy ravishda gayta ishlangan®.

Islom falsafasi G‘arbiy Yevropa falsafiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatdi.
Masalan, XI11-XV1 asrlarda averroizm, ya’ni Ibn Rushd (Averroes)ning dunyoning
abadiyligi va yaratilmaganligi, barcha odamlar uchun umumiy, yagona dunyoviy
aqglning individual jonlarning substansial (butun borligning birlamchi) asosi
ekanligi hagidagi ta’limoti keng rivojlandi. Ibn Rushd asarlarining lotinchaga
tarjimasi orgali averroizm G*arbiy Yevropaga targaldi, ammo u katolik cherkovi
tomonidan tanqid gilindi va quvg‘in ostiga olindi.

Tasavvuf ta’limoti va tariqatlari | VIII-X asrlarda islomda sufiylik (tasavvuf)
paydo bo‘ldi. ko‘pchilik olimlarning fikricha bu atamaning etimologiyasi “suf” —
jun so‘zi bilan bog‘lig. Bu fikr o‘z davrida o‘rta asrlar musulmon mualliflari
tomonidan ham aytilgan bo‘lib, qo‘pol ishlov berilgan jun kiyim tarkidunyo gilgan
zohidning odatdagi belgisi sanalgan. ko‘p lab sufiylarning boshlanishi shunga

borib tagaladi. Sufiylarning ko‘p chiligi “svf” o‘zagini “sof”, “pokiza” so‘zining

ma’nosi yoki “ahl as-suffa” ("kursi”, “maktab”, “ayvon”, “soyabon”) iborasi bilan
bog‘laydilar, bu ibora Payg‘ambarga juda sodiq va tagqvodor, xudojo‘y
kambag‘allarga nisbatan qgo‘llanilgan. Ular “suffa”da aylana bo‘lib o‘tirishib,
borligning mazmun-mohiyati, Allohning sifatlari va shular hagida suhbatlashishni
yoqtirishgan. G*arbiy yevropalik olimlar to XX asr boshigacha “sufizm” so‘zi
yunoncha “sofiya” (oqillik, ziyo, donishmandlik)dan kelib chiggan, deb

hisoblashardi*®. Hozirda sufiylikning ma’nosi “jun”, “po‘stin” degan so‘zdan
kelib chiggan, degan fikr shunchalik nozik diniy falsafiy maktab bo‘Imish
sufiylikni ifodalash uchun juda soddalik giladi, chunki sufiylar orasida po‘stin
kiymaydiganlari ham bo‘lgan, deb hisoblaydiganlar ham kam emas. Shuning
uchun ko‘p olimlar bu talginning to‘g‘riligiga shubhalanishadi.

Sufiylik doirasida Allohning ismini xotirlash yoki ma’lum xatti- harakatlarni

ado etish — zikr, qo‘shimcha namoz o‘qish — nafila va b.lar vujudga keldi.

188



Falsafa va kalom ilmi bilan boyigan sufiylik ancha ommaviy ogimga aylandi.
Unda ko‘p lab sufiylikning “tarigat deb atalgan jamoalari vujudga keldi. Bu ibora
original etimologiyada sufiyning mistik va diniy-axlogiy jihatdan o0‘z-0‘zini
kamolotga yetkazishi, intuitiv ravishda hagigat (al-Haqqg)ga erishish usulini, fikr-
mulohaza va psixo-fizik mashqglar orgali unga, ya’ni hagigatga alogadorligini
anglatadi. Oz taraqqiyotining ana shu bosgichida tarigat sufiylikning mohiyatini
asta- sekinlik bilan o‘zlashtirishni, ruhiy tajriba orgali mushohada qilishni
anglatadi. Keyinchalik sufiylik guruhlarining institutsionallashuvi boshlanishi bilan
gator yo‘nalish va maktablar paydo bo‘ladi va “tarigat” atamasi 0‘z mazmunini

kengaytirib, bu maktablarga nisbatan go‘llanila boshlandi.

Sufiylikda ta’limning muvaffagiyati muridning o‘z o‘gituvchisi, shayx bilan
tenglashishga, unga o‘xshashga ganchalik darajada intilishiga bog‘lig. Bu *“uning
shaxsiga qorishib, aralashib ketish”, keyin esa Allohga go‘shilishning asosiy

yo“lidir?®,

Sufiylikdagi meditativ tajriba din psixologiyasi uchun o‘ziga xos gizigish
0‘yg‘otadi. Uning faol va passiv turlari bir-biridan farglanadi. Passiv meditatsiya —
bu diggatning konkret real yoki tasavvur gilinuvchi detallar — nagsh, husnixat, harf
va shu kabilarga yoki mavhum tushunchalar — Alloh, muhabbat, erkinlik va shu
kabilarga to‘planishidir. Meditatsiya konkretlikni detallashtirish tajribasidan
boshlanadi. Masalan, e’tiborni husnixatga to*plash jarayonida fikr va ruhdagi ichki
tartibsizlik tartibga keladi, qo‘rginch va g‘azab, jahl va tashvish pasayadi.
Allohning 99 ismiga e’tiborni to‘plash sufiylardagi faol meditatsiyaga misol bo‘la

oladi.

Allohni doimiy eslash va bu hissiyotni mustahkamlash, “zikr” orqali
erishiladi. Sufiylar bunda o‘zlarining Alloh bilan to‘xtovsiz alogada ekanligini his
qgiladilar. Allohga erishish yo‘lining bosqichlari quyidagilardir: 1) asketizm, o*zini
tartibga solish va irodani mustahkamlashga ko*maklashadi; 2) ilohiy muhabbatni

his gilishga xalaqit beruvchi go‘rginchni, eng avvalo, o‘lim go‘rginchini yo“qotish:

189



3) jannatga, oliy ilohiy huzur-halovatga intizorlik; 4) Allohga muhabbat, u
Alloh bilan o‘zaro muhabbatga cho‘lg“anish hissida aks etadi*’.

Rags sufiylikda o‘ziga xos harakat meditatsiyasi sanaladi. Bunday xatti-
harakatlarni go‘llashning turli usullari mavjud. Faol meditatsiya sufiyga Alloh
bilan birlashishni his etishga ko*maklashadi. Darvishlar ragsi, ularning aylanishi va
tanalarining boshqga holatlari, muzika va qo‘shiq aytish ruhiy ekstazga erishishga
yo‘naltirilgan. Sufiylik poeziyasi allegorik shaklda Allohga muhabbatni kuylaydi,
chunki unga hamma vaqt ham U haqgidagi bahs-munozaradagina emas, balki 0‘z
ruhini takomillashtirish orgali erishish mumkin. Shuning uchun sufiylar so‘zdan
ko‘ra psixotexnik amaliyotni ustun go‘yishadi. E’tiborga loyiq joyi shundaki,
dinlar o‘rta sidagi tafovutlar diniy tajriba darajasida emas, balki tushunchalar, ya’ni
og‘zaki darajada, agidaviy bahslar jarayonida yuz beradi. Jaloliddin Rumiy bu
fikrni fil hagidagi masalda isbot gilib beradi: yaginda Hindistondan keltirilgan filni
tor bir xonaga gamab qo‘yishadi. Unga kirishga fagat gorong‘i tushgandagina
ruxsat berishadi. Qorong‘ilikda hech narsani ko‘rmay, giziquvchan tomoshabinlar
fil tanasining turli joylarini paypaslab ko‘rishadi va filning ganaga ekanligi
to‘g‘risida bahslashadilar. Uning xartumiga tekkan kishi: “Fil suv oqib tushadigan
tarnovga o‘xshaydi” desa, uning qulog‘iga gqo‘l tekkizgan odam: “Sen yolg‘on
aytyapsan. Bu hayvon yelpig‘ichga o‘xshaydi” deydi. Uchinchi odam uning
oyog‘iga qo‘l tekkizib, “U yo‘g‘on yog‘ochga o‘xshaydi” deydi. Bu odamlarning
barchasi bu hayvonni ko‘rmasdan, uni turlicha tasavvur qgiladilar. Bordiyu ularda
sham bo‘lganda edi, ularning gaplarida ziddiyat bo‘lmas edi, deyiladi masal
yakunida. Masal mazmuni Alloh to‘g‘risida to‘lig bilim bo‘lmagan holda u
to*g‘risida bo‘luvchi bahs-munozaralarga o‘xshab ketadi.

X1 asr oxiri XII asrning o‘rta larida Xurosonda doimiy o‘quvchilarga ega
bo‘lgan xonaqohlarda “ustoz (shayx, murshid, pir) — shogird (murid, o‘quvchi)”
munosabatlari, ya’ni silsila vujudga keldi va butun islom olamiga targaldi. Uning
markaziy shaxsi ustoz (pir) bo‘lib, shogird (murid) bilim olishda va boshga
masalalarda unga yagona yo‘l boshlovchi sifatida butunlay bo‘ysunar edi. XII asr

oxiriga kelib silsila — ya’ni “pir — murid” munosabatlarining uzluksiz genealogik
190



zanjiri  0‘z takomiliga yetdi. Silsila tarigatning hayotiy asosi sifatida doimo
go‘llab- quvvatlanar edi. Unda muridning o‘rni ta’lim yo‘li bilan unvon olish
orgali ezoterik xarakter kasb etdi. Mavhum mulohazalarga berilish yoki diniy
avtoritetlarga, mugaddas matnlar “so‘ziga” so‘zsiz ergashishdan fargli o‘laroq,
sufiylarning amaliy yo‘li azaldan inson ruhining har ganday harakatini chuqur
tahlil gilishga, shaxsiy kechinmalarga e’tibor berishga va diniy hagiqatlarni ichki
anglashga yo‘naltirilgan edi.

Xorijda Markaziy Osiyodagi ba’zi sufiylik maktablari (birinchi navbatda
Nagshbandiylik va Yassaviylik)ning o‘rganilishi sufiylikning O‘rta asrlardan
hozirga gadar rivojini kuzatishga imkon beradi. O‘zbekistonda sufiylikni o‘rganish
B.Bobojonov, X.Yuldoshxo‘jayev, N.Komilov, l.Usmonovlarning asarlarida o0°z
aksini topgan. Mamlakatimizda sufiylikning ilmiy tadqiq etilishi nisbatan kam.
Keyingi bir necha yilda dinshunoslikda sufiylik tarixi va falsafasini yoritishda
yangi tushuncha va atamalar paydo bo‘ldi. Masalan, sufiylik atamasining kelib
chigishiga oid gator gipotezalar gayta ko‘rib chigildi.

Sufiylik juda erta jamiyatning yugori gatlamiga mansublik va ezoterik
(yashirin, fagat tanlangan kishilarga ma’lum bo‘luvchi) xarakter kasb etdi. Ya’ni
uni Allohni bilish sirlaridan xabardor bo‘lgan tor doiradagi gatlam tushunar edi.
Shialikda va uning ko‘p lab yo*‘nalishlaridan biri bo‘lgan ismoiliylikda o‘zlarining
zohid-sufiylar uyushmasi tarkib topgan, ular boshga sufiylik jamoalaridagi diniy-
mafkuraviy qoidalarni, tashkiliy tamoyillarni va marosimlarni u yoki bu darajada
o‘zlashtirib olganlar. Qur’on matnlarini ramziy-majoziy izohlash, undan fagat
xabardor bo‘lganlargagina ma’lum bo‘lgan botiniy mazmunni chigarib olish
ismoiliylar mistik ta’limotining muhim tarkibiy gismlariga Kkirar edi. Sufiylik
shuningdek, okkultizmga oid (ya’ni olamda sirli, yashirin, g‘ayritabiiy kuchlar
mavjudligini e’tirof etuvchi) bilimlar: alximiya, fiziognomika, harf va sonlar
timsollariga oid fanlar (al-jafr)ning elementlarini gabul gilgan edi. Bu esa sunniylik
avtoritetlari tomonidan sufiylikning tangid qilinishiga olib keldi. Ko‘plab
sufiylarning tasavvuriga ko‘ra shayxdan muridga sufiylik bilimi va “baraka”sini
berish — bu uzoq ta’lim olishni talab giladi. Unga erishgan shogird ustozi qo‘lidan

191



sufiylik hirgasini oladi, bu unga mustaqil ravishda xutba (va’z) o‘qish huquqini
beradi. Muridlar musulmon yurtlaridagi o‘z uylariga gaytib kelishgach, u yerda
sufiylikni o‘rganuvchi guruhlar va xonaqolar tashkil etishar va o‘z o‘quvchilarini
tayyorlar edilar. Bu sufiylikning tezda tarqgalishiga olib keldi. An’anaga ko‘ra XII-
X1V asrlarda sufiylikda 12 ta asosiy tarigatlar®® vujudga kelgan. Markaziy Osiyo
musulmon dunyosida eng keng targalgan Kubroviylik, Xojagon-Nagshbandiylik,
Yassaviylik, Ishgiylik*® va boshqga sufiylik maktablarining beshigi bo‘Idi.

Sufiylik falsafasi Abu Ali ibn Sino, Alisher Navoiy va boshga ko‘p lab
mutafakkirlar, olimlarning dunyoqarashiga ta’sir ko‘rsatgan. Markaziy Osiyodagi
sufiylikni tadgiq etgan B.Radtke, F.Mayer kabi olimlar mo‘g‘ul bosginchiligiga
gadar bu mintagada islomni o‘ziga xos ko‘ra olgan ilohiyot va huquqga oid
maktablar mavjud edi hamda ular zohidlikning alohida turlari va din yo‘lida
fidokorlik gilgan shaxslarni yetishtirib chigargan, degan fikrni bildirgan edilar.
ko‘p incha ularning o‘zi shunga o‘xshash maktablarning bitiruvchilari bo‘lib,
ularni Kklassik sufizmdan fargli ravishda intellektual sufizm deb atash gabul
gilingan. Il1-1V asrlarda mistitsizmning tashkiliy shakllari to‘liq shakllanmagan
edi, shu sababli 0‘zgarmas, bargaror maktablar hagida gapirish mumkin emas®°.

O‘rta asrlarda sufiylik ittifoglari islomning tarqgalishiga, aynigsa, islom
dunyosining chekka hududlari bo‘Imish G*‘arbiy va Markaziy Afrikaga, Hindiston
va Markaziy Osiyoga yoyilishiga ko‘maklashgan. Yangi va eng Yangi davrda esa
sufiylik musulmon Shargida ham, G*arbda ham diggat bilan o‘rganiladigan
obyektga aylangan. O‘rta asr an’analariga ergashib, musulmon olimlari uni yoki
haddan ortiq magtashadi yoki haddan ortiq tangid gilishadi. G*arbiy Yevropa,
Amerika va Yaponiya shargshunoslari esa umuman olganda sufizmga obyektiv
baho berishsada, ba’zan ularda ham sufiylikka xristianlik ta’limotining ta’sirini
bo‘rttirishga, undagi tushunchalarni zamona- viylashtirishga moyillik bor.

Biroq sufiylikning evolyutsiyasi murakkab va ziddiyatli bo‘ldi. Zohidlik
harakatidan wvujudga kelib, dunyoviy hayotdan, aynigsa, siyosatdan uzoq
ekanliklarini alohida ta’kidlagan sufiy shayxlar vaqt o‘tishi bilan jiddiy ijtimoiy va
siyosiy obro‘ga ega bo‘lishdi. XII asr oxiriga kelib sufiy rahnamolar hukmdorlar

192



topshirig‘iga ko‘ra diplomatik vazifalarni ham bajara boshlagan. Keyinroq
sufiylarni siyosatga tortish yanada faollashdi. Biroq ayni ana shu jarayon,
ya’ni sufiylarning (amalda siyosatlashuvi va dunyoviylashuvi), ko‘p lab
shayxlarning o‘tmishdagi asketizm va mistikadan voz kechishi ularning islom
dunyosiga ta’siri yo*‘golishiga olib keldi.

Tarigat tushunchasining mazmuni vaqt o‘tishi bilan o‘zgarib bordi, unga
islomdagi turli mazhablar har xil izoh beradilar. IX—X asrlarda tarigat tushunchasi
mistik murogaba va mushohadaga moyil bo‘lgan kichik guruh musulmonlarning
individual ma’naviy-ruhiy tajribani amaliy o‘zlashtirishini anglatardi. Bu yerda
mistik (yunon. mystikos — sirli) tajriba — aql va hissiyotdan yugori bo‘lgan usul
(tariga)ni qo‘llash ma’nosini beradi. Ushbu yo‘Ining maqomat, deb atalgan
bosqichlarini o‘zlashtirish bu yo‘Ini tanlaganlardan o‘ziga xos meditatsiya
ko*nikmalarini, psixofizik mashglarni takomillashtirishni, gat’iyy tartibni talab
gilardi. Tarigatda insonning 0‘z ekstatik (jazava, gattiq hayajon) holatini an’naviy-
ruhiy rivojlantirishi g*ayriixtiyoriy, inson irodasiga bog‘liq bo‘Imagan holda Alloh
tomonidan in’om etiladi, deb tushuniladi.

Shunday qilib, tarigat tushunchasi kengaydi va bu tushuncha ostida usul
yo‘lining yagonaligi, bilimni uzatish zanjiri va jamoaning tashkiliy shaklini
tushuna boshladilar®?.

O'zbekiston allomalarining islom Mamlakatimizda islom ta’limoti va
ta’limoti vadinshunoslikni dunyoviy fanlarni o‘rganish va undan
rivojlantirishdagi xizmatlari xalgqimizni bahramand qilishdek xayrli

ishlarga katta e’tibor  berilmoqda.
Davlatimiz rahbari tashabbuslari bilan tashkil etilgan O*zbekistondagi Islom
sivilizatsiyasi markazi, Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgiqot markazi, Imom
Termiziy xalgaro ilmiy-tadgigot markazi, O“zbekiston xalgaro Islom akademiyasi,
“Mir Arab” Oliy madrasasi allomalariga diniy-ma’rifiy merosimizni o‘rganish
uchun davlat tarafidan bir gator imtiyozlar yaratildi. O‘zbekiston xalgaro islom
akademiyasi faoliyati respublikada faoliyat olib borayotgan oliy va o‘rta maxsus

193



dinty ta’lim muassasalarini yugori malakali ilmiy kadrlar bilan ta’minlashga,
tayyorlanayotgan mutaxassislarning ilmiy va kasbiy salohiyatini oshirishga, islom
tarixi, Qur’onshunoslik, tafsir va figh, hadisshunoslik, kalom ilmi yo*nalishlari
bo‘yicha magistrlarni, yetuk ilmiy va ilmiy- pedagog kadrlarni tayyorlashga
garatilgan. Ushbu Akademiya huzurida ISESCO - Ta’lim, ilm-fan va madaniyat
bo‘yicha Islom hamkorlik tashkilotining maxsus kafedrasi, Buxoro va Termiz
davlat universitetlarida “Islom tarixi va manbashunosligi” yo*‘nalishi ochildi.
Milliy domenda 50 dan ziyod diniy-ma’rifiy saytlar faoliyati yo‘lga qo‘yildi.
Tajribali ulamolar tomonidan onlayn tarzda savol-javoblar va diniy o‘quv
mashg‘ulotlari o‘tkazish joriy etildi.

O‘zbekistonning bir qator shargshunos, faylasuf, tarixchi, siyosat va
jamiyatshunos olimlari islom ta’limoti va dunyoviy fanlarni rivojlantirishga o°z
hissasini qo‘shmoqgda. Bu yo*‘nalishda ko‘p lab doktorlik dissertatsiyalari himoya
qgilindi. Ular ichida A.Xasanovning “Qadimgi Arabiston yohud “Johiliya” tarixi va
uni o‘rganish muammolari” (T., 2001.); A.Muminovning “Hanafiy ulamolarning
Markaziy Movarounnahr shaharlari hayotida tutgan o‘rni va roli (11- VII/VII-XI1I
asrlar)” (T., 2003); B.Babadjanovning “Qo*‘gon xonligida hukumat va din” (T.,
2010); U.Uvatovning “Movarounnahr va Xuroson olimlarining hadis ilmi rivojida
tutgan o‘rni (Al-Buxoriy, Muslim, At- Termiziy)” (T., 2001). 2020y. Ubaydulla
Uvatov ilm-fan yo‘lidagi xizmatlari yuksak e’tirof etilib, “Fidokorona xizmatlari
uchun” ordeni bilan taqgdirlandi. [I.I. Bekmirzayevning “X-XIII asrlar
Movarounnahr ijtimoiy munosabatlariga oid protsessual va notarial hujjatlari” (T.,
2017) fan doktori dissertatsiyalari muhim ahamiyat kasb etadi.

Zamonaviy shargshunoslarning ko‘p chiligini islom manbashunosligi va tarixi,
hadisshunoslik, islom huquqi mutaxassisligi, hanafiylik mazhabi va tasavvuf
ilmiga oid manbalar va tadqgiqgotlar gizigtiradi. Bu yo‘nalishda islomshunos olimlar
tomonidan gator tadgigotlar amalga oshirilgan. Xususan, D.R.Maxsudov “Abu-I-
Barakot an-Nasafiyning tafsir ilmida tutgan o‘rni”. T.-2008), M.F.Alimova
(“Imom ad- Dorimiyning hadis ilmi rivojiga qo‘shgan hissasi”. T. 2009),
R.B.Matibayeva “Abu-I-Muayyad al-Makkiy al-Xorazmiyning “Manogib Abi

194



Hanifa” asari hanafiylik bo*yicha nodir manba. T.2009” mavzusida falsafa doktori
dissertatsiyalarini himoya qgildilar.

Islom falsafasi va manbashunosligi sohada Sh. Ziyodovning “Abu Mansur al-
Moturudiyning yozma merosi va uning — Kitob at-ta’vilot” asari”, S.Oqilovning
Abu-I-Mu’in an-Nasafiy va uning moturidiya ta’limoti rivojiga go‘shgan hissasi
(“Tabsiratu-l-adilla” asari asosida), A.Boynazarovaning “Islom falsafasida diniy va
dunyoviy ilmlar uyg‘unligi masalasi”, Sh.Shakirovaning “Bobojon Sanoiyning
adabiy-irfoniy merosi” nomli falsafa doktori dissertatsiyalari, M.A. Mamatovning
“Tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy —mohiyati” nomli fan  doktori
dissertatsiyasida (2018-y.) turli tasavvufiy garashlar kompleks tarzda o‘rganilgan,
tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy mohiyati, uning islom madaniyati va
sivilizatsiyasi taraqqgiyotida tutgan o‘rni, undagi yuksak ma’naviy va diniy-axlogiy
fazilatlarni shakllantirishga garatilgan g‘oyalarning mohiyati ochib berilgan. Bu
tadgiqotlarning o‘ziga xosligi — ularning diniy va ilmiy nuqtayi nazaridan
uyg‘unligidadir.

S.M.Prozorovning fikricha *“normativ” islomning islomlashgan xalglar
ma’naviyati bilan birlashib ketishi natijasida islomning ko‘p shakllarda namoyon
bo‘lganligi islom madaniyati va fanining taraqqiy etishiga imkon berdi, islomning
mafkuraviy tizim sifatidagi hayotiyligini ta’minladi. Musulmon hamjamoasi ichida
islom turli shakllari teng huqugliligining tan olinishi boshga din va e’tiqodlar
shakllarining ham shundayligi tan olinishiga olib keladi®2. Ana shu narsa insoniyat
jamiyatidagi bag‘rikenglikning asosi bo‘lishi mumkin.

XXI asrda islomda ma’rifat va modernizatsiyalash g‘oyasi katta ahamiyatga
ega. O‘zbekistonda innovatsion g‘oyalar va texnologiyalarni go‘llab-quvvatlash
siyosati amalga oshirilayotganidek, innovatsion g‘oyalar va texnologiyalarni
qo‘llab-quvvatlashga, ilm-fan va ta’limning rivojlanishiga muvofiglashtirish uchun
chora-tadbirlar amalga oshirilmogda. Shu munosabat bilan islom dini arboblari
ham, dunyoviy jamoat olimlari ham “ilm” tushunchasini yanada kengroq
sharhlash, diniy va dunyoviy ilmlarning bir-biriga zid emasligini tushuntirish
borasida gayta muzokara olib bormogqgdalar.

195



N o ok~ D

Asosiy xulosalar
Islom VII asrda vujudga kelishi arafasida arab jamiyatida ko‘p xudolik (arabcha al-
vasaniya) e’tigodlar, yahudiylik va xristianlik mavjud edi.

Muhammad Ahmad ibn Abdulloh (570/571 — 632) — islom dini payg‘ambari va
musulmonlarning birinchi jamoasi asoschisi. U taxminan milodiy 610-yilda o*zini
Allohdan Jabroil farishta orgali vahiy olayotganini e’lon giladi.
Islom dinga bo‘lgan ishonchni mustahkamlaydigan 7 agidani o‘z ichiga olgan
1) Allohga; 2) Uning rasullariga; 3) Uning farishtalariga; 4) Uning kitoblariga; 5)
Qadarga; (tagdir, gismat, yozmish, al-qada’ va-l-gadar), ya’ni yaxshilik va
yomonlik Alloh tomonidan tagdirda belgilangan, “peshonaga yozilgan”ga; 6)
Oxirat kuniga; 7) O‘limdan keyin gayta tirilishga ishonish.

- Islom dinining besh asosiy rukni (arab. asos, ustun) — eng muhim beshta
vazifa: 1. Imon 2. Namoz 3) Ro‘za 4) Zakot 5) Haj

- Islom falsafasi, kalom keyingi davr islomiy ilmlar va G‘arbiy Yevropa

falsafiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatdi.

- Islom dini arboblari ham, dunyoviy jamoat olimlari ham “ilm

tushunchasini yanada kengroq sharhlash, diniy va dunyoviy ilmlarning bir-biriga

zid emasligini tushuntirish borasida gayta muzokara olib bormoqgdalar.

Nazorat uchun savollar
Hadislarning ganday to*plamlari sahix hisoblanadi?
Sunniylik dunyoning gaysi mintagalaridan tarqalgan?
Islomdan oldin Hijoz va Yasribdagi diniy muhit ganday holatda edi?
Islomda ganday bayramlar bor va ular gachon o‘tkaziladi?
Islomda ganday mugaddas manbalar mavjud?
Qur’onni o‘gish uchun ganday ko‘rsatmalar mavjud?

Shariat nimani anglatadi?
196



8. Agoid va agida nima?

Q. Sufiylikda meditativ tajriba nimani bildiradi?
10. Islom falsafasi G“arbiy Yevropa falsafiy tafakkuriga ganday ta’sir
ko‘rsatdi?

Islom mavzusi bo‘icha adabiyotlar ro‘yxati

1. Abdulaziz Mansur. Qur’oni Karim ma’nolarining tarjima va tafsiri.

T.:”Toshkent islom universiteti” nashriyot-matbaa birlashmasi, 2016. 624-b.
2. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi. - T.: O‘zMU, 2004. 208-b.

3. Awmon A.T'. [ToBcemneBHast )ku3Hb EPBBIX Xpuctruan. M. 2003;

bepumtam A.H. Apxeonorunyeckuii ouepk CeBepHoit Kupruzuu. @pyHse,

1941.

4, Annpocos B.I1. Ungo-tuberckuii Oyaau3M. DHIUKIONESIUYECKUT
cioBapb: MoHoTpadus. M.: Poccutickas akagemus Hayk. H-T
BocTokoBenenus. 2011. C. 488.

S. Asrorova L. Abu Hafs Kabir Buhoriy va hanafiy fighi. T.: "Toshkent
islom universiteti" nashriyot-matbaa birlashmasi, 2014. 280- b.

6. Bbonbmakos O.I'. Mcropus xanudara. Ucnam B ApaBuu 570-633. — M.,
19809.

7. Benukuii menkoBbii mMyTh: JIpeBHOCTh U paHHEE CpeaHEBEKOBbE /
O.PrBemanse. - T.: Y30eKUCTOH MUJUIUH SHIMKIIONEAUICH JaBiaT niaMmit

Hampuetu, 1999. C.280.
8. N6parumoB D. cTOUHUKM MUPOBBIX PENUTHIL: ydeO-MeTo 1. mocoOue AJis
CTYJICHTOB C PYCCKUM si3bIkoM o0yuenus. — T.: UT10 "TUVY". 2011.

9. Ibragimov E. O‘zbekistonda xristian konfessiyalari faoliyati va ularning
dinty bag‘rikenglik an’analari shakllanishida tutgan o‘rni. — Tarix fan.nomz.
ilm.dar... dissert. — T., 2010.

10. U6parumos 2., Kanangaposa JI. ICTOYHMKY MUPOBBIX pelMruil. Y4yeOHOe

noco6ue. — T.: UT10 “Tomkent ucnom yausepcutu’, 2015. C. 136.
197



11. Islom va hozirgi zamon. O‘quv qo‘lanma/ Mas‘ul muhar. Sh.
Yovqgochev. — T.: “Toshkent islom universiteti” nashriyot-matbaa birlashmasi,
2010. 208-b.

12. Isogjonov R. Islom filosofiyasi. O‘quv go‘llanma. — T.:TIU, 2012. 140-

13. Uctopus penuruit HapoioB LlenTpanbHoit A3un / OTB. peaakTop: K.II.H.,
nou. IILA. Epkoues. — T.: TamkeHTCKHil TOCy1apCTBEHHBINA HHCTUTYT
BocTokoBenenus, 2006.

14. Komilov N. Tasavvuf. — Toshkent: Movarounnahr, 2009.

15. MymunoB A.K. Xanapurckuit Ma3zxad B uctopuu Llentpanbnoit Azuu /
[Ton pen. C.M.IIpo3oposa. — Anmatsr: Kazak suiuknonenusicer, 2015.400 c.
16. Oqilov S., Matibayeva R.B. Kalom. O‘quv go‘llanma. — T.: "Toshkent

islom universiteti" nashriyot-matbaa birlashmasi, 2013.

17. OcHoBbl penurnoBeaeHus: YueoHn./ F0.®. bopynkos, U.H.5610k0B,
K.N.Huxomaes u np.; [lox pen. .H. SI610koBa. 2-¢ u3a. nepepad. u gom. —
M.: Beicni. mk., 1998.

18. Payg‘ambarlar tarixi islomiyat tarixidir. (Qur’oni karimda
payg‘ambarlar siymosi). Rahmatulloh gori Obidov. - Toshkent islom
universiteti — T., 2005.

19. Tpumunram. [Ix. C. Cyduiickue opnena B uciname./Ilep. ¢ anri. A.A.
CraBunckoit nof pen. u npenuci. O. . Akumymkuna. — M.: Codus, U1
“T'enoc”, 2002. - 480c.

20. Yo‘ldoshxojayev H., Qayumova I. O‘zbekiston ulamolari. Mas‘ul muh.
U.Alimov, B.Bobojonov; O‘zbekiston musulmonlari idorasi. “Toshkent:
Movarounnah”, 2015. 496-b.

21. XacanoB A. Jlekuuu 110 HCTOpHUH paHHero uciama. — T.: TUY, 2014, —

325 c.

198



22,

23.

24,

25.

26.

217.

28.

29.

Hadisshunoslik: o‘quv qo‘llanma / Tuzuvchilar: D.Rahimjonov,
D.Muratov, R.Obidov, M.Alimova. — T.: “Toshkent islom universiteti”
nashriyot-matbaa birlashmasi, 2013.

Hasanboyev O‘. O“zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy
tashkilotlar, ogimlar, mafquraviy kurashning dolzarb yunalishlari. — Toshkent:
TIU nashriyot-matbaa birlashmasi, 2014. — 552-b.

Xasanov A. Qadimgi Arabiston va ilk islom. Johiliya asri. — T.:

“Toshkent islom universiteti”, 2001.

Xasanov A., Komilov N., Uvatov U., Azimov A., Rahimjonov D.,
Zohidov Q. Islom tarixi. — T.: “Toshkent islom universiteti” nashriyot-

matbaa birlashmasi, 2008.

Bonbd M. CpenneBekoBas apadbckas Gpuinocodusi. AapuTCKuil Kajiam.
VYuebnoe mocobue. - HoBocubupck, 2008. - 152 c.
https://www.academia.edu CpenneBekoBas_apaOckas ¢unocodus_aiia

putckuii kamam/Medieval Islamic Philosophy Ashari Kalam

Ounuknonenus penuruii / [ox pen. A.I1.3abusxo, A.H.Kpacuukosa,
E.C.On6aksan. -M.: Akagemuueckuii [Ipoekt; ["'ayneamyc, 2008. — 1520 c: ui.
— (Summa). - ISBN 978-5-8291-1084- 0 (Axanemuueckwii [Ipoekr).- ISBN
978-5-98426-067-1 (I'ayneamyc). - C.191-195.

Babadzanov B. “On the History of the Nagsbandiya mugaddidiya in
central Mawara'annahr in the late 18" and early 19" centuries” // Muslim
Culture in Russia and Central Asia from the 18" to the Early 20™ Centuries/
Ed. by Anke von Kuegelgen, Michael Kemper, D. Yermakov. Berlin: Klaus
Schwarz Verlag, 1996. T. 1. S. 385-413.

Babadzanov B. Islamowov Sh. Sharia for the Bolsheviks? Fatwas on
Land Reform in Early Soviet Central Asia // Islam, Society and States
across the Qazaq Steppe (18th- early 20th centuries). - Vienna, 2013. p. 52-
78.

199



30. Radtke Bernd. Theologen und Mystiker in Hurasan und Transoxanien //
Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 136 (1986). Franz
Steiner Verlag. S.536-567.

31.  Schacht Joseph. Das kitab as-Suf’a aus dem al-gami_ al-Kabir fis- Surut des
Abu Ga’far Ahmad ibn Muhammad at-Tahawi. Heidelberg: Carl Winter’s
Universitatsbuchhandlung, 1930. — 58s.

32.  Schacht Joseph. Das kitab adkar al-huqug war-ruhun aus dem al- gami_ al-
Kabir fi3-Surut des Abu Ga’far Ahmad ibn Muhammad at-Tahawi. Heidelberg: Carl
Winter’s Universitatsbuchhandlung, 1927. — 38s.

Islom dini va ta’limoti mavzusi manbalariga havola

1 Islom. Entsiklopediya. — T.: “O*zbekiston milliy ensiklopediyasi” Davlat ilmiy
nashriyoti, 2004. — 113- b.

2 Hasanov A.A.. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o_rganish muammolari. Tarix
fan.dok.ilm.daraj.diss. —T., 1994.

3 Makka va Madina tarixi. — T.: Mehnat, 1993. — 79-b.

4 Zohidov Q.T.. Ik islom davlatchiligi va uning shakllanish jarayonlari (632-661
yillar). Tarix fan.nomz.ilm. daraj...diss. -T., 2005.

®> Shokirova Z.N.llk islomda sulhparvarlik tamoyillarining tarixiyqgiyosiy tahlili.

Tarix fan.nomz.ilm. daraj...diss. -T., 2012.

® Bonbmakos O.I". Uctopus xanudara. Uciaam B Apasuu 570-633. — M., 1989.
" TInrynesckasH.B.. Apa0sl y rpanun Busantun u Upana. — M., 1964,

8 Inorposckuiit M.B. IOxHas ApaBus B paHHee cpeHEBEKOBBE. — M., 1985.

® IIupman W.III. Habateiickoe TocylapcTBO M €ro KylabTypa: M3 HCTOPUH

KyJbTYpPBI Jouciaamckoil Apasuu. — M., 1976.

200



10 'prone6aymI’.D.. Knaccuueckuii ucnam. Ouepk ucropuu (600 — 1258): mep. ¢

anra. — M.: Hayka I'PBJI, 1986

11 Herpa JI.B. O6mectsennsiii ctpoit Ceseproit u Ilenrpansnoit Apasuu B V-VII

BB..— M., 1981.-156 c.

12'Wissmann H.. Zur Geschichte und Landeskunde von Alt Suedarabien. — Wien,
1964.

13 Muir W. Life of Mahomet and History of Islam to the era of the Hegira. —
London, 1858.

14 Myxamman ubn A6a an-Kapum am-Illaxpacranu. Kaura o peurusx u ceKrax
(Kutaab an-mmman Ba-uH-umxan).Y. 1. Ucnam. // Ilep. ¢ apab., BBeI. 1 KOMMEHT.

C.M. IIpo3oposa. — M.: Hayka I'PBJI, 1984. 270 c. Y.2.lllaxpucranu

15 Hasanov A. A. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o'rganish muammolari: Tarix
fan. dok. ilm. daraj. Diss. avtoref. -T., 1994.- C. 54

16 OcHoBbl penuruosenenusi: Yue6n. / [0.®. Bopynkos, W.H.516m0k0B,

K.N.Hukonaes u ap.; [lox pea. M.H. fA6moxoBa. — M.: Beicu. mk., 1994. -368c. -
C.160

7 Mugman U. 1. Hagnuce u3 Pamadsr. Dnurpaduka Bocrtoka. — JI., 1988, 24. —
C.29-36

18 Hasanov A. A. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o_rganish muammolari.— Tarix
fan.dok.ilm.daraj.diss.avtoref. —T., 1994.— B. 59

19 Hasanov A. A. Qadimgi Arabiston tarixi va uni o_rganish muammolari.— Tarix
fan.dok.ilm.daraj.diss.avtoref. —T., 1994.— B. 59. Shuningdek, Cm.Takxe: OCHOBBI
pemurnoBenenus: Yueb./ FHO.®.bopynkos, U.H.S6mokxoB, K.M.HukonoB u np.;
[Tox pen. N.H.fI6nokoBa.— 4-¢ u3zn., nepepad. u mom. — M.: Beicr. mik., 2002, —
511 c. - C.226.

201



20 Mictopus penuruii Haponos LlentpansHoil Asuu. / OTB. peakTop: K.ILH., JIOIL.

II1.A EBkoues. — T.: TalIkeHTCKHIToCyJapCTBEHHBI HHCTUTYT BOCTOKOBEIEHUS,

2006. - C. 86-92.

21 Xaiipynnaes M.M. Uygonish davri va Sharq mutafakkirlari. Toshkent: FAN,
1971y.

22 MymuHoB A. Xanadurckuil maszxab B ucropuu lleHTpansHoil Asum/ mnop
penakiuenr C.M.IIpo3zopoBa. - Anmater: Kazak >amuknonenuscer, 2015. - 400 c.;
stHa KapaHr, MyMuHOB A.“Y36eKICTOH MAapKIIyHOCIapH XaHa(Hil yIaMoIapHUHT
Mapka3zuit MoBapoyHHaxp maxapiapy xacTujia TyTraH YpHU Ba pojuHul — Tapux

dan. gokT. qucc., 2003 .

23 Ulrich Rudolph. Al-Maturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand,
Leiden, New York & Kdln 1997.

24 Topon B xonue Vlll-nawane XIII B. // Benenunkuii A.M., Benrosuu W.B,

bonbmakoB O.I'. CpennesekoBsiii ropon Cpeanerr Asuu. Jlenunrpan, 1973, C.

132-352.
25 T'aunos I'. Pannue noxo/s! apa6os B Cpennioro Asuto. Jlymanoe, 1989

26 Gibb, H. A. R. The Arab conquests in Central Asia. London: The Royal Asiatic
Society, 1923. VIII, 102 p.

2l Madelung W. The Early Murji’a in Khurasan and Transoxania and the Spread of
Hanafism // Der Islam, L1X (1982), pp. 32-39.

28 paul J. Doctrine and Organisation: The Khwajagan/Nagshbandiya in the First
Generation after Baha’uddin // ANOR. No. 1. Halle-Berlin, 1998.

29 Ucropus pemuruii Haponos Llentpansaoit Asuu. / OTB. PeNakTop: K.ILH., JOLL.
I11.A.EBkoueB. — T.: TalkeHTCKHiA FOCYJapCTBEHHBIM HMHCTUTYT BOCTOKOBEICHUA,

2006. - C.88

% TIposzopos C.M. Mcmam kak wupeonormdeckas cucrema. -M.: «Bocrtounas

auteparypa», 2004. - C.4
202



31 C.M.IIpo3opos. Hcnam kak wupeonormyeckas cucrema. -M.: «Bocrounas
autepatypay, 2004. — C.8; Lllynunrgex: McmomimyHOCTMK KOMYyCHMl Jyratu /
Macwyn myxappup 3.M.HUcnomoB. —I-1.- Tomkent: "MoBapoynunaxp", 2013. - 272
c. UcnommyHocnuk komycuit iayratu / Macwyn myxappup 3.M.Ucnomos. II-T.-

Tomkent: IMoBapoynnaxpl, 2014. - 432 c.

%2 Mymunos A.K. Xanadurckuii Ma3xab B ucropuu llentpansHoii Asuu / Tlox

pen. C.M.IIpo3opoBa. — Anmartsl: «Kazak suimkinoneausacen», 2015, C. 10, 41

33 OcnoBbl penurnosenenus: Yue6./ I[Tox pex. U.H. S61n0koBa. 2-e u3a. nepepal. u

nomn.- M.: Berci.ik., 1998.- C. 245-246

3% OcnoBbl penurnoBenenus: Yue6./ [Tox pen. U.H. SI6nokoBa. 2-e u3n. nepepab. u

nomn.- M.: Beici.ik., 1998.- C. 246

% Tulepov A. Islom va agidaparast ogimlar. O'quv qo'llanma. T.: -

Movarounnahrlnashriyoti, 2014. — 93-b.

% HcnomimyHocnuk komycuil nyrati / Macwkyn myxappup 3.M.Mcinomos. —I-T.-
Tomkent: “MoBapoynnaxp”, 2013. - 272 c. McnomiyHOCTUK KOMYCHI JTyFatu /
Macosyn myxappup 3.M.Ucinomos. II-1.- Tomkent: “MoBapoynnaxp”, 2014. b.
139-140

37 1slomshunoslik ilmiy-tadgigot markazi. http://islamcenter.uz/islom- dinida-niko-

va-oila/

8 Vcnam: DHUMKIONEIUYecKHi ciuoBapb. - M.. Hayka, ['nmaBHas pemakuus
BoctouHoM suteparypbi& CII “Ilom bupynn”, 1991. — C. 105; Cm.: Taxxke
HcnomimyHociuk kKoMmycui nyratu / Macwyn myxappup 3.M.Mcnomos. —I-1.-
Tomkent: “MoBapoynnaxp”, 2013. - 272 c. McnoMiyHOCTUK KOMYCHil JIyFatu /
Macwyn myxappup 3.M.Ucaomos. ll-1.- Tomkent: “MoBapoynnaxp”’, 2014. -
b.218

% Islom tarixi. Darslik. - A.Hasanov va b. - T.: TIU.,2008 - B.104.; Ucnam:

SHIMKJIONEANYECKUi cioBapb. — OtBeT. pen. IIpozopor C.M. — M.: Hayka,

203


http://islamcenter.uz/islom-
http://islamcenter.uz/islom-dinida-niko-va-oila/
http://islamcenter.uz/islom-dinida-niko-va-oila/

['maBHas penakiust BoctouHoi nuteparypbl & CII “Jlom bupynun”, 1991. — C.
103. Yana garang: Das Oxford-Lexikon der Weltreligionen. — Herausgegeben von
John Bowker. — Frankfurt am Main_ Oktober 2003 - S. 467

40 Abdulaziz Mansur. Qur‘oni karim ma‘nolarining tarjima va tafsiri. — T.:

«Toshkent islom universiteti» nashriyot-matbaa birlashmasi, 2016. 624-b.
41 A6y A u6n Cuno. http://e-tarix.uz/shaxslar/140-ibn-sina.html

42 Poysenran ®pann. TopxecTBo 3HaHus. KOHIENIUS 3HAHMSA B CPEJHEBEKOBOM
ucmame. (IlepeB. ¢ amrin. C. A. XomyroBa mo wusmanuio Franz Rosenthal.
Knowledge triumphant. The Concept of Knowledge in Medieval Islam. Leiden, E.

J. Brill, 1970). - M.: I'maBHass pemakiusi BOCTOYHOH JIMTEpaTypbl HM3/1aTeIbCTBA

“Hayka”, 1978. - 372 c.

4 Mymunos A. Uccnemosanue mo teme «IIpeeMCTBEHHOCTh M B3aMMOCBSA3U B
HAYYHBIX TPaJUIUAX MEXAY IIKoJaMu XaHadurckoro ¢uxxa B LleHTpanbHoil u
Marnoit Azun B XI-XV BB.». YHuepcurer Kou, CramOyn, Typrus. - Centa0pb
2012 r. — uronp 2013 r.

4 Ocnossl penuruosenenus: Yue6./ Iox pen. M.H. SI6nokosa. 2-e usa. nepepad. u
nomn.- M.: Berc.uik., 1998.- C. 321-322

% Ucnam: DHmuknoneaudeckuii crmosapb.- M.: Hayka, ['nmaBHas pemakuus
BoctouHOM nuteparypei&CIl “lom bupynu”, 1991. — C. 225; Komunor H.,
TacaBByd.-T.1999

% Tlcuxonmorms pemurmii: ydeOnoe mocobue / W.B.Apmamxumn. Tomckuii
MoJMTEXHUYECKU yHuBepcutTeT. - Tomck: Wszmn-Bo TIIY, 2011.—C.202-203;
shuningdek: Camprua  C.M., Hewunypenxko B.M., Tlononckas W.H.
PenurnoBenenue: comuonoruss U ncuxojorus penurun. Pocto v/l "®denukc",
1996. —C.145; Komumnos H., TacaBByd.— T.1999

47 Cytusm B LienTpansuoii Asuu (3apyOexnblie uccnenosanus): C6. cr. namsatu O.

Maiiepa (1912-1998). /Coct. u otB.pemakrop A.A. Xucmarymun.- CIIO.

®dunonornueckuit pakynprer CIIGI'Y, 2001 1. - (A3unaruka). C. 120
204



48 JIx. C. Tpumuarm. Cy¢uiickue opaena B ucimame. /Ilep. ¢ anrm A.A.

CraBuHckoil nox pen. u npeauci. O. . AkumymkuHa. M.:
“Codus”, N1 “T'enmnoc”.-2002.—480 c.

49 Babadzanov B. M. “On the History of the Nagsbandiya mugaddidiya in central
Mawara'annahr in the late 18" and early 19" centuries” // Muslim Culture in
Russia and Central Asia from the 18" to the Early 20™ Centuries / Ed. by Anke
von Kuegelgen, Michael Kemper, D. Yermakov. Berlin: Klaus Schwarz Verlag,
1996. T. 1. - S. 385-413

% Radtke Bernd. Theologen und Mystiker in Hurasan und Transoxanien //
Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 136 (1986). Franz
Steiner Verlag. — S. 563

L VYcnam: Duuuknonemudeckuii crnosapb. - M.: Hayka, ['nmaBHas pemakuus

BocTouHoM sutepatypbi& CII “lom bupynu”, 1991. — b.224.

52 TIpozopos C. Muoroo6pasue (opM OBITOBaHHS HCIaMa KaK HCTOPHYECKAs
OCHOBa BEPOTEPIUMOCTH B COBPEMEHHOM MHOTOKOH(ECCHOHAJIHLHOM OOIECTBE. -

C.33-35// TNY Xankapo xkoHpepenmusicu, 12 Hosiops 2014. —C.34

205



IV Modul. JAMIYAT VA DIN
4.1. Xalgimizning ma’naviy yuksalishida dinlarning o‘rni
Mazmun. Avesto — xalgimiz diniy, ilmiy, adabiy garashlarini ifoda etadigan
bebaho ma’naviy meros. Turkiy xalglarning islomgacha bo‘lgan yakkaxudolik
g‘oyalari — Tangriga e’tiqod va uning diniy ong rivojidagi ahamiyati. ““Musulmon
renessansi’” — Sharg uyg‘onish davri ma’naviyatining xususiyatlari. Mustamlaka
va mustabid tuzum sharoitida o‘zbek xalgining milliy va diniy gadriyatlarini
yo‘gotishga urinishlar. Mustaqillik yillarida ma’naviyatning davlat siyosatida
ustuvor sohaga aylanishi. Hadisshunoslik, figh, tasavvuf maktablarining tashkil
etilishi. Diniy-ma’naviy merosni o‘rganishning hozirgi zamon muammolarini hal
etishdagi roli.
Avesto. Jamiyatimizning ma’naviy yuksalishida jahon, milliy va
Zardushtiylik ibtidoiy dinlardagi insonparvarlik g‘oyalari, diniy-axlogiy
tamoyillari muhim ahamiyatga ega. Zardushtiylik dini
miloddan avval VI asr o‘rtalarida va Of‘rta Shargning bir qator boshga
mamlakatlari hududlarida targalgan. Ushbu din uning asoschisi hisoblangan
Zardusht nomi bilan atalgan. “Avesto” matnlari ham aynan shu shaxs tomonidan
tuzilgan, deb garaladi. Bu afsonaviy shaxs mil. avv. VI asr yoki undan oldingi
davrda yashagan, deb gayd gilinadi. Zardushtiylik afsonalari dastavval bir vujudda
hagigat va yolg‘on o‘rtasidagi kurashni ifodalovchi ikki burgut boshli yagona xudo
hagida hikoya qiladi. Sh.Shakedaning fikricha “dualizmni biryoglama, hatto
tajovuzkorona tan oldirish Zardushtiylikka azaldan xos bo‘lgan xususiyat
hisoblanmaydi”?. Shuningdek, M.Mole ham “moddiy” (avest. Astvant -
ustuxonlik, suyakka oid) “ma’naviy”ga garama-garshi gqo‘yilmagan, deya to‘g‘ri
ta’kidlaydi. “Avesto”da Axura-Mazda tirik, moddiy olamning yaratuvchisi sifatida
jismga g‘amxo‘rlik gilish, uni tahgirlanishdan asrash, tarkidunyochilik bilan tinka-
madorini quritmaslikka chaqgiradi. Dualistik g‘oyalarning kuchayishi keyinchalik
Sosoniylar hukumronligi  davridan boshlangan. “Ikki olam muxolifati”
Vedevdatning o‘limdan keyingi ruhiy olam moddiylikdan iborat foniy dunyodan
ancha yaxshi ekanligi keyingi bo‘limlarida berilgan?. Birinchi ijobiy tomonda
206



Ezgulik xudosi Axuramazda o‘z atrofidagi izdoshlari va sevimli jonzotlari — turli
itlar, uy hayvonlari; “pok™ unsurlar — olov, suv va yer; ijtimoiy foydali faoliyat
turlari — yerga ishlov berish, ariglar gazish, xayru ehson, aynigsa, mazdakiy
kohinlarga ehson qilish kabilar bilan turadi. Ikkinchi, salbiy tomonda yovuzlik
xudosi Axiraman 0°‘z jinlari, tabiatning salbiy hodisalari — qurg‘oqchilik, ayoz;
odam uchun zararli bo‘lgan jonzotlar — ilonlar, pashsha, bo‘ri, sichqgon, zuluk,
chumoli va h.k.; shuningdek, jinoyatlarning turli shakllari bilan turadi. Yomonlik
va yaxshilik o‘rtasidagi kurashda insonga alohida o‘rin beriladi. Unda tanlash
erkinligi mavjud.

Vedevdat azaldan yo yaxshilik yoki yomonlikka tegishli bo‘lgan dunyoda inson
0‘zining “iroda erkinligi”dan ganday darajada foydalana olishi mumkin, degan
savolga javob beradi. Insonning ezgu amallari yovuz kuchlar, aynigsa, yolg‘onni
zaiflashtiradi. Shu tarzda inson yaxshilik yoki yomonlik orasini emas, balki unga
yuklatilgan axlogiy dasturulamalni ro‘yobga chigarish yo‘llarini tanlaydi®. E’tiqod
giluvchilarning birdamlikdagi sa’yi-harakatlari yaxshilikning g‘alaba qozonishga
bo‘lgan imkoniyatlarini oshiradi.

Pahlaviy tilida bitilgan sharhlarda fatalizm (tagdirga ishonish) mavzusi
rivojlanib boradi. Ularda ta’kidlanishicha xotin, farzandlar va hukmdorlik taqdir
tomonidan beriladi, ma’naviy komillikka esa gilgan ishlari orgali erishiladi. “Inson
0‘ziga taqdir etilmagan ezgulikka erisha olmaydi . Birog uning taqdiriga bitilgan u
(ezgulik) fagatgina jiddu jahd orgali keladi. Shon-shuhrat dangasa bo‘lmaganlarga
beriladi. Gunohlar tufayli shon-shuhrat tark etadi. Haqgoniy g‘ayrat bilan
peshonasiga bitilgan baxtsizlikdan ham qochib qutilish mumkin”4. Yovuzlikni
mahf etish yo‘li — undan tozalanishdadir.

Vedevdatda jazoga “gunohlarni yuvuvchi, xudoga ishonuvchiga najot beruvchi”
sifatida qaraladi (Fragard 14). Zardushtiylar uchun ruhiy poklanishning eng
ta’sirchan yo‘li — beg‘araz bajarilgan ijtimoiy-foydali mehnat: ko‘priklar qurish,
ariglar qgazish, kambag‘allarga yordam berishdir. Ma’naviy hamda e’tigodiy

poklanishda mugaddas olovga sig‘inish alohida rol o‘ynaydi.

207



Zardushtiylikning asosiy qoidalari uning mugaddas kitobi “Avesto”da jam
bo‘lgan. Jahon madaniyatining ushbu noyob durdonasi avesto tilida bitilgan. Xuddi
lotin tili singari avesto ham “o‘lik” til hisoblanib, fagat ibodat qilishda
foydalaniladi. “Avesto”dan olingan parchalar “Kichik Avesto” deb nomlanadi. U
Yasht — duolar, madhiyalar va turli ma’budlar sha’niga aytilgan madhiyalar,
zardushtiyning eng muhim diniy qarashlari va topinishning bayoni keltirilgan.
Shuningdek, dinga oid bo‘lmagan ayrim mavzular (masalan, badanni pokiza
saglashga oid ko‘rsatmalar) gatorida yovuz ruhlardan saglanish, duoibadni daf
etish, tavba gilish usullariga oid ma’lumotlar ham berilgan.

“Avesto”ni o‘rgangan mahalliy va xorijiy tadgigotchilar uning uchta asosiy
gismiga quyidagicha tavsif beradilar: Yasna (yaz - sajda, topinch, namoz)
marosimlarda, ibodatlarda kohinlar tomonidan o‘gilgan she’rlar (Gatalar),
afsonalardan iborat. Zardusht o‘zi ijod gilgan Gatalarda diniy ta’limotning asoslari
bayon qilingan. Vispered (Vispe ratvo — barcha yaxshi farishtalar) Yasnaga
go‘shimcha bo‘lib ma’budlar sha’niga o‘gilgan duolar va ibodat ustida ularga
murojaatlardan iborat.

Videvdat (gad. forsiy. Vendidad — avesto. Vi devo datem — “Devlarga garshi
berilgan™) ustoz bilan izdoshlari o‘rtasidagi o‘ziga xos suhbatga o‘xshaydi. Axura-
Mazda Zardushtning ijtimoiy-huqugiy va marosim masalalariga oid savollariga
javob qaytaradi, shuningdek, dunyo dualizmi, uning ikklamchi xarakteri
to‘g‘risidagi axlogiy mulohazalarini bildiradi.

Ikkinchi Kkitob Yasna, deb nomlanadi. Unda zardushtiylikdagi ibodat
marosimlari bayon gilingan, duolar va qurbonlik gilish bilan bog‘liq bo‘lgan
afsungarlik formulalari keltirilgan. Duolar orasida olov va suvga murojaatlar
muhim o‘rin egallaydi. Olovga sig‘inish alohida ahamiyat kasb etgan.
Zardushtiylik ibodatxonalarida (Bombeydagi zamonaviy zardushtiylarning
ibodatxonalarida ham) ma’budlarning hech ganday tasvirlari yo‘q. Ibodat
giluvchilar mehrobda yonib turgan olovga sig‘inishadi. Olovning tozaligi xushbo‘y
yog‘lar va o‘simliklar tashlab turish bilan ta’minlanadi. Mayyitlarni yoqish bilan
uni harom gilinmaydi. Mayyit jasadi nopok sanalganligi uchun uni tekkazish bilan

208



olovni harom qilish tagiglanadi. Xuddi shunday, yer, havo va suv kabi mugaddas
unsurlarni ham tahgirlash mumkin emas. Shuning uchun zardushtiylar
marhumning jasadini maxsus ajratilgan joyga (daxma yoki “sukut minoralari’’)ga
go‘yishgan. Murdaning go‘shtini qushlar yeb, suyaklarini tozalagandan so‘ng
ularni maxsus sopol idish — ostadonlarga solib saglashgan.

“Avesto”ga bir gancha sharh — Zandlar bitilgan. Olimlar hozircha ularning
muallifi moniylarmi yoki mazdakiylar ekanligini aniglay olmaganlar. “Avesto”’ga
pahlaviy tilida bitilgan mugaddas hisoblanmagan matnlarda ham sharhlar berilgan.
Masalan, dunyoviy va diniy hukmronlikning birligi, tarix, shuningdek, bid’at
masalalariga bag‘ishlangan “Diniy harakatlar” shular jumlasidandir.

Bid’atchi (“ashemaogxa” — haq yo‘ldan ozdiruvchi — Asha) — zardushtiylikda
devlarga tenglashtirilgan soxta ustozlardan biri. “Imon to*g‘risida mulohazalar” va
“Manushchixraning xati” ijtimoiy-igtisodiy hamda axlogiy masalalarga
bag‘ishlangan bo‘lib, milodiy IX asrdagi diniy islohotlar to‘g‘risidagi savollarga
oliy ruhoniyning javoblaridan tarkib topgan.

Markaziy Osiyoda “Avesto”ning o‘rganilishi tarixi X asrdan boshlanadi.
“Avesto”ga bitilgan sharhlarning o‘rganilishiga oid ma’lumotlar Beruniy,
Xorazmiy, Shahristoniy kabi buyuk allomalarimizning asarlarida uchraydi.

Britaniyalik tanigli eronshunos va arabshunos olim Klifford Edmund Bosvord
Videvdat va zand hagidagi masalalarga oid tadgiqotida “Avesto”ga bitilgan sharh,
ya’ni zandlarning mualliflari moniylar (al-manaviya) va mazdakiylar (al-
mazdakiya) bo‘lganliklarini ta’kidlagan, al-Xorazmiy asarlaridan iqtiboslar
keltirgan. “Mazdak eroniy ruhoniylar (mubadan-mubad) orasida bosh hakam
bo‘lgan hamda barcha dunyoviy mol-mulk va ayollarga birgalikda egalik qgilish
kerakligini ta’kidlagan. Va u “Zand” deb nomlangan kitobni targatdi hamda
Zardusht tomonidan keltirilgan “Avesto” afsungarlarining mugaddas Kkitobiga
sharhlar (ta'vil)dan iborat ekanligini uqtirdi”®>. Arab tarixchisi Ma’sudiy
“Avesto”ga yozilgan sharhlarning muallifi Zaradushtra bo‘lgan, deb hisoblaydi®.

Yevropada “Avesto”ning o‘rganilishi va tarjima qilinishi J.Bouche tomonidan
1723 yilda Hindistondan keltirilgan Videvdatning gadimiy qo‘lyozmalaridan biri

209



bilan bog‘lig. Qariyb yarim asr davomida bu go‘lyozma o‘rganilmagan. 1771-yilda
“Avesto”ning fransuz tilidagi ilk tarjimasi dunyo yuzini ko‘rdi’.

O‘zbekistonda zardushtiylikni o‘rganish bilan bog‘liq zamonaviy tadgiqotlar
tarixiy, manbashunoslik va ijtimoiy-huquqgiy sohalardagi izlanishlarda namoyon
bo‘ldi. Aynigsa, “Avesto”’ning 2700 yilligi munosabati bilan O‘zbekiston hamda
Markaziy Osiyoning turli respublikalarida o‘zbek va boshqa tillarda gator nashrlar
amalga oshirildi (X.Boboev, S.Hasanov, M.Isxokov, T.Karim, A.Maxkam,
X.Xomidiy, B.Duschonov). Zardushtiylikka oid ma’lumotlar Markaziy Osiyo,
Buyuk ipak yo‘li sivilizatsiyasi bilan bog‘liq ijtimoiy-siyosiy va etnomadaniy
tadgigotlardan ham o‘rin olgan. A.Otaxo‘jayevaning Markaziy Osiyoda ilk o‘rta
asrlardagi turk-sug‘d munosabatlariga bag‘ishlangan monografiyasi, shuningdek,
M.Ishogov, A.Saidov, E.Rtveladzelarning zardushtiylik atamalari va
tushunchalariga oid sotsiolingvistik va tarixiy-huquqiy tadgiqotlari shular
jumlasidandir®.

Mahalliy va xorijiy mualliflarning gator tadgiqotlari Zardushtiylikning ijtimoiy-
huqugiy jihatlariga bag‘ishlangan®.

2008-yilda E.Rtveladze, A.Saidova, A.K.Abdullayevalar Videvdatning keng
o‘quvchilar ommasiga moslashtirilgan tarjimasini tadgiqot, kirish magola va
sharhlari bilan chop ettirdilar?®.

Zardushtiylikda ilk davrlardayoq ijtimoiy-huqugiy masalalar yetarlicha ishlab
chigilgan edi. Vedivdatda zardushtiylik huqugshunosligining gonun, shartnoma,
jinoyat, jazo singari asosiy me’yorlari tavsiflab berilgan. Safo-Isfaxoniyning
ta’kidlashicha “zardushtiylikning mugaddas kitobining uchdan bir gismi turli
sohalardagi gonunlarga oid bo‘lib”, “Avesto”ning “amaliy gonunlar”’idan maqgsad
esa “har tomonlama uyg‘un bo‘lgan uyushgan, farovon jamiyat barpo qilish
bo‘lgan”tL,

Vedivdatda gullab-yashnayotgan jamiyat yaratuvchisi va hukmdori sifatida
afsonaviy shox Yima tasvirlangan. Insonlar orasida birinchi bo‘lib, Zardushtdan
ham ilgarirog, Axura-Mazda unga 0°z e’tiqodi bo‘yicha ta’lim bergan (Fragard 2;
1). Yima (Jamshid) payg‘ambar bo‘lmayman, chunki “men imonni saglashga qodir

210



emasman va o‘rgatilmaganman”, deb hukmdor bo‘ladi. Shunda Axura-Mazda
Yimaga amr qilib, “unday bo‘lsa menga dunyoni ko‘paytir, o‘stir, himoya qil va
sagla!”, deydi. Hukmdor bunga , “men senga dunyoni ko‘paytiraman, o‘stiraman,
himoya gilaman va saglayman. Mening davlatimda sovug shamollar ham,
qurg‘ogchilik ham, azobu uqubat va o‘lim ham bo‘lmaydi!” deb, javob gaytaradi.
Zardushtiylik matnlarida hatto Yimaning o‘zi ham bir safar yolg‘on gapirganligi
tufayli jazolanganligi va bogiy hayotdan mahrum bo‘lganligi hagida gaydlar
mavjud (Yasht: 19.32-33). Shu tariga barchaning qonun oldida barobar ekanligi
g‘oyasi ta’kidlanadi.

A.G.Perixanyan va S.T.Ganbarovlar'? ularni quyidagicha tasniflaganlar: 1)
dinga garshi jinoyatlar: bid’atchilik, boshga din vakili bilan oila qurish, ruhoniy
majburiyatlarini nogonuniy bajarish, dahriylik; 2) shaxsga nisbatan jinoyatlar:
gasddan hujum qilish yoki jazava holatida hujum qilish, tahdidlar, shifokorning
zararli harakatlari, bola oldirishlar, homiladorlik davrida ayol kishining sog‘lig‘iga
garshi jinoyat gilish; 3) hayvonlar, aynigsa itlarga garshi jinoyatlar; 4) mol-mulkka
nisbatan jinoyat: o‘g‘irlik, talon-taroj, bosqinchilik, firibgarlik. Xasislik mol-
mulkka nisbatan jinoyatning alohida turi sanalib, o*g‘rilik bilan tenglashtirilgan; 5)
axlog-odobga garshi jinoyatlar: gomoseksualizm, fohishalik, er-xotin o‘rtasidagi
xiyonat; 6) tabiat kuchlariga garshi jinoyat: yer, suv, olov va o‘simlik olami;
aynigsa, yerni ifloslantirish va b.

Poklanish to‘g‘risidagi qonunga bag‘ishlangan beshinchi parcha yugoridan
quyiga garab tirik jonzotlarning turli solihlik darajalari hagida tasavvur beradi.
Ushbu parcha nafagat solih zardushtiyning, balki itning va bid’atchining,
gunohkor, dev va boshga jahannam maxluglarining ruhiy portretini tuzishga imkon
berishi bilan ham qgizigarlidir. Buni Axura-Mazdaning pok qalbli tirik jonzotlar
jasadining yaginida turgan o‘laksa iblis nechtasini ifloslantirishi, maraz narsalarni
yugtirishi mumkin?, degan savolga javobidan ham ko‘rish mumkin. Tabiiyki,
inson ganchalik solih bo‘lgan bo‘lsa, o‘laksa iblis uning atrofidagi shuncha ko‘p
odamlarni buzadi. Masalan, ruhoniy uchun 10 ta jonzot, jangchi uchun — 9 ta, yer
haydovchi uchun — 8 ta jonzot zarar ko‘rishi mumkin. Zardushtiylik jamiyatidagi

211



mazkur uchta asosiy tabagadan tashqari itlarning har xil zotlari ham turli darajada
solihlikka ega bo‘ladi: cho*ponning iti — 7; uy egasining iti — 6; ovchining iti -5;
kuchuk bolasi — 4. Bu gatorni o‘liklari bir, ikki yoki uchta jonzotni harom qilishi
mumkin bo‘lgan jayra, tipratikon va tulki yakunlaydi.

Zardushtiylikda ayrim hayvonlarning pok ko*‘ngilga ega ekanligi yoki aksincha,
o‘zlarida yomonlikni saqlashlari fakti Totemizim e’tigodining qoldiglarini
kuzatish, shuningdek, hayvonlarning ruhiy xususiyatlarini odamlarga yoki
aksincha, insonlarnikining hayvonlarga o‘tkazilishi, ularning ijtimoiy pog‘onadagi
o‘rnini, axloqiy gadriyatlarini aniglash imkonini beradi. Masalan, murtadning
o‘limi hech kimga ziyon yetkazmaydi. Axura-Mazdaning aytishicha uning ziyoni
“bir yildan oldin o‘lgan qurbaganing zaharichadir!...Faqgat tirikligidagina u suvni
loygalatadi;... olovni o‘chiradi;... sigirlarni o‘g‘irlaydi;... dindor kishilarni
kaltaklaydi”. Qiyoslanganda tipratikonning umri murtadnikidan gadrliroqdir, zero
u Axura-Mazda tomonidan ilonlar va chumolilar, Axriman malaylariga garshi
kurashish uchun yaratilgan.

Videvdatdan tashgari “Avesto”ga Anushravon davrida yana quyidagi to‘rt
huqugiy nask (bo‘lim)lar kiritilgan: Nikadum (Nokrdum - asosan protsessual
kodeks), Ganabasa-sar-nigad (jinoyatni aniglash va jazolashga garatilgan goida va
me’yorlar), Xusparam (Hbisparrm) va Sakadum (Sakrdbm). So‘ngi ikki bo‘lim oila
huquqi, kohinlar tomonidan sodir etilayotgan jinoyatlarga oid yo‘l-yo‘riglar,
marosimlarni bajarish, sud ekspertizasi (ordaliya) singari ko‘plab masalalarni 0‘z
ichiga olgan. Mazkur nasklardan hozirda fagatgina Denkartada gisgagina hikoya
saglanib golgan.®3.

Videvdatdagi ijtimoiy-huquqiy masalalarni o‘rganish nafagat zamonaviy
huqugshunoslik  nazariyasi, balki din sotsiologiyasi, psixologiyasi va
antropologiyasi uchun ham foydali bo‘lib, Markaziy Osiyoning qgadimgi
madaniyatidagi ijtimoiy hamda diniy g‘oyalarni tushunishga imkon yaratadi.

Zardushtiylikning keng hududlarga targalishi albatta, mahalliy diniy e’tiqodlar
bilan moslashish bilan birgalikda kechgan. Bu o0‘z navbatida Zardusht
ta’limotining shaklan o‘zgarishiga olib kelgan. Bundan tashgari zardushtiylik

212



ta’limoti doirasida vaqt o‘tishi bilan zindiglar, ya’ni “Avesto”ning sharhlari - Zand
(Zend) larning mualliflari bilan bog‘liq bo‘lgan islohotchilik ogimlari ham paydo
bo‘la boshlagan. “Avesto”ning mohiyatini noto‘g‘ri talgin etgan mazkur
sharhlovchilar eretik (bid’atchi)lar (*ashemaogxa” — hagigatni buzuvchi - Asha),
deb nomlanib, jinoyatchi hisoblanganlar.

Vendidatda (Fragard 18, I1l. [Yolg‘onning to‘rt yeri], 55) “afsungar va zindiq
singari” Adolatli dunyoni buzuvchi sohta ruhoniy va bid’atchiga ta’rif beriladi.
Zindiglar zardushtiylikni keskin isloh qilib, unga borliq sirlarini va ruhni xolos
qgilish yo*llarini (gnostitsizm) bilishga yo*naltirilgan falsafiy ta’limot elementlarini,
shuningdek, platonizm g*oyalarini olib kirganlar.

Zardushtiylikka yod bo‘lgan asketik (tarkidunyochilik) hayot tarzi bilan bir
gatordagi g‘oyaviy kelishmovchiliklar Eronda Sosoniylar hukmronlik gilgan Il
asrda moniylikning shakllanishiga olib kelgan. Mazkur dualistik diniy ta’limot
uning asoschisi bo‘lgan eronlik diniy targ‘ibotchi va islohotchi Moniy (216-276-
yy.) nomi bilan atalgan. Moniylar juda ko‘p diniy asarlar yaratishgan. Rivoyatlarga
ko‘ra, Moniy tanigli rassom bo‘lib, kitoblarini 0‘z suratlari bilan bezagan. 7 asosiy
kitob moniylikning diniy ta’limoti asoslaridan iborat Qonunlarini tashkil gilgan.

Monihiylikning  dualistik  etikasi  ko‘prog  keskin  xarakterga ega.
Zardushtiylikdan fargliravishda moniylar murosasiz ravishda moddiylikni
ruhiylikka qarshi qgo‘yadilar, shahvoniy huzur-halovatni qoralaydilar. Shunga
asoslangan holda Isoning moddiy xilgatini, ya’ni yagona Uchlik bilan bog‘liqg
asosiy diniy aqgidasini inkor etib nasroniylar bilan bahsga kirishadilar. Moniyning
ta’limotiga ko‘ra tarixan Iso Yerda tug‘ilgan havoriy sanaladi. Samoviy Iso —
Yog‘du osmonda bo‘ladi. Insonning ruhi xuddi jism kabi yovuzlik mahsuli
sanaladi, birog unda yaxshilik kurtagi — “ilohiy nur uchquni” ham bor. Insonning
magsadi kamolotga yetishish orgali uni xolos etish, Zulmat ichra golgan
uchqunlarini Nurga gaytarishdan iborat. Buning uchun moniylikda poklanish
marosimlari gayd gilingan, masalan, zohidona hayot tarzi bilan jismni o‘ldirish,
ro‘za tutish va boshgalar. Moniyning fikricha moddiy, qora jihatlarni kamaytirish
orgali yorug‘, ma’naviy jihatlarni ko‘paytirish mumkin. O‘ta taqvoli dindorlar oila

213



qurmaslikka gasam ichganlar. Moniylik jamoatining ijtimoiy tuzilmasi ham
dualistik xarakterga ega bo‘lgan: dindorlarning oliy tabagasini “saralangan”lar
tashkil etgan, quyi gatlamda “tinglovchilr” (gavm) turganlar. “Saralangan”lar
havoriy boshchiligidagi fagat diniy amallar bilan shug‘ullanganlar, gavm
tomonidan sodir etilgan gunohlarning yuvilishi uchun ibodat gilganlar, ta’lim
berganlar, tagvoga gat’iyy rioya gilganlar. Qavm esa “saralangan”larga xizmat
gilgan. Yorug‘lik havoriysi (Apostol) - Moniy o‘zini Budda, Zardusht va Iso
Masihdan keyingi so‘nggi havoriy, deb hisoblagan. U oz dindoshlarini munosib
bo‘lgan yuksak ma’naviyatli hayot kechirishga chagirgan.

Moniylar quyidagi axloqiy normalarga rioya qilishga majbur bo‘lganlar:
o‘ldirmaslik, yolg‘on so‘zlamaslik, sharob ichmaslik, go‘sht yemaslik, ro‘za tutish,
boylikka intilmaslik, diniy marosimlar va bayramlarga amal qilish. To‘g‘ri yo‘lga
go‘yilgan targ‘ibot-tashviqot ishlari tufayli mazkur din tez orada Mesopatamiya,
Kichik Osiyo, Rim, O‘rta Osiyo, Xitoyga (Shargiy Turkiston orgali) targalgan.
Aynigsa, aholining quyi va o‘rta qatlamlari vakillarini moniylikning “kim boy
bo‘lsa, o‘sha kambag‘al bo‘ladi, tilamchilik giladi va gattiq azobu ugubatga duchor
bo*ladi”, degan shiori o‘ziga jalb gilardi. Zardushtiylikning g‘oyalarini o‘zlashtirib
olgan moniylik dini nasroniylik va buddizm singari mahalliy dinlarga moslashib
ketgan. Mazkur dinlarning asosiy qoidalari ham moniylikka moslashtirilgan. Bu
holatda tabiiyki, Moniy va uning izdoshlarini ayblab bo‘Imaydi. 276-yilda Moniy
gamoqga olinib, ikki oydan so‘ng qatl gilinadi. lzdoshlarining katta gismi
tagiblardan gochib Markaziy Osiyoga ko‘chib o‘tganlar. Bu davrga kelib u yerda
moniylikning taniqli vakili Mar-Amo diniy jamoani shakllantirgan edi.
Keyinchalik ular O‘rta Osiyoning Marv, Samargand, Chog‘niyon kabi ko‘plab
shaharlarida paydo bo‘la boshladilar. Moniylik, shuningdek, turk gabilalari orasida
ham targalgan®*.

Sosoniylar hukmronligi davrida moniylarning Il asrda, shuningdek,
mazdakiylarning V asrda Eronda o°z ta’sirlarini o‘tkazishga bo‘lgan intilishlari

mag‘lubiyatga uchradi. Binobarin, ularning ijtimoiy loyihalari zodagonlar hamda

214



gisman dindorlar orasida ancha keskin e’tirozga uchragan. XIII asrda nasroniylik
va islomning ta’qibi natijasida monixiylik tugatildi.

“Avesto”ning ko‘p g‘oya va tushunchalari Osiyo va Ofrta yer dengizi
mintagasida yashovchi gator xalglarning madaniyatiga salmoqli ta’sir ko‘rsatgan.
Zardushtiylik O‘rta Osiyoga islom dini kirib kelgunga gadar amalda bo‘lgan. Diniy
e’tiqod va konfessiya doirasida u muhim o‘rin egallagan. Bartoldning yozishicha,
“Zardushtiylikka e’tigod giluvchilar sirasiga zodagonlar va xalgning boy gatlami
vakillari kirganlar”. Zardushtiylik boshga diniy konfessiyalardagi dualistik
g‘oyalarning rivojiga katta ta’sir ko‘rsatgan. Zardushtiylikning fikr, so‘z va
amalning pokligiga, diniy marosimlar, kundalik turmush tarzi, ma’naviy tozalikka,
Xayru saxovatga da’vat giluvchi etikasi Sharg xalglarining falsafasi, adabiyoti,
san’ati, urf-odatlari, bayramlariga, shuningdek, ularning insonparvarlik asoslariga
ta’sir ko‘rsatgan.

Videvdatning daryo va suv havzalari, tuprog va o‘simlik olamining tozaligini
saglashga oid yo‘rignomasi bugungi kunda ham oz dolzarbligini yo*gotgan emas.

“Avesto” boshga dinlarning mugaddas manbalari gatorida jahon
madaniyatining noyob yodgorliklaridan biri sanaladi. Uning dualistik axlogiy
qoidalari ko‘plab diniy va falsafiy tizimlarning rivojiga ta’sir ko‘rsatgan. 2001-
yilda UNESCO shafeligida O‘zbekiston hamda Markaziy Osiyoning boshga
respublikalarida “Avesto”ning 2700 vyilligi nishonlanishi munosabati bilan
“Avesto” va zardushtiylikka bag‘ishlangan ko*‘plab ilmiy-ommabop va adabiy-
badiiy asarlar nashr etildi. Dinshunoslarga Zardushtiylikni o‘rganish borasida
fundamental tadqgiqotlar olib borish imkoniyati tug‘ildi. So‘nggi yillarda
Avestaning falsafiy tahliliga, tarixiy-manbaviy ahamiyatiga, dinshunoslik jihatdan
hagigiy mohiyatiga qaratilgan monografik tadgiqotlar yaratildi, xalgaro va
Respublika ilmiy anjumanlarida bu sohada chuqur tadgiqotlar chop etildi*®.
Tangrichilik Markaziy Osiyo hududida turli diniy e’tigodlar mavjud
e’tigodi bo‘lib, ayrimlari yo‘q bo‘lib ketsa-da, ularning izlari turli

ko‘rinishda hozirgi kungacha yetib kelgan. Ba’zi e’tigodlarning
ramz va marosimlari o‘zining diniy mohiyatini yo‘qotib urf-odatga aylangan, xalq
215



ongiga singib ketgan'®. Turk hogonligi davrida, VIII asr birinchi yarmi oxirlariga
gadar Tangrichilik (Ko‘k Tangri Osmon) e’tigodi keng targalgan. Tangriga
sig‘inish davlat mafkurasiga aylangan, mansabdor shaxslarning imtiyozi, deb
hisoblangan.

Qadimgi turk runiy yozuvlari bo‘lgan O‘rxun-Enasoy bitiklari nafagat turkiy
xalglarning, balki Markaziy Osiyolik boshga ko‘chmanchi gabilalarning diniy
e’tigodlari tarixini o‘zida aks ettiradi. Ularning e’tigodi ramzi sifatida yodgorlikda
uch iloh nomi keltirilgan: Tangri (turk. “Osmon”); Umay; Iduk Yer-Sub
(“Mugaddas Yer-Suv”).Tangri xudosi va uning funksiyalarining universalligi
aksariyat tadgiqotchilarda gadimgi turk xalglarining dini o‘ziga xos, monoteizm
(yakka xudolik) e’tiqodiga yagin, deb baholashlariga turtki bo‘ldi. Ba’zi
tadqiqotchilar fikriga ko‘ra tangrichilik — gadimgi turkiy va gadimgi Oltoy xalqlari
dini bo‘lib, 5-6 ming yillar mugaddam gadimgi Shumerdan Oltoygacha bo‘lgan
ulkan hududda yashagan protooltoy gabilalari xalglarining eng gadimgi diniy
e’tigodi. Shuningdek, tangrichilik gadimda jahonda eng keng targalgan dinlardan
biri bo‘lgan?’.

“Musulmon  renessansi”.  Sharq Ulug® ajdodlarimiz tomonidan aniq
uyg‘onish davri ma’naviyatining fanlarga oid asarlar bilan bir gatorda
xususiyatlari islom tarixi, falsafasi va kalom sohalari
ham taniqli asarlar yaratilgan. Xususan,
al-Forobiy, al-Beruniy, al-Xorazmiylarning ma’naviy tarbiya, adolatli davlat
tuzilishi, qonun ustuvorligi, ilmiy beg‘arazlik, diniy bag‘rikenglik?8, to‘g‘risidagi
masalalar yechimiga oid asarlaridagi g‘oyalar jahon madaniyati va sivilizatsiyasi
rivojiga turtki berdi. Masalan, al-Xorazmiyning “Tarix Kkitobi”, Abu Rayhon
Beruniyning “Qadimgi xalglardan qolgan yodgorliklar” hamda “Hindlarning aglga
sig‘adigan va sig‘maydigan ta’limotlarini tadqiq etish”) (*Hindiston”) asarlari. Al-
Forobiy “Ikki garash jam gilingan kitob”ida Yunon olimlari Aflotun va Arastuning
garashlarini shariy dalillar orgali shariatga yaginlashtirishga urindi.
Movarounnahrda VIII asr oxiri — IX boshlarida islom ta’limotiga e’tibor
kuchaydi, ilk madrasalar qurila boshladi. Buyuk ajdodlarimiz — al-Xorazmiy,
216



Imom al-Buxoriy, Iso at-Termiziy, al-Forobiy, al-Beruniy, ibn Sino, Bahovuddin
Nagshband, Amir Temur, Mirzo Ulug‘bek, Alisher Navoiy va yana ko‘plab buyuk
allomalar, mutafakkirlar va davlat arboblari madrasalarda ta’lim olganlar va
egallagan bilimlarini dunyo bo‘ylab targatganlar.

Temuriylar davriga kelib maktab va madrasalar qurilishi kengayib, ilmiy
tadgigot ishlari yanada rivoj topdi. Mirzo Ulug‘bek hukmronligi davrida
madrasalarda diniy ta’lim bilan bir gatorda dunyoviy bilimlarni o*gitishga e’tibor
kuchaytirildi. Sharg uyg‘onish davri ajdodlarimizning bizgacha yetib kelgan boy
madaniy  merosini  o‘rganishda, zamonaviy = ma’naviy-ma’rifiy  ishlar
samaradorligini oshirishda, komil insonni tarbiyalashda, yoshlarni mafkuraviy
immunitetini mustahkamlashda muhim ahamiyat kasb etadi.

Milliy va diniy gadriyatlardan Sobig Sho‘ro ateistik siyosati sovet
mahrum etishga urinishlar xalgining, shu  jumladan, O°‘zbek

xalgining ma’naviy va diniy gadriyatlarini
hamda an’analarining unutilishiga olib keldi. Sovetlar davrida hokimiyatning
dunyoviy xususiyati agressiv, ateistik ahamiyat kasb etdi. Din jamoat hayotidan,
davlatdan uzoglashtirildi va deyarli yo‘q qilishga gadar yetib bordi. G*arbiy
Yevropada ham o‘sha davrda hokimiyat dunyoviy xarakter kasb etgan, lekin
dunyoviylik davlat va din vazifalarining bo‘linishini, ularning o0‘zaro
munosabatlarining huququy asosini, dinning ba’zi ijtimoiy funksiyalari cheklovini
anglatar edi. Ushbu cheklovlar O‘rta asrlar yevropasida dinning total hukmronligi,
uning Yevropa jamiyati hayotining barcha sohalariga salbiy ta’siri yuzaga
keltirgan. Sovetga gadar davrda ham islomga e’tigod giluvchi xalglarda ezgulik,
dinga bo‘lgan munosabatiga garamasdan insonni hurmat gilish, milliy gadriyatlarni
ezozlashga asoslangan umumiy diniy an’analar shakllandi. Bugun buning imkoni
fagat ko‘p dinli muhitda barchaning teng huquliligini ta’minlay oladigan dunyoviy
jamiyat sharoitlaridagina mavjud.

Shunday qilib, dunyoviylikni dahriylik deb tushunmaslik lozim. Dunyoviy
davlatning teokratik davlatga nisbatan asosiy fargi shundaki, teokratik davlat bir
dinga mansub bo‘lgan guruhning manfaatlarini himoya qilsa, dunyoviy davlat

217



barcha ijtimoiy guruhlarning manfaatini humoya giladi hamda barcha din va
madaniyatlarga bir xil sharoit yaratadi. Albatta ular ham 0'z navbatida gonun
doirasida faoliyat olib borishlari lozim bo‘ladi®.

Mustaqillik tufayli diniy-ma’naviy gadriyatlarimizni tiklash jarayoni boshlandi,

dinga, aynigsa, islomga munosabat tubdan o‘zgardi.

Ma’naviyatning Mustaqillikning  ilk  vyillaridanog  yurtimizni
davlat siyosatida rivojlantirishning  asosiy  tamoyillaridan ~ biri -
ustuvor sohaga xalgimizning ma’naviy va diniy merosini o‘rganishdan
aylanishi iborat.

Ko‘p asrlik milliy va diniy gadriyatlarimizni asrab-
avaylash, dunyo ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa qo‘shgan
ajdodlarimizning bebaho merosini o‘rganish, uning asosida yoshlarni komil inson
etib tarbiyalash jamiyatda bargaror ijtimoiy-ma’naviy muhitni ta’minlashning
muhim shartlaridan biri hisoblanadi.

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.Mirzieyoyevning 2017-yil 19-
sentabrdagi BMT Bosh assambleyasining 72-sessiyasidagi nutgida “Ma’rifat va
diniy bag‘rikenglik”deb nomlangan maxsus rezolyutsiyani gabul gilish bo‘yicha
taklif bilan chiqgan murojaatlari hamda 2018-yil 16-apreldagi PF-5416-
son “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari
to‘g‘risida”gi farmoni mazmun-mohiyat jihatidan katta tarixiy ahamiyaga ega
bo‘lib, xalgimizning boy ilmiy va ma’naviy merosini har tomonlama o‘rganish,
jahon afkor ommasini keng tanishtirish, islom dinining asl insonparvarlik
mohiyatini chuqur ochib berishdek ezgu maqgsadlar davlat siyosatida ustuvor
sohaga aylandi?.

Hozirgi kunda bizning tajribamiz shuni ko‘rsatmoqdaki, birinchi galda
yoshlarni ilm-ma’rifatga o‘rgatish, ularga islom dinining insonparvarlik mohiyati,
islom madaniyatining asl qgadriyatlarini yetkazish ekstremizmga garshi

kurashishning eng samarali vositasi hisoblanadi.

218



Hadisshunoslik, figh, Yurtimizda Qur’on ilmi, hadis, islom

tasavvuf maktablarining huquaqi, tasavvuf, islom iqgtisodiyoti va moliyasi,

tashkil etilishi xalgaro munosabatlar, xorijiy tillar va boshga

xalgaro migyosda ehtiyoj mavjud bo‘lgan sohalar
bo‘yicha yugori malakali kadrlar tayyorlash uchun zarur shart-sharoitlar yaratish
magsadida Vazirlar Mahkamasining 2018-yil 22-iyundagi 466-son garoriga ko‘ra
O‘zbekiston xalgaro islom akademiyasi tashkil etildi. Ushbu sohalarda chuqur
tadqgiqgotlar olib boruvchi ilmiy va ilmiy-pedagog kadrlar tayyorlash, O‘z.XI1Aning
asosiy vazifalaridan biri qilib belgilandi. O‘z.XIA professor-o‘gituvchilari,
doktorant va magistrantlari, O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi va
Samargandda Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgigot markazi olimlari,
hadisshunoslik, figh, tasavvuf sohasidagi ilmiy tadgiqgotlari bilan O‘zbekistonda
hadisshunoslik, figh, tasavvuf maktablarining tashkil etilishiga salmoqgli hissa
go‘shmoqda. Bu yo‘nalishda ko‘plab ilmiy tadgigotlar amalga oshirildi. Ular
ichida Movarounnahr va Xuroson olimlari — Al-Buxoriy, Muslim, At-
Termiziylarning hadis ilmi rivojida tutgan o‘rni (U.Uvatov); Al-Xakim at-
Termiziyning “Navodir al-usul” asari (hadis va tasavvuf ilmiga oid muhim manba)
(.LUsmonov); Abu Hafs an-Nasafiyning “Kitob al-qand fi ma’rifat ‘ulamo*
Samargand” asari (Samargandda hadis ilmi tarixi bo‘yicha muhim manba) (D.
Rahimjonov); Imom ad-Dorimiyning hadis ilmi rivojiga go‘shgan hissasi (M.
Alimova); Abu Mansur al-Moturudiyning yozma merosi (Sh. Ziyodov); Abu Zayd
ad-Dabusiy merosining Movarounnahrda figh ilmi rivojida tutgan o‘rni
(Z.Najmiddinov); Majduddin al-Ustrushaniyning Movarounnahr figh ilmi tarixida
tutgan o‘rni (R.Atayev); Lutfulloh Nasafiyning “Fighi Kaydoniy” asari va unga
yozilgan sharh va hoshiyalar tahlili (H. Nasrullaev); Movarounnahr figh ilmi
rivojida Alouddin as-Samargandiyning o‘rni (M.M.Kamilov); XVI asr birinchi
yarmida Movarounnahrda Nagshbandiya sufiy shayxlari siyosiy faoliyati
(B.Babadjanov); Musoxon Dahbidiyning Nagshbandiya-Mujaddiya tarigati
rivojida tutgan o‘rni (H.Yo‘ldoshxo*jayev); tasavvuf ta’limotining tarixiy-falsafiy

219



mohiyati (M. Mamatov) kabi asarlar muhim ahamiyatga ega. Tasavvuf ta’limotini
o‘rganish borasida yangi muhim manbalar, bir gancha tasavvuf shayxlarining
faoliyati o‘rganildi. Masalan, Sh.Yu. Shakirova Xorazm tasavvuf maktabi
namoyandasi bo‘lgan Bobojon Sanoiyning adabiy-irfoniy merosini o‘rganib, uning
tasavvufiy garashlarini tadqiq etgan.

Diniy-ma’naviy merosni Diniy-ma’naviy merosni o‘rganishi hozirgi
o‘rganishning hozirgi zamon muammolarini  hal etishda muhim
zamon muammolarini hal ahamiyatga ega. Jamiyatda bargaror ijtimoiy-

etishdagi roli ma’naviy muhitni ta’minlash masalasi diniy

gadriyatlar hamda dunyo ilm-fani va madaniyati
rivojiga ulkan hissa go‘shgan diniy-manaviy meros asosida yoshlarni komil inson
etib tarbiyalash vazifasi bilan chambarchas bog‘lig. Islom wva jahon
sivilizatsiyasiga bebaho hissa qo‘shgan ajdodlarimizning boy madaniy merosi
yoshlarning ongu tafakkurini shakllantirish vazifasi diniy-ma’rifiy sohaning
ustuvor yo‘nalishlari etib belgilangan. Mamlakatimizda diniy bag‘rikenglik
g‘oyalarini targ‘ib etish, buyuk ajdodlarimizning ilmiy merosi va islom dinining
asl mohiyatini tushuntirishga yo‘naltirilgan audiovizual materiallar (elektron
kitoblar, nashrlar, olimlarning sharhi bo‘lgan videoroliklar) kompleksi ishlab
chigilmogqda. Mamlakatimizda dinning asl  insonparvarlik  mohiyatini,
ajdodlarimizning islom va jahon sivilizatsiyasiga qo‘shgan boy diniy-ilmiy
merosini  keng targ‘ib qgiluvchi, diniy-ma’rifiy hayotdagi yangiliklarni
jamoatchilikka yetkazuvchi asosiy media tuzilma sifatida O‘zbekiston xalgaro
islom akademiyasi huzuridagi “Ziyo” media markazi shakllantirilgan. “Vaqf”
xayriya jamoat fondi islom ilm-fani va madaniyati rivojiga ulkan hissa qo‘shgan
buyuk ajdodlarimiz, zamonamizning yetuk olim va ulamolari galamiga mansub
diniy-ma’rifiy asarlarni chop etish va aholiga yetkazishga ko*maklashmoqda.
Ta’lim muassasalarida O*zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy
tashkilotlar to‘g‘risida”gi gonunini o‘rganishga bag‘ishlangan “Axborot soati” va
“Ma’naviyat kunlari”’ni o‘tkazish ishlarini yanada takomillashtirish vazifasi diniy-
ma’rifiy sohaning ustuvor yo‘nalishlari etib belgilangan.
220



Bugungi kunning dolzarb vazifalaridan biri — ziyorat turizmni rivojlanirishdan
iborat. Ushbu vazifa bevosita diniy-ma’rifiy merosni o‘rganish bilan bog‘lig.
Mugaddas qgadamjo va ziyoratgohlar moddiy madaniy meros obyektlari
hisoblanadi hamda ularning talab darajasida muhofaza qilinishi ustidan
O‘zbekiston Respublikasi Madaniyat vazirligi tomonidan davlat nazorati
o‘rnatiladi. Din ishlari bo‘yicha go‘mitada Ziyorat turizmini qo‘llab-quvvatlash
bo‘limi tashkil etilib, unga ommaviy axborot vositalarida, shu jumladan, xorijiy
ommaviy axborot vositalarida O*zbekiston to‘g‘risida Islom dini va boshga jahon
dinlarining madaniy-tarixiy va ilmiy-teologik markazi sifatida axborot
materiallarini targ‘ib gilish va targatish yuklanmoqda.

Turistlar uchun yo‘nalishni mo‘ljalga olishni yengillashtirish maqgsadida chet
tillaridagi (ingliz, rus va boshqa tillarda) ko‘rsatkichlarni o*rnatish tashabbusi bilan
chiggan xo‘jalik yurituvchi subyektlarga ushbu ko‘rsatkichlarda ular tomonidan
ishlab chigariladigan mahsulotlar (xizmatlar va ishlar)ning reklamasini
joylashtirish huqugi berilmogda?..

Davlatimiz rahbarining 2018-yil 16-apreldagi “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini
tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to*g‘risida”gi farmoniga asosan, “Vaqgf”
xayriya jamoat fondi tashkil etildi. Hozirda fondga “Payme”, “Click” va “M-bank”
elektron to‘lov tizimlari orgali mablag‘larni jalb etishga mo‘ljallangan xizmatlar
ishga tushirildi. Berilgan ko‘rsatmalarga asosida Toshkent shahridagi 12 ta yirik
masjid va “Zangiota” ziyoratgohi hududiga mamlakatimiz yirik banklarining
infokiosklari o‘rnatildi. “Vagf” xayriya jamoat fondi nizomidan kelib chiqgib,
jamg*‘armaga tushgan mablag‘larni magsadli sarflash bo‘yicha asosiy sarf-xarajat
yo‘nalishlari ishlab chigildi?2.

Davlatimiz diniy madaniyatga oid qadriyatlar, nomoddiy madaniy meros
obyektlari, go‘lyozmalar, yodgorliklar, shuningdek, arxeologik topilmalarni
muhofaza qilish masalasiga oid O‘zbekistonning “Madaniy meros obyektlarini
muhofaza gilish va ulardan foydalanish to‘g‘risidagi” qonun mavjud. Unga ko‘ra
nomoddiy madaniy meros obyektlari tarixiy, ilmiy, badiiy yoki o‘zgacha madaniy
gimmatga ega bo‘lgan urf-odatlar, xalg ijodiyoti (so‘z, rags, musiga, tomosha

221



san’ati), shuningdek, ular hamda xalq badiiy hunarmandchiligi va amaliy san’ati
bilan bog‘lig bilimlar, ko‘nikmalar, asbob-anjomlar, artefaktlar, madaniy
makonlardir®,

Xulosa qilib aytish mumkinki, jahon, milliy va ibtidoiy dinlardagi
insonparvarlik g‘oyalari, diniy-axlogiy tamoyillari jahon madaniyatining noyob
yodgorliklaridir. Xalgimizning boy ilmiy va ma’naviy merosini har tomonlama
o‘rganish, jahon afkor ommasiga keng tanishtirish, islom dinining asl
insonparvarlik mohiyatini chuqur ochib berishdek ezgu maqgsadlar davlat
siyosatida ustuvor sohaga aylandi.

O‘zbekiston hadisshunoslik, figh, tasavvuf maktablari tomonidan islom
sivilizatsiyasi taraqgiyotida tutgan o‘rni, undagi yuksak ma’naviyat, diniy-axlogiy
fazilatlar chuqur o‘rganganilmoqda.

Diniy-ma’naviy merosni o‘rganish hozirgi zamon tarbiyaviy, mafkuraviy,

Ijtimoiy-igtisodiy muammolarini hal etishda muhim ahamiyatga ega.

4.2. O*zbekistonda vijdon erkinligi

Mazmun. Vijdon erkinligi tushunchasi. O*zbekistonda vijdon erkinligining
Asosiy Qonun bilan kafolatlanishi. Missionerlik va prozelitizm xavfining bartaraf
etilishi. O‘zbekistonda faoliyat ko‘rsatayotgan diniy konfessiya va tashkilotlar.
Xalgaro me’yoriy hujjatlarda vijdon erkinligi. Ma’rifiy islomni targ‘ib etish —
yoshlarni diniy fanatizm, fundamentalizm va ekstremizm g‘oyalardan muhofaza
etishning ogilona yo‘li.
Vijdon erkinligi  Vijdon erkinligi bu fugarolarning har ganday dinga
tushunchasi e’tigod qilish yoki hech qanday dinga e’tiqod

qilmaslikdan iborat huquqidir.

Vijdon tushunchasi — ma’naviy ong hamda o‘z xatti-harakati uchun o‘zi,
jamiyat va davlat oldidagi mas’uliyatga egaligini anglash va uning oqgibatlarini
baholash - gadimgi Yunonistonda ham ma’lum edi. Hozirgi kunda vijdon
tushunchasi o‘zgardi, unda yangi urg‘u va nozik ohanglar, belgilar paydo bo‘ldi.
Aristotel (eramizdan oldin 384-322) vijdonni “insofli insonning hagiqiy sudi” deb

222



hisoblagan. Uning yaxshi xislatni “mulohaza bilan uyg‘unlashgan nafosatga
intilish” tushunchasidan kelib chigib, vijdonni quyidagicha tavsiflasa bo‘ladi: 1)
mulohaza bilan to‘g‘ri vositalarni tanlash; 2) yaxshi magsadning orgasidan borish.

Antik polislardagi boshgaruvning demokratik shakli fugarolarning vijdoni va
mas’uliyatining davlat oldidagi rolini oshirdi. Fugarolar polis uchun nima yaxshi
va nima yomonligini hal gilishda nisbiy erkinlikka ega edilar. Hagigatda, bunga
fagat ozod fugarolar hagli bo‘lib, qullarda bunday huquq yo‘q edi. Aristotelning
fikri bo‘yicha “har ganday qullik tabiiylikka ziddir”, chunki, qul xo‘jayiniga to‘la
garam bo‘lgani uchun mustaqil ravishda na yashash, na mulohaza qilish
qobiliyatiga ega.

“Xudolarning tabiati haqida”gi traktatida Tsitseron ilohlar muammosini
erkin muhokama qilish misolida turli yo‘nalishdagi faylasuflarning avtoritetdan
ko‘ra dalilning kuchiga o‘rin berishlarini ko‘rsatdi. U o“zining fikri yo‘q, lekin o‘zi
hurmat qiladiganlarning fikrini eng to‘g‘ri, deb qabul qiladigan insonlarni
goralaydi. Qadimgi Yunoniston davlat tizimi, bir tomondan, polislarda yangi
g‘oyalarning paydo bo‘lishini qo‘llab-quvvatlasa, ikkinchi tomondan, vujudga
kelgan an’analarni yangiliklardan himoya qilardi. Protagor, Sokrat, Anaksagor va
boshga bir gator yangicha fikrlaydigan antik faylasuflar eramizdan oldin V asrda
quvg‘inga duchor bo‘lishgan edi. Platon an’analar va davlat asoslarini buzgan
insonlar quvg‘in qilinishi kerak, davlat gonunlari hamfikr fugarolarni vujudga
keltiruvchi dinni himoya qilishi lozim, deb hisoblagan. Rim hukumati esa
xristianlikni xalq orasida targatishni davlat diniga, deb qabul qildi. IV asr
boshidagi Rim imperiyasining siyosiy ingirozi va iqtisodiy tanazzuli hukumatni
jamiyatni universal din atrofida to*plashga majbur qildi. Xristianlikni ta’qib gilish
to‘xtadi, insoniyot tarixida vijdon erkinligining yangi sahifasi ochilib, davlat va din
o‘rtasida konstruktiv munosabatlar boshlandi. Vijdon erkinligi tushunchasi paydo
bo‘lib, gonuniy jihatdan mustahkamlandi.

Lekin xristianlik Rim imperiyasining davlat diniga aylangach, bir paytlar o‘zi
boshidan kechirgandek, boshga dinlarga nisbatan murosasizlik ko‘rsata boshladi.
X-XI1 asrlarda tashkil topgan Papa teokratiyasi (cherkov boshlig‘ining ayni paytda

223



davlat boshlig*“i ham bo‘lganligi) bid’atchilar (ya’ni odatdagi din g‘oyalariga garshi
chiquvchilar) bilan kurash boshlab, inkvizitsiya boshlandi. G*arbiy va Markaziy
yevropada XVI asrda boshlangan reformatsiya rasmiy cherkov tomonidan vijdon
erkinligini barbod qilishga garatilgan harakatlariga javob edi. Djordano Bruno,
Galileo Galiley, Yan Gus va boshga ko‘plab iqtidorli olimlar yovuzlik qurboni
bo‘lishdi. 1555-yil 25-sentabrda Augsburg reyxstagida protestant knyazlari va
imperator Ferdinand | o‘rtasidagi tuzilgan bitim, ya’ni diniy sohadagi tinchlik
shartnomasi, nemis katoliklari va protestantlari o*rtasidagi urushlarga nugta qo‘ydi.
Augsburg diniy tinchlik shartnomasi “cuius regio, eius religio” (ya’ni, hokimiyat
kimniki bo‘lsa, diniy e’tiqod ham shuniki) tamoyilini ta’kidladi, ya’ni hukmdorga
istalgan dinini tanlash huquqini berdi va boshga dinga e’tiqod giluvchilarga
ko‘chib ketish ixtiyori berildi. “Bag‘rikenglik akti”?* Styuartlar sulolasining diniy
siyosatini yumshatishga va davlat anglikan cherkovi va undan chetlashgan
protestant-dissenterlar o‘rtasidagi keskinlikni yo*‘qotishga yo“naltirilgan edi.

Yevropa Ma’rifatparvarlik davri faylasuflari vijdon erkinligi tushunchasini
sekulyarizatsiya jarayoni bilan bog’lab, o‘zlarining salmoqli hissalarini go‘shdilar.
Sekulyarizatsiya (lotin. saecularis - dunyoviy; xristianlikda -—mugaddas
manbalardan uzilgan degani). Ushbu so‘zning dunyoviy ma’nolari = jamoaviy va
shaxsiy hayotning barcha jabhalarini din ta’siridan xalos etish jarayoni diniy
tashkilotlar mulkidan davlat foydasiga voz kechish. G*‘arbly Yevropada
Ma’rifatparvarlik va XVIII-XX asrlardagi revolyutsiyalar davrida diniy holatdan
dunyoviylikka o’tish jarayoni keskinlik bilan o’tdi.

Ingliz ma’rifatparvari J.Lokk turli xil diniy yo‘nalishdagi sektalarning
fanatizmiga qarshi chigib, diniy bag‘rikenglikni targ‘ib qildi. U o‘z fikrlarini
“Xristianlik oqilligi” (1695) asarida aytib o‘tadi. Bu asarida Lokk protestantlik
ruhida Iso Masihning “asl” ta’limotini keyin paydo bo‘lgan o‘zgarishlardan
ajratishga harakat giladi. Modomiki, insonning agli cheklangan ekan, - deb fikr
yuritadi Lokk, - hatto oqil xristianlik ham vahiyga, ilohiyotning “ruh orgali

o‘tuvchi” tajribasiga muhtoj, busiz har ganday din quruqdir.

224



Fransuz ma’rifatparvarligi vakili Jan Jak Russo tarbiya jarayonida insonning
ichki vijdon ovozi shaklida amal qiluvchi diniy hissiyot bo‘lishini, uning
vatandoshi Volter esa ma’rifatli aqglni qo‘llab-quvvatlagan. Vijdon erkinligi
g‘oyalari Lessingning “Donishmand Natan” dramasida aks etgan. T.Djefferson
Amerika Konstitutsiyasida vijdon erkinligi muammolarini ko*targan.
O‘zbekistonda vijdon erkinligi O‘zbekistonda vijdon erkinligining
Asosiy Qonun bilan kafolatlangan. O“zbekistonda vijdon erkinligi huqugiga ko‘ra
fugaro o‘zining dinga e’tigod qilish yoki gilmasligi, ibodat gilishda, diniy rasm-
rusumlar va marosimlarda gatnashish yoki gatnashmaslikka, diniy ta’lim olishga
0‘z munosabatini belgilayotgan paytda uni u yoki bu tarzda majbur etishga yo‘l
go‘yilmaydi. Voyaga yetmaganlarni diniy tashkilotlarga jalb etish, shuningdek,
ularning ixtiyoriga, ota-onalari yoki ularning o‘rnini bosuvchi shaxslar ixtiyoriga
zid tarzda dinga o‘gitishga yo‘l go‘yilmaydi. Dinga e’tigod qilish yoki o0‘zga
e’tiqodlar erkinligi milliy xavfsizlikni va jamoat tartibini, boshga fugarolarning
hayoti, salomatligi, axloqgi, huqugi va erkinliklarini ta’minlash uchun zarur bo‘lgan
darajadagina cheklanishi mumkin. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasida,
“Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to*g‘risida”gi O‘zbekiston Respublikasining
gonunida (1998), hukumatimiz qarorlarida, shuningdek, qator xalgaro
deklaratsiyalar va qonunchilik aktlarida bag‘rikenglikning asosiy tamoyillari
to‘g‘risida so‘z yuritiladi.

Chet el fugarolari va fugaroligi bo‘Imagan shaxslar O*zbekiston Respublikasi
fugarolari bilan teng ravishda vijdon erkinligi va diniy e’tiqod erkinligi huquqidan
foydalanadilar hamda vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi qonun
hujjatlarini buzganlik uchun gonunda belgilangan tarzda javobgar bo‘ladilar (3-
modda).

O‘zbekiston Respublikasida din davlatdan ajratilgan. Hech bir dinga yoki
diniy e’tigodga boshgalariga nisbatan biron-bir imtiyoz yoki cheklashlar
belgilanishiga yo‘l go‘yilmaydi (5-modda). Ta’lim tizimi ham O°‘zbekistonda

dindan ajratilgan. Ta’lim tizimining o‘quv dasturlariga diniy fanlar Kiritilishiga

225



yo‘l go‘yilmaydi. Fuqarolarining dunyoviy ta’lim olish huqugi ularning dinga
bo‘lgan munosabatidan gat’iyy nazar ta’min etiladi (7-modda).

O‘zbekiston fugarolari dinga munosabatidan gat’iyy nazar gqonun oldida
tengdirlar. Hech kim diniy e’tiqodini ro‘kach qilib gonunda belgilangan
majburiyatlarni bajarishdan bosh tortishga hagli emas (4-modda).

O‘zbekistonda bir diniy konfessiyadagi dindorlarni boshgasiga Kkiritishga
garatilgan  xatti-harakatlar (prozelitizm), shuningdek, boshga har qganday
missionerlik faoliyati man etiladi. (5-modda). Mamlakatimizda missionerlik va
prozelitizmning oldini olish, aynigsa yoshlarni bunday zararli ogimlar domiga
tushib golishlarining oldini olish bo‘yicha tizimli chora-tadbirlar amalga oshirishni
tagozo qilmogda. Bu vazifani muvaffagiyatli hal etishda yosh avlodni hozirgi
davrda mamlakatimizda din sohasida sodir bo‘layotgan o‘zgarishlar, yaratilgan
imkoniyatlar bilan muntazam asosda tanishtirib borish muhim ahamiyatga ega.

Davlat diniy tashkilotlar zimmasiga o°‘zining hech qanday vazifasini
bajarishni yuklamaydi, ularning qonun hujjatlariga zid bo‘lmagan faoliyatiga
aralashmaydi. Diniy tashkilotlar davlat vazifalarini bajarmaydi. Davlat diniy
tashkilotlarning faoliyatini hamda dahriylik targ‘ibotiga oid faoliyatini mablag*
bilan ta’minlamaydi (5-modda).

O‘zbekistonda davlat va dinning o‘zaro munosabatlari gonun bilan muhofaza
gilinadi. O°‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyaning 18- moddasida ushbu
huquqgiy asoslar o‘z ifodasini topgan: O“zbekiston Respublikasida barcha fugarolar
bir xil hugquq va erkinliklarga ega bo‘lib, jinsi, irqi, millati, tili, dini, ijtimoiy kelib
chiqgishi, e’tigodi, shaxsi va ijtimoiy mavgeyidan gat’iyy nazar gonun oldida
tengdir. Vijdon erkinligi kafolatlari 31-moddada o‘z aksini topgan: Har bir inson
xohlagan dinga e’tiqod qgilish yoki hech gaysi dinga e’tiqod gilmaslik huquqgiga
ega. Diniy garashlarni majburan singdirishga yo*l go‘yilmaydi. 57-moddaga ko‘ra
dinty adovatni targ‘ib qiluvchi, xalgning ma’naviyatiga tajovuz qiluvchi,
shuningdek, harbiylashtirilgan birlashmalarning, milliy va diniy ruhdagi siyosiy
partiyalarning hamda jamoat birlashmalarining tuzilishi va faoliyati taqiglanadi.
Yashirin tashkilotlar va birlashmalarning tuzilishi tagiglangan.

226



O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar”
to‘g‘risidagi gonunida davlat organlari bilan diniy tashkilotlarning o‘zaro
munosabatlarini muvofiglashtirish hamda vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar
to‘g‘risidagi gonun hujjatlari ijrosini nazorat qilish vazifasi O‘zbekiston
Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha go‘mita
zimmasiga yuklanadi. Qo‘mitaning huqugiy magomi O‘zbekiston Respublikasi
Vazirlar Mahkamasi tomonidan tasdiglangan Nizom bilan belgilanadi.

Davlat turli dinlarga e’tigod qgiluvchi va ularga e’tiqod gilmaydigan fugarolar,
har xil e’tigodlarga mansub diniy tashkilotlar o‘rtasida o‘zaro murosa va hurmat
o‘rnatilishiga ko*maklashadi, diniy va o0‘zga mutaassiblikka hamda ekstremizmga,
munosabatlarni garama-garshi go‘yish va keskinlashtirishga, turli konfessiyalar
o‘rtasida adovatni avj oldirishga garatilgan xatti-harakatlarga yo‘l go‘ymaydi (5-
modda). Qoragalpog‘iston Respublikasi Vazirlar Kengashi, viloyat, tuman va
shahar hokimliklari va fugarolarning o‘zini o‘zi boshgarish organlari tegishli
hududlarda vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to*g‘risidagi qonun hujjatlariga
rioya etilishi uchun gonun bo‘yicha javobgardirlar (6-modda).

Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi Qonunning magsadi har bir
shaxsning vijdon erkinligi va diniy e’tigod huquqini, dinga munosabatidan gat’iy
nazar fugarolarning tengligini ta’minlash, shuningdek, diniy tashkilotlarning
faoliyati bilan bog‘lig munosabatlarni tartibga solib turishdan iborat.

Diniy tashkilotlar amaldagi qonun hujjatlari talablariga rioya etishlari shart.
Dindan davlatga va konstitutsiyaga garshi targ‘ibot olib borishda, dushmanlik,
nafrat, millatlararo adovat uyg‘otish, axloqiy negizlarni va fugaroviy totuvlikni
buzishda, bo*hton, vaziyatni begarorlashtiruvchi uydirmalarni targatishda, aholi
o‘rtasida vahima chiqgarishda hamda davlatga, jamiyat va shaxsga qgarshi garatilgan
boshqa xatti-harakatlarda foydalanishga yo‘l go‘yilmaydi. Terrorizm, narkobiznes
va uyushgan jinoyatchilikka ko‘maklashadigan, shuningdek, boshga g‘arazli
magsadlarni ko‘zlovchi diniy tashkilotlar, ogimlar, sektalar va boshgalarning
faoliyati man etiladi. Davlat hokimiyati va boshgaruv organlariga, mansabdor
shaxslarga tazyiq o‘tkazishga garatilgan har ganday urinish, shuningdek, yashirin

227



dinity faoliyat gonun bilan tagiglanadi (O‘zbekiston Respublikasining “Vijdon
erkinligi va diniy tashkilotlar” to‘g‘risidagi gonunining 5-moddasi)?.

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari
bo‘yicha go‘mita to*g‘risidagi Nizomiga ko‘ra (O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar
Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-son Ofzbekiston Respublikasi Vazirlar
Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni
tasdiglash haqgida garori) quyidagilar Qo‘mitaning asosiy vazifalari hisoblanadi:
vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risidagi gonun hujjatlariga muvofiq din

ishlari sohasida yagona davlat siyosatini amalga oshirish;

O‘zbekiston Respublikasining dunyoviy davlat tamoyilini amaliy ro‘yobga
chiqarish, fugarolarning vijdon erkinligi kafolatlarini himoya qilish;

dinly mutaassiblik va ekstremizm g*oyalarini targatish, turli konfessiyalar o‘rtasida
adovatni yuzaga keltirishga qaratilgan xatti-harakatlarga yo‘l qo‘ymaslik
choralarini ko‘rish;

jamiyatda diniy-ma’rifiy muhit barqgarorligi va e’tigod erkinligiga tahdid
tug“dirishi mumkin bo‘lgan omillarni o‘rganish, tahlil gilish va ularning oldini
olish choralarini ko‘rish, shuningdek, ushbu jarayonlarda diniy-ma’rifiy soha
vakillarining ishtirokini kengaytirish.

Konfessiyalararo kengashi tarkibiga O'zbekistonda faoliyat yuritadigan eng
yirik diniy konfessiyalarning rahbarlari kiradi. 2019 vyil holatiga ko'ra,
O'zbekistonda 16-ta diniy konfessiyalar mavjud, Konfederatsiyalararo Kengashi
tarkibiga 17 a'zo kiradi.

Hozirda O*zbekiston aholisining soni 33 milliondan oshgan bo‘lib, ular 130
dan ziyod millat va 16 diniy konfessiyaga mansubdir. Dindor fugarolarimizning 94
foizdan ziyodi islom diniga e’tiqod qgiladi. 3,5 foizga yaqin fugarolar xristian
dinining pravoslav yo‘nalishiga mansub bo‘lib, qolganlarini boshga konfessiya
vakillari tashkil etadi, ular o*zaro tinchlik va hamkorlikda yashab kelmoqgda.. Hozir
O*zbekiston Respublikasida 2257 diniy tashkilot faoliyat olib bormoqgda. Ulardan
2083 tasi islomiy, 160 tasi xristian, 8 tasi yahudiy, 6 tasi bahoiy jamoalari bo‘lib,

bittadan Krishnani anglash jamiyati va Budda ibodatxonasi mavjud. Bulardan
228



tashgari konfessiyalararo O‘zbekistondagi Bibliya jamiyati ham faoliyat

yuritmoqda.

Xalgaro meyoriy Hozirgi zamondagi “vijdon erkinligi” tushunchasi
hujjatlarda vijdon Inson huquglari Umumjahon deklaratsiyasida (1948),
erkinligi Inson huquglari va asosiy erkinliklar bo‘yicha Yevropa

konvensiyasida (1950), BMT Bosh Assambleyasi
tomonidan 1981-yilda gabul gilingan Din va e’tiqodlar nigobidagi murosasizlik va
kamsitishning barcha shakllariga barham berish to*g‘risidagi Deklaratsiyada, Vena
uchrashuvidagi Yakuniy hujjatda (1989), Yangi Yevropa uchun Parij xartiyasida
(1990), UNESCOning 1995-yil 16-noyabrdagi Bosh konferensiyasida 5.61
rezolyutsiyasi gabul gilingan Bag‘rikenglik tamoyillari Deklaratsiyasida gayd
etilgan. UNESCO bag‘rikenglik deklaratsiyasining 3-moddasida (1995)
ta’kidlanishicha, bag‘rikenglik hozirgi davrda ilgarigi hamma davrlardagidan ko‘ra
muhimroq, chunki bizlar jamiyatning barcha asosiy sohalari: igtisodiyot, siyosat,
madaniy, alogalarning tez rivojlanayotgan, integratsiya va hamkorlik, aholining
keng ko‘lamli ko‘chishi davrida yashayapmiz. Har bir mintaganing noyobligi va
har xilligi tufayli murosasizlikning va mojarolarning kengayishi dunyoning barcha
gismlariga potensial jihatdan tahdid soladi. Bunday tahdidlardan milliy chegaralar
himoya gila olmaydi, chunki ular global xarakter kasbh etmoqda.

Bundan tashqari vijdon erkinligi inson huquglari sohasidagi respublikamiz
ham go‘shilgan xalgaro-huquqiy hujjatlar: Inson huquglari xalgaro deklaratsiyasi;
Din va e’tiqodlarga asoslangan murosasizlik va kamsitishning barcha shakllariga
barham berish to‘g‘risidagi  Deklaratsiya; rivojlanish huqugiga egalik
Deklaratsiyasi; Dinlararo mulogot va dunyo madaniyati bo‘yicha UNESCO
Xalgaro kongressi va boshgalar bilan go‘llab-quvvatlanyapti.

2017-yil  19-dekabrda BMT Bosh Assambleyasining 72/176-sonli

Rezolyutsiyasi gabul gilindi. Unda diniy murosasizlik, kamsitish, isnod keltirish va

ularga bog‘lig zo‘ravonlik, shuningdek, din va e’tigod nigobidagi odamlarni

kamsitish holatlari butun dunyoda ko‘payib borayotgani ta’kidlandi. Bu esa milliy,
229



mintagaviy va xalgaro miqgyosda jiddiy oqibatlarga olib kelishi mumkin.
Rezolyutsiya yuqorida qayd etilgan barcha salbiy holatlarga barham berishga
targ‘ib giladi®®.

Birlashgan Millatlar Tashkilotining Bosch Assambleyasi, 2017-yil 11-
dekabrdagi 72/136-sonli Rezolyutsiyada dinlararo va madaniyatlararo mulogot va
hamkorlik zarurligi hagida gap boradi. Bu borada BMT, UNESCO, Anna Lind
jamg‘armasi, Qirol Abdulla Ibn Abdulaziz nomidagi Xalgaro dinlararo va
madaniyatlararo mulogoti markazi muhim ahamiyatga ega?’.

2017-yil 19-sentyabrda BMT Bosh Assambleyasining 72-sessiyasidagi
nutgida Davlatimiz Rahbari Yoshlar huquglari to‘g‘risidagi xalgaro konvensiyani
ishlab chigish hamda maxsus rezolyutsiyani gabul gilish tashabbusi bilan chiqdi.
2018-yil 12-dekabr BMT Bosh Assambleyasida “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik”
rezolyutsiyasi gabul gilindi.

Ma’rifiy islomni targ‘ib etish — Dunyo bo‘ylab ekstremistik
yoshlarni diniy-radikal g‘oyalardan  tashkilotlarning XXI asr bo‘sag‘asidan
muhofaza etish omili sifatida hozirgacha faoliyati tahlillari shuni

ko‘rsatmoqdaki, diniy  ekstremistik
ogimlar (DEO) faoliyatining aksariyati siyosiy muzokaralar o‘tkazish diplomatik,
mafkuraviy va ma’rifiy yo‘llar vositasida, barham topgan. Qadim zamonlardan beri
dinlar ko‘plab ma’naviy-axloqgiy qadriyatlarni o‘zida mujassam etib keladi.
Xalglarning hayot tarzi xususiyatlari ular ibodat gilayotgan dinlarda va vijdon
erkinligi xususiyatlarida aks etadi. Shu bilan birga dunyodagi yirik dinlarning
hammasi insonning qadr-gimmati, saxovat, ezgulik, tinchliksevarlik kabi
g‘oyalarga tayanadi, halollik va ochiq ko‘ngillikni, oliyjanoblikni targ‘ib giladi.
Sharqg adabiyoti ham bag‘rikenglikning mustahkamlanishiga yordam bergan. Buni
Shargning Rumiy, Sa’diy, Navoiy, Bobur va boshga mutafakkirlarining asarlaridan
ham yaqgqol bilish mumkin. A.Navoiy asarining gahramonlari har xil millat — turk,
fors, yunon, xitoy, arman — va din vakillaridan ekanligi ham bejiz emas.

Qur’onda keltirilgan insonparvarlik g‘oyalari konsensus (kengash), adolat
kabi zamonaviy siyosiy tamoyillarga monand.

230



1. O‘zaro maslahat bilan bo‘ladigan ishlar konsensus tamoyilini namoyish
giladi: “Ular Parvardigorlariga itoat etgan va namozni barkamol ado etgan
zotlardir. Ularning ishlari o‘zaro maslahat (bilan) bo‘lur va Biz ularni rizglantirgan
narsalardan (muhtojlarga) ehson gilurlar” (Qur’on, Sho‘ro surasi, 38-oyat).

“Allohning rahmati sababli (Siz, ey, Muhammad,) ularga (sahobalarga)
muloyimlik qildingiz. Agar dag‘al va toshbag‘ir bo‘lganingizda, albatta, (ular)
atrofingizdan targalib ketgan bo‘lur edilar. Bas, ularni afv eting, (gunohlari uchun)
kechirim so‘rang va ular bilan kengashib ish qgiling!”” (Oli Imron surasi 159-oyat).
Shayx Abdulaziz Mansurning ushbu oyatga izohi: Allohdan ko‘rsatma berilmagan
ishlarda Muhammad payg‘ambar sahobalar bilan bamaslahat ish tutadi.
Maslahatlashib (Allohga) tavakkal gilgan holda o‘sha ishni amalga oshiraveradi.

2. Mol-mulkka egalik huqug masalalarida adolat tamoyili Qur’onning bir
gator oyatlarida o‘z ifodasini topgan. Misol uchun, Niso surasi 58-oyatda:
“Darhagiqgat, Alloh omonatni 0‘z egalariga topshirishingiz va odamlar o‘rtasida
adolat bilan hukm gilishingizga buyurar. Albatta, Alloh sizlarga yaxshigina nasihat
qgilur. Albatta, Alloh eshituvchi va ko‘ruvchi zotdir”.

Zulm va rahmdillik masalalarida adolatlilik tamoyili alohida muhim rol
o‘ynaydi. Sho‘ro surasining 40, 41, 42-oyatlari: “(Har ganday) yomonlikning
jazosi xuddi o‘ziga o‘xshash yomonlikdir. Bas, kimki afv etib (o‘rtani) tuzatsa,
uning mukofoti Allohning zimmasidadir. Albatta, U zolim (tajovuzkor)larni
sevmas”. “Albatta, kimki mazlum bo‘lganidan so‘ng (zulm gilgan kimsadan)
g‘olib bo‘lsa (intigom olsa), bas, ular(ni ayblash)ga yo‘l yo‘qdir”. “Fagat
odamlarga zulm giladigan va erda nohaglik bilan hadlaridan oshadigan kimsalar(ni
ayblab jazolash)gagina yo‘l bordir. Ana o‘shalar uchun alamli azob bordir”.
Yaxshilik va yomonlik masalalarida adolat tamoyili — ijtimoiy axlogning ajralmas
xususiyatidir. Oli Imron surasi, 30-oyat: “Har bir jon o‘zi gilgan yaxshi va yomon
amallari (ko‘z o*ngida) hozir gilingan Kun (Qiyomat)da ular (yomon amallari)
bilan uning o‘rtasi uzoq masofa bo‘lishini orzu giladi. Alloh sizlarni "O*zidan"
ogohlantiradi. Alloh bandalarga mehribondir”2. “Yaxshi” va undan hosil bo‘lgan
so‘zlar Qur’onda 200 martadan ko‘p uchraydi.

231



Din sotsiologiyasi bo‘yicha mashhur amerikalik olim Jefri Xedden
fundamentalizmning quyidagi turlarini ajratgan: teologik, siyosiy, madaniy va
nihoyat, global fundamentalizm?®. IShID terrorchilik tashkilotida mana shularning
barchasi mujassam. Mugaddas matnlar kontekstidan ajratib olingan igtiboslar bilan
nigoblab, islomning insonparvarlik g‘oyalarini ongli ravishda buzib ko‘rsatuvchi
IShID mafkurachilari o‘z teologik davlati — xalifat tuzish bilan bog‘liq siyosiy
magsadlarga intiladilar. Ular shafgatsizlik, yolg‘on, johillikka asoslangan o‘zlariga
x0s bo‘lgan madaniyatlarini yaratmoqdalar. Ushbu tashkilotning asosiy quroli —
terror va tahdidlar bo‘lib, ular global xarakter kasb etmocda®.

2017-yil 19-sentabrda Davlatimiz Rahbari BMT Bosh Assambleyasining 72-
sessiyasidagi 0z nutgida ma’rifiy islom dinining insonparvarlik ahamiyatiga yana
bir bor e’tiborni qaratib,: “Biz butun jahon jamoatchiligiga islom dinining asl
insonparvarlik mohiyatini yetkazishni eng muhim vazifa, deb hisoblaymiz”- deya
ta’kidlaydi.

4.3. Diniy mutaassiblik va ekstremizmga garshi mafkuraviy kurash:
O‘“zbekiston tajribasi

Mazmun. Diniy fanatizm (mutaassiblik), ekstremizm, fundamentalizm,
terrorizm, xalgaro terrorizm tushunchalari, ularning reaktsion mohiyati. Virtual
olamdagi tahdidlar. Mafkuraviy immunitet tushunchasi. Internet tarmog‘idagi
axborot g‘oyaviy xurujlarga garshi kurash. Zamonaviy diniy ekstremistik
ogimlarning shakllanish tarixi. Diniy ekstremistik ogimlar tomonidan sof islom
tushunchalarini buzib talgin etilishi. O‘zbekiston Respublikasida mutaassiblik va
ekstremizm xavfini oldini olishning huquqiy va tashkiliy asoslari. O*zbekistonning
dinty mutaassiblik va ekstremizmga garshi mafkuraviy kurash boradasidagi

tashabbuslari va ularning xalgaro hamjamiyat tomonidan e’tirof etilishi.

232



Diniy fanatizm, ekstremizm, Diniy fanatizm (mutaassiblik) — 0‘z diniy
fundamentalizm, terrorizm garashlarini mutlag hagigat sifatida e’tirof etgan
va xalqgaro terrorizm holda boshga diniy e’tigodlarga nisbatan

murosasiz munosabatda bo‘lish. Mutaassiblikka
berilgan odamlar va ularning guruhlari targatayotgan g‘oyalari va amaliy faoliyati
jamiyatdagi ijtimoiy bargarorlikka tahdid hisoblanadi. Insoniyat tarixida bunday
e’tiqoddan g‘arazli siyosiy magsadlarda foydalanilgan. O‘rta asrlardagi yevropada
“muqgaddas yerlarni ozod etish” g‘oyasi ostida xristian ruhoniylari da’vati bilan
Sharg tomon amalga oshirilgan salb yurishlari, keyinchalik amalga oshirilgan
inkvizitsiyalar, Reformatsiyaga garshi harakatlar, islom dunyosida avval va hozirgi
kunda faoliyati kuzatilayotgan diniy-ekstremistik ogimlarning mafkurasi zamirida
dinly mutaassiblik yotadi. Islom dini mutaassiblikni, fundamentalizm va
aqidaparastlikni qoralaydi. Teran o‘ylashga, boshgalarga nisbatan murosali
bo‘lishga chagiradi®!.

Agidaparastlik — dindagi agida va goidalarni ijtimoiy hayotning barcha
sohalariga ko‘r-ko‘rona qo‘llash va mutlaglashtirishga qaratilgan harakatlar
hisoblanadi. Agidaparastlik barcha dinlarda turli mazhab va yo‘nalishlar orasida,
shuningdek, dunyoviy jamiyatda keskinlik, nizo va to*gnashuvlar kelib chigishiga
sababchi bo‘ladi. Agidaparast guruhlar 0‘z g*oyalarini tushuntirish, ishontirish kabi
usullar orgali targ‘ib etishni tan olmaydi. Ular 0‘z da’volarida boshgalarga nisbatan
0‘ta johil va murosasiz munosabatda bo‘ladilar. O‘zini shak-shubhasiz hag, deb
bilish, hagigatni fagat men bilaman, degan garashga asoslangan manmanlik esa
zo‘ravonlikni yuzaga keltiradi®.

Diniy fundamentalizm (lotin. fundamentalis — asos):

1) keng ma’noda deyarli barcha dinlar ichida uchraydigan ogim bo‘lib,
mazkur ogim tarafdorlari ijtimoiy hayotning barcha sohalarida dastlabki diniy
manbalarning talablariga gaytishni targ‘ib giladilar. Fundamentalistlarning asosiy
jihatlari mugaddas matnlarni so‘zma-so‘z talgin qilish, diniy ta’limotni mutlaqo
0‘zgarmas, deb e’lon qilish, barcha diniy ko‘rsatmalarni to‘la-to‘kis bajarishni
talab etish va h.k. Diniy fundamentalizm buzg‘unchi mohiyatga ega. Chunki u

233



jamiyatda ustuvor magsad sifatida milliy gadriyatlarni mustahkamlash, davlat
manfaatlarini himoya qilishni emas, balki gumanizm, demokratiya tamoyillarini
inkor etgan holda muayyan din mafkurasi asosida “yangi tartib” joriy gilishga
chagiradi. Diniy fundamentalizm hozirgi zamondagi dunyoviy davlatchilikni rad
etib, dinni siyosiy sohada ham inson ustidan hukmron, deb talgin qilib, jamiyat
ustidan xudo nomidan harakat giluvchi diniy hokimiyatni tiklashni targ‘ib giladi;

2) tor ma’noda XX asrning boshida AQShda protestantlik yo‘nalishida
vujudga kelgan ogim tushuniladi. Protestant fundamentalistlari Bibliyani so‘zma-
so‘z talgin etgan, ijtimoiy-ma’naviy hayotda xristian dinining mutlag (monopol)
boshgaruv huquqini talab etganlar. Ogim 0‘z nomini 1912-yildan “Asos” nomli
davriy nashridan olgan. Fundamentalistlar 1919-yili Filadelfiyada “Umumjahon
xristian fundamentalistlari uyushmasi”’ni tuzgan®,

Islom yo‘nalishidagi fundamentalistlar turli yo‘nalish va kayfiyatdagi
guruhlarni 0z ichiga oladi. Ayrimlari terroristik usullar bilan gonuniy hokimiyatga
garshi kurash olib borsalar, boshqalari targ‘ibot-tashviqot ishlari, diniy ta’lim,
jamoat tashkilotlari, maktab, universitet, ommaviy axborot vositalariga Kkirib
borish, adabiyot, audio-videokassetalar, SD-DVD-disklar targatish bilan
shug‘ullanadilar.

Diniy g‘oyalar-diniy da’vatlar, aqidalar, ilohiy qadriyatva magsadlar
ifodalangan garashlar majmuyi. Ular turli dinlarning amal qilish yo‘lini belgilab
olishda namoyon bo*ladi®*.

Keyingi vyillarda Yevroosiyo qit’asi va Afrikada joylashgan qator
mamlakatlarda ijtimoiy-siyosiy vaziyatga salbiy ta’sir o‘tkazayotgan diniy-
ekstremistik va terroristik tashkilotlarning faollashuvi kuzatilmogda. Ma’lumki,
muayyan siyosiy omillar va turli ilmiy yondashuvlar bilan bog‘liq sabablarga ko‘ra
dinly mutaassiblik va ekstremizm tushunchalari bo‘yicha soha mutaxassislari
tomonidan umume’tirof etilgan yagona ta’rif yo‘q.

O‘zbekiston  tomonidan imzolangan  “Terrorizm, separatizm va
ekstremizmga qgarshi kurash bo‘yicha Shanxay Konvensiyasi” (Shanxay, 2001-yil
15-iyun)ga muvofiq ekstremizm — konstitutsion tuzumni zo‘rlab o*zgartirish, kuch

234



ishlatish orgali hokimiyatni egallash va ushlab turish, jamoat xavfsizligiga tajovuz
gilishga garatilgan faoliyat, mazkur magsadlar yo‘lida nogonuniy qurolli tuzilmalar
tashkil etish yoki ularning faoliyatida ishtirok etish hisoblanadi.

O*zbekiston Respublikasining 2018-yil 30-iyulda gabul gilingan O‘RQ 489-
sonli  “Ekstremizmga qarshi kurash to‘g‘risidagi” qonunida ekstremizmga
“Ijtimoiy-siyosiy vaziyatni beqarorlashtirishga, O‘zbekiston Respublikasining
konstitutsiyaviy tuzumini zo‘rlik bilan o‘zgartirishga, hokimiyatni zo‘rlik ishlatib
egallashga va uning vakolatlarini o‘zlashtirib olishga, milliy, irgiy, etnik yoki diniy
adovat qo‘zg‘atishga garatilgan harakatlarning ashaddiy shakllari ifodasi” deb
ta’rif berilgan®,

Diniy sohada ekstremizm boshga din vakillariga o‘ta murosasizlik (masalan,
Hindistonda musulmonlar va hinduiylar, hinduiylar va sikxlar orasidagi nizolar),
bitta din ichidagi (Pokiston, Afg‘oniston, Irogda sunniylar va shialar, Suriyada
alaviylar va sunniylar) mojaroli munosabatlar, dunyoviy tuzumga garshi kurash
(aksariyat musulmon mamlakatlarida) yoki xalgaro darajadagi sivilizatsion
garama-qarshiliklar (“Al-Qoida”, *“Hizbulloh” tashkilotlari tomonidan AQSh
yetakchiligidagi G*arbga garshi e’lon gilingan kurash) bilan bog‘ligdir.

Ta’kidlash joizki, ekstremizm deyarli doimo siyosiy magsadlarda — sekulyar
davlatchilikka garshi va muayyan konfessiya vakillarining hokimiyatni egallashga
garatilgan faoliyati bilan bog‘lig bo‘ladi. Shu nugtayi nazardan, diniy ekstremizm
— ba’zi diniy tashkilotlar yoki ayrim dindorlarning jamiyat gonun-qoidalariga mos
kelmaydigan mafkurasi va faoliyati hisoblanadi.

Diniy ekstremizmning mohiyati jamiyat uchun an’anaviy bo‘lgan ma’naviy-
axlogiy gadriyatlar va diniy-agidaviy garashlarni rad etish hamda umuminsoniy
gadriyatlarga zid keluvchi dunyoqarashni tajovuzkor ravishda targ‘ib gilishdan
iborat. Bu diniy ogim a’zolari tomonidan o‘z g‘oyalarini butun jamiyatga
targatishga garatilgan harakatlarda namoyon bo‘ladi. Diniy ekstremizmning xos
jihatlari sifatida boshgacha dunyoqarash egalari, aynigsa, boshga din vakillari va
dahriy (ateist)larga o‘ta murosasizlik, 0‘z g‘oyalarini targ‘ib etish va
atrofdagilardan go‘yoki ustun ekanini namoyish etish va ksenofobiyani gayd etish

235



mumkin. Diniy ekstremizm asosan dunyoviy davlatga, jamiyatda shakllangan
tartibga, davlat va din orasidagi munosabatlarni muvofiglashtiruvchi qonun va
boshga me’yoriy-huquqgiy hujjatlarga garshi qaratilgan bo‘lib, teokratik
boshgaruvni barpo etishni magsad giladi. Diniy mutaassiblik va ekstremizm
siyosat, madaniyat, millatlar va dinlararo munosabatlarga buzg‘unchi ta’sir
0‘tkazadi.

Islom olamida diniy ekstremistik mafkurani vujudga kelish ildizlari sifatida
quyidagilarni e’tirof etish mumkin:

— XX asr o‘rtalarida islom dunyosida mustamlakachilarga garshi terror usullaridan
foydalangan milliy-ozodlik harakati asosida keyinchalik kuch ishlatish uslublariga
tayanuvchi guruhlarning vujudga kelishi;

— Arab-Isroil urushlari va Yaqin Sharg muammosining hal etilmay
kelayotgani, G*arb mamlakatlarining turli geosiyosiy loyihalarni amalga oshirish
orgali Yagin Sharq davlatlarini o“z ta’sir doirasiga olishga garatilgan intilishlari;

— yetakchi davlatlarning musulmon dunyosi mamlakatlaridagi energetik
zaxiralar ustidan 0‘z nazoratlarini o‘rnatishga garatilgan siyosati;

— ayrim musulmon davlatlarining mintagaviy yetakchilik yo‘lida olib
borayotgan o‘zaro ragobati doirasida boshga musulmon mamlakatlarida o‘z ta’sir
doiralarini kengaytirishga qaratilgan intilishlari;

— sunniylar va shialar orasida an’anaviy davom etib kelayotgan garama-
garshiliklarning davlatlararo munosabatlar darajasiga ko‘tarilishi ogibatida o‘zaro
kurashning turli ko‘rinishlarda, jumladan, nogonuniy qurolli tuzilmalar orgali olib
borilishi.

O‘zini islom nomi bilan bog‘laydigan diniy-ekstremistik tashkilotlarning
xususiy jihatlari quyidagilardan iborat:

— dunyoviy davlat va jamiyatga murosasiz munosabatda bo‘lish va uni
shariatga asoslangan tuzumga aylantirishga harakat qilish;

— dinning davlatdan ajratilishini rad etish va jamiyatning barcha a’zolarini
majburan shariat talablari asosida hayot kechirishini ta’minlash;

— islom dinini dunyoning boshqa jamiyatlariga garshi go‘yish;

236



— mamlakatlarning mustaqilligi va hududiy yaxlitligini tan olmaslik, yagona
davlat - “xalifalik” qurish g‘oyasini ilgari surish;

— 0‘z maqgsadlari yo‘lida davlat va jamiyatda ijtimoiy-siyosiy bargarorlikni
izdan chigarishga garatilgan xatti-harakatlarga urg*u berish;

— 0‘z g‘oyalariga ergashmagan musulmonlarni dindan chigganlikda,
“kofir’likda ayblash, an’anaviy islom tarafdori bo‘lgan  ulamolarni
obro‘sizlantirish, ularga tazyiq o‘tkazish va hattoki o‘Idirish.

Terrorizm zamonaviy ilmiy doiralarda uch nuqtayi nazardan, ya’ni jinoiy
faoliyat, terroristik guruh va terroristik ta’limot sifatida garaladi. Ko‘pchilik
mutaxassislar terrorizm ostida turli ijtimoiy guruhlar tomonidan siyosiy maqgsadlar
yo‘lida kuch ishlatish yoki kuch ishlatish bilan qo‘rqitishni e’tirof etadilar.

O‘zbekiston  Respublikasining  2000-yil ~ 15-dekabrdagi  167-11-sonli
“Terrorizmga garshi kurash to‘g‘risida”gi gonuniga ko‘ra:

- terrorizm - siyosiy, diniy, mafkuraviy va boshga maqgsadlarga erishish uchun
shaxsning hayoti, sog‘lig‘iga xavf tug‘diruvchi, mol-mulk va boshga moddiy
obyektlarning yo‘q qilinishi (shikastlantirilishi) xavfini keltirib chigaruvchi hamda
davlatni, xalgaro tashkilotni, jismoniy yoki yuridik shaxsni biron-bir harakatlar
sodir etishga yoki sodir etishdan tiyilishga majbur gilishga, xalgaro munosabatlarni
murakkablashtirishga, davlatning suverenitetini, hududiy yaxlitligini buzishga,
xavfsizligiga putur yetkazishga, qurolli mojarolar chigarishni  ko‘zlab
ig‘vogarliklar  gilishga, aholini  qgo‘rqgitishga, ijtimoiy-siyosiy  vaziyatni
beqgarorlashtirishga qaratilgan, O‘zbekiston Respublikasining Jinoyat kodeksida
javobgarlik nazarda tutilgan zo‘rlik, zo‘rlik ishlatish bilan go‘rgitish yoki boshqga
jinoiy gilmishlardir;

- xalgaro terrorizm — bir davlat hududi doirasidan tashgariga chigadigan terrorizm.

Bugungi kunda vyirik xalgaro terrorchi tashkilotlar gatorida “Al-Qoida”,
“Iroq va Shom islom davlati”, “Ash-Shabab”, “Xayat tahrir ash-Shom”, “Sharqiy
Turkiston islom harakati”, “Turkiston islom harakati”, “Islom jihodi ittihodi” va

hokazolarni ko‘rsatish mumkin.

237



Virtual olamdagi Terroristik guruhlarning mafkurachilari omma ongini
tahdidlar egallash va fugarolik jamiyatining ichiga chuqur Kirib

borishni  ustuvor vazifa sifatida qaraydilar.Yangi
jangarilarni yollashning asosiy manbalari sifatida virtual makon, gamogxonalar,
masjidlar, yoshlar tashkilotlari, milliy diasporalar, maktablar, o‘ldirilgan yoki
gamoqgga olingan jangarilarning oila a’zolari, terrorizmga qarshi tadbirlarda jabr
ko‘rganlar hisoblanadi®®. Masalan, birgina ijtimoiy tarmoglar orgali amalga
oshirilgan tartibsizliklarning salbiy ogibatlarini 2011-yilning boshlarida bir gator
arab davlatlarida yuz bergan “tvitter ingilobi” vogealarida ham ko‘rish mumkin.
Xususan, tashqgi kuchlar tomonidan Facebook, Twitter ijtimoiy tarmoglari va
proksi-IP  xizmatidan foydalangan holda Tunis, Misr, Liviya, Suriyadagi
tartibsizliklar tashqi kuchlar tomonidan nazorat qgilib turilgan. Aynigsa, yoshlar
orasida mutaassiblikka yo‘g‘rilgan forumlarning tobora ommalashuvi hamda
ularda turli ko‘rinishdagi buzg‘unchi “fatvo”larning berib borilishi muammoning
nagadar jiddiy tus olib borayotganini namoyon etmoqda.

Internet tarmog‘ida tarqatilayotgan ma’lumotlar tahlili diniy mutaassiblik va
ekstremizm g‘oyalarining targ‘iboti hujumkor va tajovuzkor tarzda, chuqur nazariy
asosda amalga oshirilayotganidan dalolat bermoqgda. Ofzbekistonga tahdid
solayotgan aksariyat ekstremistik saytlar, blog va forumlar rus va o‘zbek tillarida
bo‘lib, buzg‘unchi kuchlar tomonidan nafagat respublikada, balki Markaziy
Osiyoda beqgarorlik Kkeltirib chigarish maqgsadida foydalanilmogda. Mazkur
saytlarda diniy mutaassiblik va ekstremizm mafkurasi bilan birga davlatlararo
nizolar keltirib chigarishga mo‘ljallangan ayirmachilik va millatchilikni avj
oldirishga garatilgan g‘oyalar ham ilgari surilmoqda.

Bunday tahlikali sharoitda fugarolarda, aynigsa yoshlarda diniy ekstremizm
va terrorizmga garshi mafkuraviy immunitetni kuchaytirish, din hagida xolis
tushunchalar shakllantirish, ushbu tushunchalar zamirida jamiyatga vatanparvarlik,
millatparvarlik, daxldorlik g‘oyalarini chuqur singdirish, turli diniy mutaassib
ogimlarning soxta iddaolariga nisbatan murosasiz munosabat shakllantirish muhim
ahamiyat kasb etadi.

238



Mafkuraviy immunitet (lotin. “immunitatis” — biror narsadan ozod etish) —
shaxs, ijtimoiy guruh, millat, jamiyatni turli zararli g‘oyaviy ta’sirlardan
himoyalashga xizmat giluvchi tizim. Mafkuraviy immunitet tizimining asosiy va
birinchi elementi bilimdir. Ikkinchi element ana shunday ilg‘or bilimlar zamirida
shakllanadigan baholar, gadriyatlar tizimidir. Uchinchi element ijtimoiy-igtisodiy,
siyosiy, madaniy va ma’rifiy sohalardagi maqgsadlar tizimi bilan bog‘lig. Bunday
anig magsadlar tizimi bo‘Imas ekan, inson, millat yoki jamiyat, goh oshkora, goh
pinhona ko‘rinishdagi mafkuraviy tazyiqlarga bardosh bera olmaydi.

Ushbu yo*nalishdagi ishlarda mafkuraviy profilaktik ishlarning o‘rni katta.
Mafkuraviy profilaktika ijtimoiy institutlar tomonidan xilma-xil shakllarda amalga
oshiriladigan g‘oyaviy-tarbiyaviy, huquqiy, ijtimoiy-siyosiy, iqtisodiy, ma’naviy
ishlar majmuyini, bir so‘z bilan aytganda, to‘g‘ri tashkil etilgan butun tarbiya
tizimini gamrab olishi lozim.

Jumladan, Internet tarmog‘ida diniy mutaassiblik va ekstremizmga garshi
mafkuraviy kurashning asosiy yo‘nalishlari sifatida quyidagilarni gayd etish
mumkin:

- Internet saytlari va ijtimoiy tarmoqlarda diniy-ekstremistik ogimlar(DEO)ning
agidalaridagi soxta da’volarni sof islom ta’limoti asosida fosh etish;

- Internet tarmog‘ida DEO va xalqgaro terroristik tashkilotlar yetakchilarining ijobiy
Imidjini yo‘qga chigarish, o‘zlari o‘ylab topgan “gahramonlik’” sifatlarini ularning
jinoiy gilmishlari va kirdikorlari misollarida keng jamoatchilik oldida ro‘yi-rost
ochib berish;

- yoshlarning Internetda radikallashuviga sabab bo‘layotgan omillarni aniglab,
ularni barham gilish choralarini ko‘rish;

- Internetdagi diniy mutaassiblik va ekstremizm g‘oyalarini targ‘ib giluvchi sayt va

sahifalarning faoliyatini aniglash va qonunlarda belgilangan tartibda to“xtatish.

Zamonaviy diniy-ekstremistik ogim va Islom dunyosidagi deyarli
tashkilotlarning shakllanish tarixi hamda  barcha diniy-ekstremistik
ular tomonidan sof islom ogimlarning mafkurasida tizim
tushunchalarining buzib talqin etilishi tashkil etuvchi ikkita tamoyil —

239



takfir va jihod mavjud. “Takfir” — dindan chiqganlikda ayblashdir. Masalaning
e’tiborli jihati shundaki, ekstremistlar tomonidan takfir aynan musulmonlarga
garshi qgo‘llanilmoqgda. Chunki agidaparastlarning nazarida boshga dinga e’tigod
giluvchilar shunday ham kofir sanaladi.

“Jihod” esa diniy-ekstremistik ogim vakillari tomonidan fagat mugaddas
urush, “g‘azot” ma’nosida go‘llanilib, islomiy davlat qurishning farz hisoblangan
vositasi sanaladi. Bunday qurolli jihod musulmon bo‘lmaganlarga garshi bo‘lgani
kabi, dinsizlikda ayblangan musulmonlarga nisbatan ham amalga oshirilishi
mumkin hisoblanadi.

Bugungi kunda ekstremizm terrorizm bilan uzviy bog‘langan. So‘nggi
yillarda Markaziy Osiyo va Shimoliy Kavkaz respublikalari, Afg‘oniston,
Pokiston, lIroqg, Liviya, Suriya, Mali, Misr kabi mamlakatlarda, Yagin Sharq
mintagasida diniy-ekstremistik guruhlar oz magsadlariga erishish vositasi sifatida
kuch ishlatishdan foydalanmoqdalar. Ushbu jinoiy faoliyat siyosiy hokimiyat
vakillariga nisbatan alohida qotillik uyushtirish, tinch aholi ichida ommaviy
qurbonlarga olib keladigan, davlatning moddiy, iqgtisodiy, axborot resurslariga
zarar etkazishga qaratilgan qgo‘poruvchilik ishlarini amalga oshirish, “axborot
urushi” olib borish, xudkush-terrorchilardan keng ko‘lamda foydalanish kabi
uslublarda amalga oshirilmoqda.

XX asrning so‘nggi choragida ko‘prog tilga olina boshlagan xalgaro
terrorizmning xarakterli jihatlari uning xalgaro huquqg himoyasidagi obyektlar yoki
subyektlarga garshi garatilgani, mustaqgil davlatlar chegaralarini buzish orqali
amalga oshirilishi, a’zolari yoki yo‘rigchilari ikki yoki undan ortiq davlat
fugarolari ekanligi, jangarilarning xorijdagi maxsus lagerlarda tayyorgarlik o‘tab
kelishlari, shuningdek, qo*poruvchilikni sodir etishda xorijiy davlatlar va
ekstremistik uyushmalar yordamidan, xalgaro tus olgan nogonuniy qurol-yarog"
savdosi va narkobiznesdan keladigan moliyaviy manbalardan foydalanishi
sanaladi.

Mutaxassislar islom dunyosida vujudga kelgan dastlabki terrorchilik guruhi
sifatida xorijiylar (arab. “ajralib chiggan, isyonchi”) diniy-siyosiy harakatini e’tirof

240



etadilar. Harakat 657-yil to‘rtinchi xalifa Ali ibn Abu Tolib va Shom hokimi
Muoviya ibn Abi Sufyon orasida siyosiy hokimiyat uchun kurash borgan davrda
vujudga kelgan. 657-yil ular o‘rtasida bo‘lib o‘tgan “Siffin jangi” Muoviya
tarafdorlarining tashabbusi bilan to“xtatilgan. Ali ibn Abu Tolib xalifani saylash
masalasini ikkala tomondan tayinlanadigan vakillardan iborat “hakamlar’ning hal
etishiga rozi bo‘lgan. Shunda Abdulloh ibn al-Kavva al-Yashkuriy at-Tamimiy,
Itob ibn al-A’ur, Abdulloh ibn Vahb ar-Rosibiy kabi shaxslar yetakchiligida bir
guruh jangchilar (turli manbalarda 6-12 ming deb keltiriladi) go‘yoki “Hukm fagat
Allohniki, Ali hukm chigarishni hakamlarga topshirib dindan chiqdi”, degan da’vo
bilan xalifa Alining garorgohi joylashgan Kufani tark etib, Haruraga ketib golgan.

Xorijiylar “imon amalsiz bo‘lmaydi”, “og‘ir gunoh gilgan musulmonlar
abadiy do‘zaxda goladi” degan g‘oyalar ostida og‘ir gunoh gilgan musulmonlarni
dindan chiqganlikda ayblab, ularga qgarshi urush olib borish kerak, deb
hisoblaganlar. O‘zga g‘oyalarga o‘ta murosasiz bo‘lgan xorijiylar nafagat xalifalik
hokimiyati vakillari, balki o‘zlariga ergashmagan musulmonlarni ham ayovsiz
qirg‘in gilganlar.

Diniy-ekstremistik mafkurada nafagat davlatni dunyoviy gonunlar bilan
boshqgarish, balki ushbu qonunlarga itoat gilgan fuqarolarni ham dinsizlikda
ayblash g‘oyasi mavjud. Jumladan, XX asrning ikkinchi yarmidan Misrda faoliyat
ko‘rsatgan “Al-Jihod” guruhining yetakchilaridan biri Muhammad Abdusalom
Faraj “Al-farida val-g‘oyiba (Unutilgan burch)” kitobida musulmon mamlakatlari
hukumatlarini “salbchilar”, sionistlar va kommunistlarga xizmat qgilishda ayblab,
“kofir” deb e’lon gilgan hamda dindan gaytganlarni qatl etish shart, deb da’vo
gilgan. M.Faraj avvalgi jihodiy g‘oyalarni yanada rivojlantirib, “musulmonlar
dinsizlarning qo‘li ostida bo‘lgan vaqtda qurolli jihod o0°‘z-o‘zidan islomning
oltinchi ustuniga aylanadi”, deb yozg®'.

1970-yillarning oxirida Afg‘onistonga sobiq Sovet Ittifogining qurolli
kuchlari kiritilishi hamda musulmon dunyosida mazkur armiyaga qgarshi qurolli
jihod e’lon qilinib, Afg‘oniston hududiga xorijiy mamlakatlardan jangarilarning
kirib kelishi islomdagi mavjud salafiy agidalar asosida yangi “Al-valou val-barou”

241



(o‘zbekchada taxminan “Allohning do‘stlarini  sevish, dushmanlaridan
nafratlanish™) konsepsiyasining shakllanishiga olib keldi. Mazkur tamoyil Qur’on
oyatlari, hadislar, lbn Taymiya, Ibn Qayyum al-Javziya, Muhammad ibn
Abdulvahhob kabilarning asarlarini o‘ziga xos talgin qilish asosida bosh magsad -
turli yurtlardan kelgan jangarilarning o‘zlari begona bo‘lgan mamlakatlarda
terrorchilik faoliyatini olib borishini shar’iy jihatdan asoslash bo‘lib, quyidagi
tamoyillarni ilgari suradi:

— go‘yoki ko“pchilik musulmonlarning imoni susayib, kofirlarni do‘st va ittifoqchi
qgilib olgan. Oqgibatda ular hayot kechirishda ulardan ibrat olib, o‘zlari dinsizga,
yashayotgan davlatlari esa kufr yurtga aylanmoqda;

— asl musulmonlarning barchasiga sobiq islom hududlarini ozod qilish uchun
qurolli jihod go‘yoki majburiy (farz) amal hisoblanadi.

Qayd etilganlardan ko‘rinib turibdiki, zamonaviy terrorchilar borgan sari
o‘zlarining mavhum g‘oyalari yo‘lida istalgan insonni, dini va millatidan gat’iy
nazar o‘ldirishdan  gaytmaydigan darajada radikallashib  bormoqdalar.
Mutaxassislarning fikriga ko‘ra islomiy davlat qurish amaliy strategiyasini
belgilashga diniy-ekstremistik mafkurada uch xil nazariy-konseptual yondashuv
mavjud:

— birinchi yondashuv Misrda o‘tgan asrning 20-yillarida vujudga kelgan
“Musulmon birodarlar” tashkilotining birinchi rahbari Hasan al-Bannoning
g‘oyalariga asoslanib, unga ko‘ra siyosiy hokimiyatni egallash uch bosgichda
bo‘ladi: ma’rifiy va xayriya ishlari bosgichi; tashkilotni mustahkamlash va guruh
a’zolarini chiniqtirish; siyosiy hokimiyatni qat’iyy harakatlar bilan qonuniy
hukumatdan tortib olish;

— ikkinchi yondashuv Hasan al-Bannoning izdoshi Sayid Qutb tomonidan
ilgari surilgan bo‘lib, u butun jamiyatni “johiliya” da ayblab, uni gayta
“tarbiyalash”ga va undan yordam olishga ishonmas edi. Shuning uchun S.Qutb
islomiy davlat qurish uchun kurashni ikki bosgichga: zaiflik va jihodga bo‘lgan.
“Zaiflik” davri go‘yoki *“haqigiy musulmonlar’ning e’tiqod sofligini asrash
magsadida johiliyat jamiyatidan “hijrat” gilish bilan bog*liq bo‘lsa, jihod bosqgichi

242



kichik “hagigiy musulmon jamoasi’ning kufr jamiyat bilan g‘alabagacha qurolli
kurash olib borishi hisoblanadi;

— uchinchi yondashuv kofirlikda jamiyatni emas, balki undagi dunyoviy
hokimiyatni ayblashga asoslangan. Siyosiy hokimiyatni egallash jamiyatni
bosgichma-bosqich “islomlashtirish”, keng tarmoglangan yashirin bo‘linmalar
tashkil etish, davlat idoralari va qurolli kuchlarga kirib borish va vaziyat qulay
bo‘lgan vagtda davlat to‘ntarishini amalga oshirishni nazarda tutadi.

Diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlarning faoliyatida so‘nggi yillarda
quyidagi xatarli jarayonlar kuzatilmoqda:

— tinch aholi ichida mumkin gadar ko‘p qurbon bo‘lishiga garatilgan
terrorchilik harakatlari ko‘payib bormoqda. Terrorchilar ushbu harakatni atayin,
gasddan va puxta rejalashtirib amalga oshirmoqdalar. Bosh magsad — jamiyatda
vahima darajasida qo‘rquv uyg‘otish, hukumatga ishonchsizlik shakllantirish
hamda fuqarolarda psixologik karaxt holatni yuzaga keltirib, ularning qgarshilik
ko‘rsatish gobiliyati va irodasini sindirish;

— terrorchi tashkilotlar ayrim siyosiy doiralarning manfaatparast siyosatidan
0‘z maqgsadida foydalanib, ulardan moliyaviy, moddiy-texnik va axborot ko*mak
olgan holda mustaqgil davlatlarning hokimiyat tizimi va hududiy yaxlitligini
buzishga garatilgan buzg*‘unchilik faoliyatini amalga oshirmoqdalar;

— terror harakatlarida xorijiy mamlakatlardan kelgan yollanma jangarilarning
ishtirok etishi keng tus oldi;

— diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlar zamonaviy axborot va piar-
texnologiyalarni chuqur o‘zlashtirgan holda, “Internet” tizimidagi sayt va ijtimoiy
tarmoglardan quyidagi yo‘nalishlarda samarali foydalanmoqdalar: psixologik va
axborot urushi olib borish; targ‘ibot-tashviqot o‘tkazish; mablag* to‘plash; yangi
a’zolarni yollash; o‘zaro alogani ta’minlash; o‘quv-malaka oshirish, mafkuraviy va
amaliy terroristik faoliyatni tashkil etish uchun yo‘rignomalar targatish.
Qo‘llanmalar video, audio va kitob shaklida internetga joylashtiriladi.

1990-yillarda mustaqillikni qo‘lga kiritgan va bozor iqgtisodiyotiga
asoslangan demokratik jamiyat qurish bilan bog‘lig chuqur ijtimoiy-siyosiy va

243



iqtisodiy islohotlarni boshidan kechirayotgan Markaziy Osiyoda ayrim norasmiy
islomiy markazlar, jamg‘armalar va xalgaro diniy-ekstremistik guruhlarning
homiyligi va yashirin ko‘magi yordamida aqgidaparast shaxslar tomonidan turli
diniy-ekstremistik guruhlar tuzildi. Mazkur guruhlar gatorida “Adolat uyushmasi”,
“Islom lashkarlari”, “Islom tiklanish partiyasi’ning o‘zbek bo‘linmasi, “Odamiylik
va insonparvarlik”, “Tavba” kabi islomiy partiya va harakatlarni gayd etish
mumkin. O‘tgan davr ichida ushbu tuzilmalar tashgi va ichki omillar ta’sirida
strategik va taktik jihatdan muayyan taraqqiyot davrini boshidan kechirdi.

Mintagada diniy-ekstremistik guruhlarning vujudga kelishi, rivojlanishi va
bugungi kunda faoliyat olib borishiga sabab bo‘lgan tashqgi va ichki omillar
mavjud. Hozirgi kundagi voqelikka ustuvor ta’sir ko‘rsatib kelayotgan tashqi
omillar gatorida quyidagilarni ko‘rsatish mumkin:

— mintagaga chegaradosh Afg‘oniston va Pokistonda diniy-ekstremistik
tashkilotlarning keng ko‘lamda faoliyat olib borayotgani hamda ushbu
mamlakatlar hududida MDH mamlakatlari fugarolari ham tayyorgarlik o‘tayotgan
jangarilarni tayyorlash markazlarining mavjud ekanligi;

— gator musulmon mamlakatlarida “salafiylik” g‘oyalari targ‘ib gilinadigan
diniy ta’lim muassasalarining mavjud ekanligi hamda mazkur muassasalarda
mintaga davlatlaridan chiggan yoshlarning o*qib kelayotganligi;

— mintagada faoliyat yuritayotgan diniy-ekstremistik tashkilotlarning xorijiy
markazlar va homiylaridan moddiy yordam olayotganligi;

— G‘arb va islom dunyosiga mansub ba’zi mamlakatlardagi ayrim siyosiy
doiralar tomonidan mintaga davlatlariga ta’sir o‘tkazish magsadida ekstremizmga
garshi kurash masalasida ikkiyoglama yondashuv, xususan, aqidaparast ogim
a’zolariga “e’tiqod qurboni” deb garash va “siyosiy gochgin” magomi berish kabi
siyosat olib borilayotganligi;

— ekstremistik g*oyalar “Internet” tarmog‘i va ayrim arab nodavlat tele- va

radiokanallari orqali kirib kelayotganligi.

244



Mintaga Respublikalarida diniy-ekstremistik tashkilotlarning faoliyatiga
Ijobly muhit yaratayotgan salbiy ichki omillar gatorida quyidagilarni gayd etish
mumkin:

— aholining turli gatlamlari ichida barcha ijtimoiy-siyosiy va iqtisodiy
muammolarni islomiy davlat qurish orgali hal etish mumkin, deb hisoblovchi
toifaning mavjud ekanligi;

— ayrim dinga moyilligi bor shaxslar, ko‘prog yoshlar va ayollar ichida
diniy-ekstremistik g‘oyalarni sof islom ta’limoti sifatida qgabul gilib, aldanib
golayotganlarning uchrayotganligi;

— demografik bosim ostida yuzaga kelgan mehnat migratsiyasi sababli
xorijga ish axtarib borayotgan shaxslar oila va mahallaning tarbiyaviy nazoratidan
chiqib qgolishi va DEO yollovchilarining ta’siriga tushib qolayotganligi;

— ijtimoiy bandsizlik ogibatida shakllangan marginal gatlamlar agidaparast
guruh faollari targ‘ibot ishlari olib borishi uchun qulay ijtimoiy muhit sifatida
shakllanib borayotganligi®.

Hozirgi kunga kelib, Markaziy Osiyo mintaqgasida faoliyati kuzatilayotgan
diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlar gatorida “jihodchi” jamoalarni,
“Turkiston islom harakati”, “Islom jihodi ittihodi”, “Imom Buxoriy Kkatibasi”,
“Tavhid va jihod”, “Salafiylar”, “Hizbut tahrir”, “Nurchilar”, “Akromiylar”,
“Jamoati Tablig*, “Bay’at”, “Jamoati Ansorulloh”, “Jayshul Mahdiy”, “Jundul
Xalifat” kabilarni ko‘rsatish mumkin.

Agar diniy-ekstremistik guruhlar tomonidan sodir etilayotgan jinoiy
faoliyatga e’tibor qaratsak, bunday ishlar islomda gat’iyyan man etilganining
guvohi bo‘lamiz:

Begunoh odamlarni o‘ldirish. Qur’onning 50 dan ziyod surasidagi yuzlab
oyatlarda musulmonlar mo*‘min-qobillik, tinchlikka va bag‘rikenglikka chaqirilgan.
Musulmonlar uchun eng afzal amal hagida kelgan hadisda shunday deyiladi:
“Rasululloh (s.a.v.)dan so‘radilar: “Yo Rasululloh! Musulmonlarning afzali qaysi
Kishidir?. U zot (sav): “Qo‘lidan va tilidan boshga musulmonlar ozor topmagan
kishidir”, — deb javob berdilar”4°,

245



Vidolashuv haji vagtida Muhammad payg‘ambar (s.a.v.) musulmonlarning
joni, mol-mulki va nomusi daxlsiz ekanini ta’kidlab aytganlar: “...Alloh taolo
goningiz, molingiz va oru nomusingizni bir-biringiz uchun ana shu mugaddas
shahringiz, tabarruk oyingiz va ulug‘ ayyomingiz kabi mugaddas qildi”*.

Tinch jamiyatda fitna chigarish, odamlarni o‘ldirish, portlatish, o‘g‘irlab
ketish, 0z davlatiga garshi chiqgish kabi gabih ishlar orqali fitna chigarish, xalgning
xavfsizligi va xotirjamligini buzib, tahlikaga solish Qur’on ko‘rsatmasiga ko‘ra
katta gunoh hisoblanadi. Musulmonlarga fitnada gatnashish Qur’onda gat’iyy man
etilgan: “Sizlardan fagat zolimlargagina xos bo‘Imagan (balki hammalaringizga
ommaviy bo‘ladigan) fitna (azob)dan saglaningiz va bilib go‘yingizki, Alloh jazosi
gattig (zot)dir” (“Anfol” surasi, 25-oyat)*.

Imom Buxoriydan rivoyat gilingan hadisda musulmonlar fitnadan
ogohlantirilib, aytiladi: “Abu Hurayra (r.a.) rivoyat giladilar: “Rasululloh (s.a.v.)
bunday dedilar: Fitnalar sodir bo‘lganda tik turgandan ko‘ra o‘tirgan afzaldir, tik
turgan esa, yurib ketayotgandan, yurib ketayotgan esa yugurib ketayotgandan
afzaldir, kimki fitnaga aralashib qolsa, halokatga uchraydi va kimki fitnadan panoh
topsa, darhol yashirinsin!”. Ulamolar ushbu hadisni musulmon odam jamiyatda
beqarorlik keltirib chigaruvchi fitnalardan ganchalik uzoqda bo‘lsa, o‘zi va
musulmon jamiyati uchun shunchalik foydali bo‘ladi, deb sharhlaydilar®.

Amaldagi hukumat va qonunlarga itoatsizlik qilish. Islomda odilona
saylangan hokimiyatga garshi fitna qgilib, qurol ko‘tarib chigish man etilib, bunday
holatda musulmonlarga qonuniy hukumatni himoya gilish buyurilgan. Imom
Buxoriy keltirgan hadisda aytiladi: “Abu Hurayra (r.a.) rivoyat qiladilar:
Rasululloh (s.a.v): “Kim menga itoat gilsa, Alloh taologa itoat gilgan bo‘ladi.
Kimki amirga itoat gilsa, demak menga itoat gilibdi va kimki amirga osiylik qgilsa,
demak menga osiylik gilibdi. Chunki amir — orgasidan, ya’ni uni himoya gilib jang
gilinadigan hamda u bilan dushmandan saglanadigan qgalqondir”,

Mashhur hanafiy ulamo Imom Tahoviy (858-933)ning “Al-Aqgida at-
Tahoviya” asarida yozilishicha: “Podshohlarimiz, rahbar amaldorlarimizga garshi,
garchi zulm gilsalar ham xuruj gilmaymiz, ularni duoi bad ham etmaymiz. Itoatdan

246



bosh tortmaymiz. Ularga itoat etishni Allohga itoat etish jumlasidan, ya’ni farz deb
bilamiz. Ularning haqqgiga duoi xayr etib turamiz”#°,

“Takfir” (arabchada “kufr” — “inkor gilish) ishlatish. Ushbu ibora shariatda
ko‘prog Allohni tan olmaslik ma’nosida ishlatiladi. Mutaassib guruh a’zolari
o‘zlarining soxta agidalariga ergashmagan musulmonlarni “kofir”, ya’ni “dinsiz”
deb asossiz hukm chigaradilar.

Yurtimiz musulmonlari e’tiqod giladigan hanafiylik mazhabi va moturidiylik
agidasiga muvofig imonning sharti yakkaxudolikka til bilan iqror bo‘lish, galb
bilan tasdiglash sanaladi. Insonning imonini o‘Ichash imkoniyati boshga insonda
yo‘q, chunki imon inson galbida bo‘ladi. Shariatga ko‘ra galbni fagat Alloh biladi.
Shunga ko‘ra musulmon odamning imoni hagidagi hukmni yolg‘iz Alloh chigarib,
dinty amallarni bajarishi yoki bajarmasligidan gat’iyy nazar musulmonlarni kofirga
chigarish man etilgan. Hanafiylik mazhabi asoschisi Abu Hanifa aytganlar: “Imon
— bu igror va tasdigdan iboratdir. Mo‘minlar imonda, tavhidda o‘zaro tengdirlar”4e.

“Hijrat” va “jihod” tushunchalarini soxta talgin etish. “Hijrat” arab lug‘atida
biror narsadan ajrash, islom ta’limotida esa, Muhammad payg‘ambarning Makkani
tark etib, Madinaga borishiga giyosan qgo‘llaniladi. Diniy-ekstremistik
tashkilotlarning yetakchilari esa tinch davlatda yashab kelayotgan yoshlarni
xorijdagi jangarilarning lagerlariga jo‘natish magsadida go‘yoki “hijrat gilmagan
dindan chigadi, hijrat uchun musulmonga ota-onaning ruxsati shart emas” kabi
soxta iddaolar bilan aldamoqgda. Vaholanki, Muhammad payg‘ambar va undan
keyin musulmon davlatlarini boshgargan xulafoi roshidinlar o‘zga yurtlarda
yashayotgan musulmonlarni hech gachon musulmon davlati hududiga ko‘chib
kelishlariga da’vat gilmagan. Abu Usmon Mujoshi’ ibn Mas’ud rivoyat gilgan
hadisda aytiladi: “....Rasululloh(s.a.v): “Makka fathidan keyin hijrat yo‘q...”,
dedilar"#’. “Hijrat” hagida Imom Buxoriy rivoyat gilgan hadisda: “Rasululloh
(s.a.v.) aytganlar: “Qo‘li va tili bilan o‘zgalarga ozor bermagan kishi musulmondir.
Alloh taolo man etgan narsalardan gaytgan kishi Xudo yo‘lida hijrat gilgan
kishidir*8, deyiladi.

247



Yugoridagi dalillardan musulmonlar uchun barcha sharoitlar yaratilgan
O‘zbekiston kabi mamlakatlardan islom ta’limotiga ko‘ra “hijrat” qilinmasligi
hagidagi gat’iyy xulosa chigadi. O‘z navbatida, “jihod” so‘zi arabchada insonning
bor moddiy va jismoniy imkoniyatlarini ishga solib harakat qilishi ma’nosini
anglatadi. Istilohda esa, ushbu so‘z bir gancha ma’nolarda ishlatiladi. Jumladan,
“jihod” — Allohning yo‘liga da’vat qilish, yaxshilikka chagirish va yomonlikdan
gaytarish, Alloh yo‘lida insonning o‘z havoyi-nafsiga garshi kurashi, ota-onaga
xizmat gilishi va yovga garshi kurashishdek turlari mavjud. Mutaassib guruhlar esa
turli mamlakatlarda adolat bilan saylangan hukumatlarga garshi terrorchilik
harakati olib borishlarini “jihod” deb da’vo gilmogda.

Imom Termiziydan rivoyat gqilingan hadisda “Jihodning afzali Alloh
taoloning roziligini, deb inson o‘z havoi nafsiga garshi jihod gilishidir”, deyilgan*.

Imom Buxoriy rivoyat gilgan hadisda aytiladi: “Abdulloh ibn Amr (r.a.)
rivoyat qiladilar: “Bir kishi Nabiy (s.a.v.)ning huzurlariga kelib, u zotdan jihod
gilishga izn so‘radi. Shunda u zot: “Ota-onang tirikmi?” dedilar. U “Ha”, dedi. U
zot (s.a.v.): “Unday bo‘lsa, ana o‘shalarning yo‘lida jihod qil!” dedilar*°.

Islom ulamolari qurol jihod hukmi sharoitga garab o‘zgarib turishi va ikKki
qism: talab (farzi ayn) va mudofaa (farzi kifoya)dan iborat ekanini ta’kidlaydilar.
Hanafiy ulamolarning xulosalariga ko‘ra, talab jihodi hozirgi kunda yo‘q. Chunki
musulmonlar hozir turli mamlakatlarda istiqgomat gilib, mamlakatlar orasidagi
munosabatlar hozirda o‘zaro urushmaslikka va elchixonalar orgali alogalarga
asoslangan. Mudofaa jihodi dushman musulmon yurtiga bostirib kirsa, himoya

uchun zarur bo‘lib, u hech gachon ichki fitna shaklida bo‘lishi mumkin emas.

O‘zbekiston Respublikasida diniy Mustaqillik yillari dinning huquqiy
ekstremizm va terrorizm xavfini davlat, fuqarolik jamiyatida tutadigan
oldini olishning huquqiy va o‘rni va mavgeyi aniq belgilanib, bu
tashkiliy asoslari sohada mustahkam gonunchilik

poydevori yaratildi. Jumladan,

248



O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasida “diniy tashkilotlar va birlashmalar
davlatdan ajratilgan hamda gonun oldida tengdirlar”, degan tenglik tamoyil 0°z
aksini topdi.

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev Osiyoda
hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha kengashning 2019-yil 15-iyunda
Bishkekda o‘tgan beshinchi sammitidagi nutgida dinlararo hamjihatlikni
mustahkamlash, ma’rifat va madaniyatlarni o‘zaro boyitish masalalari bo‘yicha
tizimli mulogotni yo‘lga go‘yishni taklif qgildi. Xususan, O‘zbekistondagi islom
sivilizatsiyasi markazi va Samarganddagi Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgigot
markazi buning uchun samarali platforma bo‘lib xizmat gilishi mumkinligini
ta’kidladi®?.

Ma’lumki, O‘zbekiston gadim davrlardan turli millatga mansub, turfa
dinlarga e’tigod giluvchi xalglar tinch-totuv yashagan o‘lka bo‘lib kelgan. Bu ko‘p
asrlik tarixiy an’ana bugungi kunda ham davom etib, umumiy, tinch va osoyishta
uyimizda totuvlik, diniy bag‘rikenglik ruhi yanada mustahkamlanishi va rivoj
topishiga asos bo‘Imoqda.

Fugarolarning huquq va erkinliklarini ta’minlash, jamiyat va alohida shaxsni
tanazzulga boshlovchi g‘ayriinsoniy mafkura ta’siridan, u diniy yoki siyosiy
mazmunga ega bo‘lishidan qat’ity nazar himoya qilish davlatning jamiyat
xavfsizligini ta’minlash sohasidagi muhim vazifalaridan hisoblanadi. Shu nuqgtayi
nazardan O‘zbekistonda diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashning
mustahkam huquqgiy zamini yaratilgan. Jumladan, “Konstitutsiyaviy tuzumni
zo‘rlik bilan o‘zgartirishni magsad qilib go‘yuvchi, respublikaning suvereniteti,
yaxlitligi va xavfsizligiga, fugarolarning konstitutsiyaviy huquq va erkinliklariga
garshi chiquvchi, urushni, ijtimoiy, milliy, irgiy va diniy adovatni targ‘ib giluvchi,
xalgning  sog‘ligi va ma’naviyatiga tajovuz  qiluvchi,  shuningdek
harbiylashtirilgan birlashmalarning, milliy va diniy ruhdagi siyosiy partiyalarning
hamda jamoat birlashmalarining tuzilishi va faoliyati tagiglanadi. Maxfiy
jamiyatlar va uyushmalar tuzish tagiglanadi.” (57-modda), deb belgilab
go‘yilganiga alohida e’tibor garatish lozim?®2,

249



O‘zbekiston tomonidan diniy ekstremizm va terrorizmga garshi kurash
borasida imzolangan barcha xalgaro, mintagaviy va ikki yoglama shartnoma,
konvensiya va protokollarda belgilangan qoidalar respublikada mazkur yo‘nalishda
gabul qgilingan gonunlar va boshga huquqgiy-me’yoriy hujjatlarda o‘z aksini
topmoqda va to‘lagonli ijrosi ta’minlanmoqda.

O‘zbekistonning diniy ekstremizmva  O’zbekistonda 1999 vyil fevral oyida
terrorizmga garshi mafkuraviy terroristik  hujum sodir bo‘lgandan
kurash boradasidagi tashabbuslari va so‘ng mamlakatimiz ekstremizm va
ularning xalgaro hamjamiyat terrorizmga qarshi kurashda yanada
tomonidan e’tirof etilishi faol ishtirok eta boshladi. O’zbekiston

Respublikasining birinchi Prezidenti I.
A. Karimov xalgaro tashkilotlar - BMT, YEXHT, Shanxay hamkorlik tashkiloti,
EAPC va boshqalar nuqgtai nazarida ushbu dolzarb vazifani hal etishda hamkorlikni
kuchaytirish zarurligini bir necha bor ta’kidladi. Xususan, 2001-yil 28-sentabrda
BMT Xavfsizlik kengashi doirasida terrorizmga qarshi kurash go‘mitasining
(XTKQ) tashkil etish tashabbuslarini ilgari surdi.

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.M.Mirziyoyev 2017-yil 19-
sentabrda Birlashgan millatlar tashkiloti Bosh Assambleyasining 72-sessiyasida
“Biz mugaddas dinimizni azaliy gqadriyatlarimizning ifodasi sifatida behad
gadrlaymiz, degan fikr bildirgan. Biz mugaddas dinimizni zo‘ravonlik va qon
to‘kish bilan bir gatorga go‘yadiganlarni gat’iyy qoralaymiz va ular bilan hech
gachon murosa gila olmaymiz. Islom dini bizni ezgulik va tinchlikka, asl insoniy
fazilatlarni asrab-avaylashga da’vat etadi”, deb ta’kidladi.

Bunday adolatli yondashuv xalgaro doiralarda go‘llab-quvvatlandi hamda
BMT  Xavfsizlik  Kengashining  2017-yil  21-dekabrdagi  2396-sonli
rezolyutsiyasida: “Terrorizm, zo‘ravon ekstremizm hech bir din, millat va
sivilizatsiya bilan alogador emas va bog‘lig holda talgin gilinmasligi kerak”, deb
gayd etildi.

Diniy ekstremizm va terrorizmga garshi kurashning jahon tajribasi shuni
ko‘rsatadiki, mazkur muammoni fagat harbiy kuch ishlatish bilan to‘la hal etib

250



bo‘Imaydi. Diniy ekstremizm va terrorizmni takror ishlab chigarish tizimi saglanib
qolar ekan, gayd etilgan tahdidlar saglanib qoladi. Diniy ekstremizm va terrorizmni
takror ishlab chigarish tizimining muhim bo*g‘inlari aqidaparastlik va terrorizm
mafkurasi, ularning ilhomchilari va da’vatchilari, mazkur mafkurani targatish
kanallari va ularning ta’siriga tushayotgan shaxslar hisoblanadi.

Internet va boshga kommunikatsiya vositalarining o‘ta rivojlanib ketishi
axborot targatish, xususan, g‘oyaviy-mafkuraviy ta’sir o‘tkazish imkonini borgan
sari kengaytirib yubormoqgda. Hozirgi kundagi mafkuraviy kurash - bu
insonlarning galbi va ongi, e’tigodi, dunyogarashi, ijtimoiy-siyosiy, ma’naviy
timsollari uchun kurashdir.

Shu nugtayi nazardan, diniy ekstremizm va terrorizmga garshi axborot-
mafkuraviy kurashning uchta ustuvor yo‘nalishlari mavjud:

1. Ommaviy axborot vositalari. OAV zamonaviy jamiyatda jamoatchilik
fikrini shakllantiruvchi kuchli qurol sanaladi. Ma’lumki, diniy ekstremizmga
munosabat, boshga siyosiy jarayonlarga nisbatan bo‘lgani kabi, insonlarning
ijtimoiy ongida shakllanadi. OAV diniy ekstremizm hagida ma’lumot beruvchi
muhim manba sifatida 0°‘z auditoriyasining mazkur masalaga munosabatini
shakllantirishi va o‘zgartira olishi mumkin.

Jamoatchilik bilan aloga terrorchilarning muhim quroli bo‘lib, OAV ushbu
quroldan foydalanishdagi asosiy vosita hisoblanadi. Terrorchilar OAV orgali
jamiyat ichida vahima va qo‘rquv targatishga, fugarolarning davlat ularni
muhofaza gila olishga bo‘lgan ishonchini yo‘gga chigarishga harakat giladilar®,

Bunday sharoitda respublika OAV oldidagi dolzarb vazifalardan biri diniy
ekstremizm va terrorizm mafkurasini targ‘ib gilayotganlarning gabih rejalarini
ro‘yi-rost ochib tashlash hisoblanadi. OAVning diniy ekstremizm va terrorizmga
garshi axborot-mafkuraviy kurashini samarali tashkil etishda quyidagi chora-
tadbirlarga e’tibor garatilmoqda:

— diniy ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashning turli jihatlariga

bag‘ishlangan davra suhbatlari, ko‘rsatuvlar va eshittirishlar, filmlar, roliklar

251



tayyorlash va ularni tele- va radiokanallarda efirga uzatish, “Internet” tarmog‘iga
joylashtirish;

— diniy ekstremizm va terrorizmga qgarshi mavzularda axborot portallari
tashkil etish, ularda axborot (mavzuga oid yangiliklar, diniy sohada gabul gilingan
gonun va me’yoriy hujjatlar, kitoblar) berib borish, mutaxassislarning mavzuga oid
bahs-munozaralarini tashkil etish, tahliliy magolalar joylashtirish;

— OAV orqali aholini diniy ekstremizm va terrorizmga garshi kurash
yo‘nalishida olib borilayotgan ishlar hagida xabardor qilib borish. Mavjud
muammoni yashirish doimo ham ijobiy natija bermaydi. Aksincha, aholiga
muammoning mohiyatini tushuntirib, davlat unga qarshi ganday kurash olib
borayotganini yetkazish ijobiy omil hisoblanadi.

2. Kommunikativ asosdagi axborot-targ‘ibot tadbirlari turli auditoriya yoki
yakka tartibda amalga oshiriladigan bevosita mulogotga asoslangan bo‘lib, ular
seminarlar, uchrashuvlar, konferensiyalar, shuningdek, umumiy yoki yakka
tartibdagi suhbat shakllarida o‘tkazilish mumkin. Ta’kidlash joizki, axborot
texnologiyalari yuksak sur’atlarda rivojlanayotgani va OAVdan interaktiv tarzda
foydalanish imkoniyati oshib borayotganiga garamay hozirgi vaqtda ham
ikkiyoglama mulogotga asoslangan omma bilan o‘tkaziladigan targ‘ibot va
aksiltarg‘ibot ishlari eng ko‘p go‘llanuvchi va samarali amaliyot sifatida saglanib
golmoqgda. Bunday tadbirlarga uchrashuvlar, seminarlar, davra suhbatlari kiradi.

3. Ko‘rgazmali vositalarga asoslangan targ‘ibot va aksiltarg‘ibot ishlari
aholini, asosan yoshlarni diniy-ekstremistik ogimlarga go‘shilib golishini oldini
olish maqgsadida tayyorlanadi. Ko‘rgazmali vositalar sifatida tashgariga
qo‘yiladigan reklamalar, elektron tablo shaklidagi reklamalar, plakatlar, devoriy
gazetalar, komikslar va hokazolarni gayd etish mumkin.

2017-yil 19-sentabrda Davlatimiz Rahbari BMT Bosh Assambleyasining
yugorida 72 sessiyasida Yoshlar huquglari to‘g‘risidagi xalgaro konvensiyani
ishlab chigish hamda “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik” deb nomlangan maxsus
rezolyutsiyani gabul gilish tashabbusi bilan chigdi. BMT tomonidan 2018-yil 12-
dekabrda ushbu rezolyutsiya gabul gilindiva jahonning etakchi davlatlari va

252



xalgaro tashkilotlar tomonidan e’tirof etildi. Rezolyutsiya O‘zbekiston
Respublikasi Prezidentining diniy-ma’rifiy sohaga oid tashabbuslari nafagat
xalgimiz, balki xalgaro jamoatchilik tomonidan ham faol qo‘llab-
quvvatlanayotganini ko‘rsatib, dunyo jamoatchiligini bezovta gilayotgan terrorizm,
ekstremizm, zo‘ravonlik, murosasizlik kabi bugungi kunning o‘tkir muammolariga
yechim sifatida ilm-ma’rifat, o‘zgalarga adolatli va bag‘rikeng yondashuv hamda
tinchlikparvar siyosatni targ‘ib giladi.

Ta’kidlash joizki, turli diniy-ekstremistik va terroristik tashkilotlar Markaziy
Osiyo respublikalaridagi ijtimoiy-siyosiy vaziyatni izdan chigarishga garatilgan
faoliyatini davom ettirmoqdalar. Shu nuqgtayi nazardan Muhtaram Prezidentimiz
Sh.Mirziyoyev jahon hamjamiyati e’tiborini Markaziy Osiyoda xavfsizlik va
bargarorlikni ta’minlash magsadida amaliy hamkorlikni yanada mustahkamlash,
terrorizm, diniy ekstremizm, transmilliy jinoyatchilik va narkotrafik tahdidlariga
garshi samarali kurashishni BMT preventiv diplomatiya usullaridan foydalangan
holda, shuningdek, MDH, ShHT, EXHT va boshga nufuzli xalgaro hamda
mintagaviy tuzilmalar mexanizmlari doirasida o‘zaro hamkorlik, mintaga
mamlakatlari o‘rtasidagi amaliy hamkorlik mexanizmlari doirasida ta’minlash
mumkin ekaniga, xavfsizlikka tahdidlarni “o‘ziniki va o‘zgalarniki” deb
ajratishdan voz kechish, “yaxlit xavfsizlik” tamoyiliga amalda rioya qilish
zarurligiga garatmoqda.

2018-yil 28 martda «Tinchlik jarayoni, xavfsizlik sohasida hamkorlik va
mintagaviy sheriklik» mavzusida Afg‘oniston bo‘yicha yuqori darajadagi Toshkent
xalgaro konferensiyasi bo‘lib o‘tdi. Unda ishtirok etish uchun mamlakatimizga
Afg‘oniston Islom Respublikasi Prezidenti Muhammad Ashraf G‘ani, BMTning
Afg‘onistondagi maxsus vakili Tadamiti Yamamoto, Yevropa Ittifogining tashqi
ishlar va xavfsizlik siyosati bo‘yicha Oliy vakili Federika Mogerini, shuningdek,
AQSh, Buyuk Britaniya, Germaniya, ltaliya, Fransiya, Turkiya, Rossiya, Xitoy,
Hindiston, Eron, Pokiston, Qozog‘iston, Qirg‘iziston, Tojikiston, Turkmaniston,
Saudiya Arabistoni va Birlashgan Arab Amirliklari tashqgi siyosat mahkamalari
rahbarlari, jami 25 davlat va xalgaro tashkilot vakillari tashrif buyurdi®,

253



Afg‘oniston bo‘yicha o‘tkazilgan yuqori darajadagi Toshkent konferensiyasi
zamonaviy Afg‘oniston tarixida xalgaro miqyosdagi eng gamrovli anjuman
o‘tkazildi hamda uning yakuni bo‘yicha gabul gilingan, barcha gatnashchilarining
yakdil pozitsiyasi ifoda etilgan “Toshkent deklaratsiyasi” Afg‘onistonda tinchlik
o‘rnatish bo‘yicha o‘ziga xos Dastur bo‘Idi.

2017-yil 15-iyun kuni Prezidentimiz diniy soha vakillari va keng
jamoatchilik ishtirokida “ljtimoiy bargarorlikni ta’minlash, mugaddas dinimizning
sofligini asrash - davr talabi” mavzusida o‘tkazilgan anjumanda bugungi murakkab
zamonda aholimizni, aynigsa, yoshlarimizni turli yot g‘oyalarning ta’siridan
asrash, jamiyatda diniy va milliy bag‘rikenglikni yanada mustahkamlash, bu
boradagi hamkorlikda amalga oshiriladigan ishlar yuzasidan o‘z tavsiyalarini berdi.
Mazkur tavsiyalar asosida “jaholatga qgarshi ma’rifat bilan kurashish” uchun
Surxondaryo viloyatida Imom Termiziy xalgaro ilmiy-tadgigot markazi,
Samargand viloyatida Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgiqot markazi, Toshkentda
O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazi tashkil etilgan. Xalgimizning
ma’naviyatini, ma’rifatini yanada oshirish, yoshlarni sog‘lom dunyogarashli, ilmga
intiluvchan etib tarbiyalash kabi ezgu va umidbaxsh magsadlar ko‘zda tutilgan.

Ayni vaqtda, respublikada to‘g‘ri yo‘ldan adashganlarni ijtimoiy
reabilitatsiya qilish va ularni sog‘lom hayotga qaytarish maqgsadida mazkur
shaxslar bilan keng jamoatchilikni jalb etgan holda tushuntirish-profilaktika
ishlarini tizimli tashkil gilish, ularni maxsus ro‘yxatlardan chigarish bo‘yicha
mexanizm yaratildi.

Ushbu toifaga mansub 20 mingdan ziyod fugarolarning ichki ishlar
organlarining maxsus hisobidan chigarilishi jamiyatda katta ijobiy rezonans berdi
hamda xorijiy ~mamlakatlarning O‘zbekistonning diniy ekstremizmning
profilaktikasi bo‘yicha tajribasiga gizigishlariga sabab bo‘Imogda®.

Tajribamiz shuni ko‘rsatmoqdaki, birinchi galda yoshlarni ilm-ma’rifatga
o‘rgatish, ularga islom dinining insonparvarlik mohiyati, islom madaniyatining asl
gadriyatlarini yetkazish ekstremizmga qarshi kurashishning eng samarali vositasi
hisoblanadi. Mazkur magsadlarda hamda diniy-ma’rifiy sohani yanada

254



rivojlantirish,  milliy-ma’naviy merosimiz va gadriyatlarimizni  yanada
yuksaltirishga garatilgan qaror va farmoyishlar qgabul qilindi. Xususan,
O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev 2018-yilning 16-
aprelidagi Farmoniga ko‘ra quyidagilar diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan
takomillashtirishning ustuvor yo‘nalishlari etib belgilansin: “jaholatga garshi
ma’rifat” ulug‘vor g‘oya asosida dinning asl insonparvarlik mohiyatini, ezgulik,
tinchlik va insoniylik kabi fazilatlar azaliy gadriyatlarimiz ifodasi ekanligini keng
yoritish va bu sohadagi ilmiy-ma’rifiy faoliyatni jadal tashkil etish; islom va jahon
sivilizatsiyasiga bebaho hissa qo‘shgan ajdodlarimizning boy madaniy merosini
chuqur o‘rganish asosida yoshlarning ongu tafakkurini shakllantirish; dinni
zo‘ravonlik va qgon to‘kish bilan bir gatorga go‘yadigan buzg‘unchi yot
g‘oyalarning asl mohiyati va maqgsadlari hagida aholining, aynigsa, yoshlarning
xabardorlik darajasini oshirish; jamiyatda milliy va diniy gadriyatlarimizga yot
bo‘lgan g‘oyalarga nisbatan toqatsizlik muhitini shakllantirish; jamiyatda
bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat, mehr-oqgibat, tinchlik va totuvlikni, ijtimoiy-
ma’naviy muhit barqgarorligini ta’minlashda diniy-ma’rifiy soha vakillarining
daxldorlik hissi va ishtirokini yanada oshirish; diniy va dunyoviy bilimlar
uyg‘unligini rivojlantirish asosida ta’lim sifatini oshirish, diniy-ma’rifiy sohada
malakali kadrlarni tayyorlash, gayta tayyorlash va malakasini oshirishning yaxlit
tizimini yaratish belgilangan.®

Dunyoning turli nuqtalarida diniy aqidaparastlik va murosasizlik,
millatchilik va irgchilik ogibatida nizolar avj olib borayotgan bugungi tahlikali
zamonda ko*pmillatli va ko‘pkonfessiyali jamiyatda totuvlikka erishish asosida
demokratik islohotlarni amalga oshirish, bag‘rikenglik va millatlararo hamkorlikni
ta’minlash dolzarb ahamiyat kasb etmoqda.

Yurtimizda gadim zamonlardan turli dinga e’tigod qgiluvchi fugarolar o‘zaro
tinchlik va hamkorlikda yashab kelganlar. O‘lkamizning turli nugtalarida masjid,
cherkov va sinagogalar yonma-yon faoliyat ko‘rsatib kelgani, tariximizning eng

murakkab va og‘ir davrlarida ham ular o‘rtasida kelishmovchilik va mojarolar

255



bo‘Imagani xalgimiz uchun diniy bag‘rikenglik azaliy gadriyat ekanidan dalolat
beradi.

Bugungi kunda ham yurtimizdagi bag‘rikenglikning buyuk tarixiy
an’analariga monand ravishda O°‘zbekistonda fugarolarning vijdon va e’tigod
erkinligi ularning millati, irgi va diniy kelib chigishidan qat’iyy nazar to‘liq
kafolatlangan. Turli millat va din vakillari o‘rtasidagi hamjihatlikni mustahkamlash
borasida keng gamrovli va izchil siyosat amalga oshirilmoqda.

O‘z navbatida, mamlakatimizdagi mavjud konfessiyalar va turli millat
vakillari o‘zaro do‘stlik va ahillikda yashab, umummilliy yuksalish yo‘lida
xalgimizda milliy g‘urur va iftixor, vatanparvarlik va fidokorlik tuyg*ularini
shakllantirishga munosib hissa qo‘shib kelmogdalar.

Hech shubhasiz, O‘zbekistonning diniy ekstremizm va terrorizmga garshi
mafkuraviy kurash, fugarolarning vijdon erkinligini ta’minlash va diniy amallarini
bajarishlariga yanada qulay sharoitlar yaratish, yoshlarni azaliy milliy va diniy
gadriyatlar asosida barkamol etib tarbiyalash, ularni hozirgi tahlikali davrda turli
soxta va mutaassib g‘oyalardan avaylab-asrash borasidagi tajribasi boshga
mamlakatlarga namuna bo‘la oladi. Abdurauf Fitrat aytganidek, bu dunyo
hagigatan ham kurash maydoniga, sog‘lom tan, o‘tkir agl va yaxshi axlog esa bu
kurashning quroliga aylanib borayotganini chuqur anglab, shu borada jaholatga

garshi ma’rifat asosida ish olib borishimiz zarur.

IV bob asosiy xulosalar
- Sharq uyg‘onish davri madaniyati — umumjahon boyligidir. Diniy-ma’naviy
merosni o‘rganish, jaholatga garshi ma’rifat bilan kurashish, hozirgi zamon
muammolarini hal etishi mumkin. Bugungi kunning dolzarb vazifalaridan biri —
ziyorat turizmni rivojlanirish — bevosita diniy ma’rifiy merosni o‘rganish bilan
bog‘liq.
- Qadimdan yurtimiz hududida turli din va elat o‘z diniy gadriyatlari asosida

emin-erkin hayot kechirib kelgan.

256



- Vijdon erkinligi O‘zbekistonda Konstitutsiya bilan kafolatlangan. Vijdon
erkinligi huqugiga ko‘ra fugaro o‘zining dinga e’tigod qilish yoki e’tigod
etmaslikka, ibodat gilishda, diniy rasm-rusumlar va marosimlarda gatnashish yoki
gatnashmaslikka, diniy ta’lim olishga 0‘z munosabatini belgilayotgan paytda uni u
yoki bu tarzda majbur etishga yo‘l qo‘yilmaydi.

- O‘zbekistonning fugarolarning vijdon erkinligini ta’minlash va diniy
amallarini bajarishlariga yanada keng va qulay sharoitlar yaratish, yoshlarni azaliy
milliy va diniy gadriyatlar asosida barkamol etib tarbiyalash, ularni hozirgi
tahlikali davrda turli soxta va mutassib g‘oyalardan avaylab-asrash borasidagi
tajribasi boshga mamlakatlarga namuna bo‘ladi.

- 2017-yil 19-sentabrda Davlatimiz Rahbari BMT Bosh Assambleyasining 72-
sessiyasidagi nutgida Yoshlar huquglari to‘g‘risidagi xalgaro konventsiyani ishlab
chigish hamda maxsus rezolyutsiyani gabul gilish tashabbusi bilan chiqdi. 2018-yil
12-dekabr BMT Bosh Assambleyasida “Ma’rifat va diniy bag‘rikenglik”
rezolyutsiyasi gabul gilindi va jahonning yetakchi davlatlari va xalgaro tashkilotlar
tomonidan e’tirof etildi.

- Islom dini mutaassiblikni qoralaydi. Dindagi agida va qoidalarni ijtimoiy
hayotning barcha sohalariga ko‘r-ko‘rona qo‘llash va mutlaglashtirishga garatilgan
harakat — agidaparastlik — barcha dinlarda turli mazhab va yo‘nalishlar orasida,
shuningdek, dunyoviy jamiyatda keskinlik, nizo va to‘gnashuvlar kelib chigishiga
sababchi bo‘ladi va zo*ravonlikni yuzaga keltiradi.

- Diniy-ekstremistik guruhlar islomda gat’iyyan man etilgan ishlarni giladi:
begunoh odamlarni o‘ldiradi; tinch jamiyatda fitna chigaradi; amaldagi hukumat va
gonunlarga itoatsizlik giladi; mutaassib guruh a’zolari o‘zlarining soxta agidalariga
ergashmagan musulmonlarni “kofir”, “dinsiz”, ya’ni dindan chigganlikda ayblab,
asossiz hukm chiqaradilar;”hijrat” va “jihod”tushunchalarini noto‘g‘ri talgin etadi,
soxta iddaolar bilan yoshlar ongini zaharlaydi. Hanafiy ulamolarning xulosalariga
ko‘ra talab jihodi hozirgi kunda yo‘q.

- Ommaviy axborot vositalari — jamiyatimiz  jamoatchilik  fikrini
shakllantiruvchi kuchli qurol sanaladi. Diniy ekstremizmga munosabat, boshga

257



siyosiy jarayonlarga nisbatan bo‘lgani kabi insonlarning ijtimoiy ongida
shakllanadi.

- Terrorizm, zo‘ravon ekstremizm hech bir din, millat va sivilizatsiya bilan
alogador emas va bog‘lig holda talgin gilinmasligi kerak.

- Jaholatga qarshi ma’rifat bilan kurashish, xalgimizning ma’naviyati,
ma’rifatini yanada oshirish, yoshlarni sog‘lom dunyogarashli, ilmga intiluvchan
etib tarbiyalash kabi ezgu magsadlar uchun Imom Termiziy xalgaro ilmiy-tadgigot
markazi, Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgiqot markazi, O‘zbekistondagi islom

sivilizatsiyasi markazi tashkil etilgan.

Nazorat uchun savollar

1. Zardushtiylikning gaysi muhim ijtimoiy g‘oyalarini bilasiz?

2. Tangrichilikning asosiy g‘oyasi ganday ifodalanadi?

3. O“zbekistonda ziyorat turizmi rivojlanishi gaysi muammolarni xal gilishi
mumkin?

4. Moddiy-madaniy meros obyektlariga nimalar kiradi?

5. O‘zbekiston Respublikasining gaysi gonunlarida davlat va din o‘rtasidagi
munosabat tamoyillari ro‘rsatilgan?

6. O“zbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar
to‘g‘risida”gi (1998) gonunida missionerlik va prozelitizm hagida nima deyilgan?

7. Davlat va din o‘rtasidagi o‘zaro munosabatlarning gaysi modellarini bilasiz?

8. O‘rta asrlarda yevropadagi diniy murosasizlikning sababi nimada?

9. Ma’rifiy islomni targ‘ib etishning magsadi nimada?

10. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi va gonunlarida *“vijdon

erkinligi” ganday ifodalanadi?

11. Xalqaro bag‘rikenglik kuni nima uchun va gachon nishonlanadi?
12. “Axborot soat” va “Ma’naviyat kunlarini” tashkil etishdan maqgsad
nima?

13. O‘zbekistonning fugarolarning vijdon erkinligini ta’minlash va diniy
amallarini bajarishlariga ganday sharoitlar yaratilgan?
258



14. Islom dinida mutaassiblik va agidaparastlik ganday ta’riflanadi?

15. Islomda gat’iyyan man etilgan gaysi ishlarni diniy-ekstremistik guruhlar
qgiladilar?

16. Nima uchun ommaviy axborot vositalari —jamiyatimiz jamoatchilik fikrini
shakllantiruvchi kuchli qurol, deb sanaladi?

17. O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazi, Imom Termiziy xalgaro
iIlmiy-tadgiqot markazi, Imom Buxoriy xalgaro ilmiy-tadgiqot markazilarini tashkil
etishdan magsad nima?

18. Kommunikativ asosdagi axborot-targ‘ibot tadbirlarining gaysi shakllarini
bilasiz?

19. O‘zbekistonning ekstremizm va terrorizmga garshi mafkuraviy kurash
boradasidagi gaysi tashabbuslarini bilasiz?

20. Ma’rifiy islomni targ‘ib etishdan magsad nima?

IV modul bo‘yicha adabiyotlar ro‘yxati

1. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi. — T.: O*zbekiston, 2017.

2. O“zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-son
O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha
go‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiglash hagida garori. -

https://lex.uz/docs/4604155?0otherlang=1

3. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha
faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.—
2018-y.,16-aprel.

4. Mirziyoyev Sh.M. Xalgimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan eng
oliy bahodir. 2-jild. - T.: O“zbekiston, 2018.

5. Mirziyoyev Sh.M. “Milliy taraqqgiyot yo‘limizni gat’iyyat bilan davom ettirib,
yangi bosgichga ko*‘taramiz”. —T.: “O‘zbekiston” NMIU, 2017. — 31-b.

6. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b.

7. Boboyev X., Xasanov S. “Avesto” — ma’naviyatimiz sarchashmasi. T., 2001.

259


https://lex.uz/docs/4604155?otherlang=1

8.

10.

11.
12,

13.

14,

15.

16.

17.

No6parumoB 3., TynemeroBa I'., HcoxxkonoB P.- Jlunamuka pa3BUTHS
penuruoBefieHuss B Y30ekucTaHe (Ha MaTepualie aHajlu3a JUCCEePTAMOHHBIX
MCCIIE0OBAHMM MO penuruoBeieHuto ¢ 1992 no 2017 rr. u npaBUTEIbCTBEHHBIX
pemienuii). - “/IMHIIYHOCIWK (DaHUHUHT METOJOJOTHACH, EHJIAIlyBU Ba
yCIIyOUATHHY TaKOMILIAIITHPHUIIHUHT J10J13ap0 Macananapu’ mas3yunaaru |X
PecniyOnuka mnamwuii-amanuii koHpepeHuusicu. - TomkeHT, “TOMKEHT HUCIOM
YHUBEpCUTETH HampueTMaTOaa oupnammacu, 2017i. b. 10-14.

Isxogov M. Avesto: Yasht kitobi / Maxkamov tarjimasi. Toshkent, 2001.
Ishogov M.M. Unutilgan podsholikdan xatlar. — Toshkent: Fan, 1992;
Sug‘diyona tarix chorrahasida. — T.: Fan, 1990.

Maxwmynosa I'.T. @unocodckas cynHocts ABectsl. — T., 2011

Otaxo‘jayeva A. Ik o‘rta asrlar Markaziy Osiyo sivilizatsiyasida turk-sug‘d
munosabatlari. Monografiya. -T.: ART-FLEX, 2010.

PrBenanze O., CaunoBa A.X., AOaynnaeBa A.K. ABecra. 3aKOH IPOTUB JPBOB
(Bunernar)/AnantupoBaHHBIN MEpeBOJI, UcchenoBanne U komMmeHTapuu CII6.
N3zn-Bo [Monmurexnuueckoro yn-ta, 2008.- 300 c. ISBN 978-57422-17-93-0
PrBenamze O. Benukuil MIEIKOBBIM MyTh. DHUMKIONEANYECKUN CIIPABOYHUK.
JlpeBHOCTH u paHHee CpeI[HeBeKOBBe.T.2“3736CKHCTOH MUJLTAN
sHImkIoneauscu’”.-1999.- C.81-86.

VYpozoBa P.T.3apaymruiinukaa aén MabOymallapHUHT TapUXUU-MOKTUMOUI
Taxynuii. —1. 2013

S6nokoB W. H. Penurnosenenue : YueOHoe mocobue W y4ueOHBIN CIIOBApb-
MHUHUMYM 10 penuruoBenennto. — M. : 'apnapuku, 2000. — C. 272

Hasanboyev O°. O‘zbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy

tashkilotlar, ogimlar, mafkuraviy kurashning dolzarb yo‘nalishlari.— T.: TIU, 2014.
— 552-D.

18.

19.

Pahlavi Vendidad (Zand-i Jvit-Dev-Dat)/ Translit. Andtransl. in English by

B.T.Anklesaria. Bombay, 1949.

Pikkat K. Promoting peace through inter-cultural and -religious dialogue. //

Intern. scient.-pract.conf. of Tashkent Islamic University jointly with the
260



UNESCO Representative in Uzbekistan and Committee of the Religion affairs
under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan:
"Interconfessional dialogue and religious tolerance-guarantee of stability in
society."-P.16-19. In the same place: Wegmarshaus G.-R. The idea of
tolerance. - P. 146-149

20. Tulemetova G., Alimova M. European experience in supporting of religious
tolerance. — (Diniy bag‘rikenglikni go‘llab-quvvatlashda Yevropa tajribasi). —
/I TIU lImiy-tahliliy axborot, 2017, N 4.- ISSN 2181-7308.-B.37-40

IV-modul mavzulariga havola

! Shaked Sh. Zoroastrian Polemics against Jews in the Sasanian and Early Islamic
Period //lIrano-Judaica Il. Studies relating to Jewish contacts with Persian culture
through the ages.Ed. Sh.Shaked and A.Netzer. Jerusalem, 1990., 1990, p.87

2 Mole M. Un ascetism moral dans les livres pelevis? //Revue de I'histoire des
religions, 1959, P 156.

3 3 Preenamse, A.X.Caumona, A.K.AGnynnaeBa ABecta. 3aKOH MPOTHUB JI9BOB
(Bunesnar)/AnantupoBaHHbI TepeBOJ, uccienoBanne W kommeHTapum CIIO.
N3na-Bo Ionmurexunueckoro yH-Ta, 2008.- 300 ¢. ISBN 978-57422-17-93-0. C. 62.
4 Pahlavi Vendidad (Zand-i Jvit-Dev-Dat)/ Translit. Andtransl. in English by
B.T.Anklesaria. Bombay, 1949.

®> Bosworth, C.E.Al-Khwarazmi on various faith and sects, chiefly Iranian // Iranica
Varia: Papersin Honor of Professor Ehsan Yarshater. Aclr 30, 1990, P.12.

® Shaked Sh. Esoteric Trends in Zoroastrianism //Proceedings of the Israel
Academy of Sciences and Humanities. Vol. I1l. No.7. Jerusalem, 1969, P.189.

" Anquetil-Duperron A.N. Zend-Avesta.Ouvragede Zoroastre. T. - M. Paris, 1771.
& Boboyev X., Xasanov S.: “Avesto” — ma’naviyatimiz sarchashmasi. Toshkent,
2001; Jabborov: Otashparastlik va mugaddas “Avesto” / Antik madaniyat va

ma’naviyat xazinasi. Tarixiy-etnografik lavhalar. Toshkent, 1999; Isxoqov M.:

261



Avesto. Yasht kitobi / Maxkamov tarjimasi. Toshkent, 2001; Karimov T.:
Mugaddas “Avesto”. -Toshkent, 2000; Maxkamov A.. Avesto. Tarixiy-adabiy
yodgorlik. - Toshkent, 2001; Xomidiy X., Duschonov B.: “Avesto” va tibbiyot.
Toshkent, 2001; Otaxo‘jayeva A.: Ik O‘rta asrlar Markaziy Osiyo sivilizatsiyasida
turk-sug‘d munosabatlari. Monografiya. — T.: ART-FLEX, 2010; Ishogov M.M.
Unutilgan podsholikdan xatlar. — Toshkent: Fan, 1992; Sug‘diyona tarix
chorrahasida. — T.: Fan, 1990.

® Borganos, 1961; Ilepuxansan, 1973, 1983; Safa-Isfehani, 1980; Deroy, 1987;
Menukoga, 1985; C.T.I'an6apos, 1992; Pacynu, 1999; Caunos, A6aymnaes, 2000;
I'padpexumir, 1999; 2001; A.T.Ilepuxansu,1983; C.T.I'anGapos, 1992;
M.B.Meittapuuss, 1992; 1999; Mole, 1959, Grenet F. 1984

10 3 Preenanze, A.X.Caunosa, A.K.AGnymnaesa ABecta. 3aKOH HPOTHB I3BOB
(Bunesnat)/AnantupoBaHHbIN TepeBOj,, uccienoBanne u kommeHTapum CIIO.
N3n-Bo Ionmurexunueckoro yH-Ta, 2008.- 300 ¢. ISBN 978-57422-17-93-0

11 Safa-Isfehani, 1980, p.1

12 A T".Ilepuxansn: OOmectBo U npaso B Mpane B mapQsHCKMI M cacaHUACKHIA
nepuoasl - M., 1983, -C.248; C.T.I'an6apoB: Ilosmutrdeckue U mMpaBOBbIE HJICH B
ABecte. — ABTOoped.1Mcc.Ha COMCK.y4.CT.KaH I.;I0puI.H. - baky, 1992, -C. 15-17.

13 pahlavi texts / translated by E.W. West. Pt. V. Content of the Nasks. Delhi,
1965, p.35-152

14 Premanze D. Benukwii MIeTKOBBIM MyTh. DHIMUKIONEIUYECKUI CIPABOYHUK.
JIpeBHOCTbH U paHHEE CPEIHEBEKOBDE. T.:“V36eKucTON MULIHIA DHIUKJIONIEIUSICH .
- 1999. - C.81-86.

15 Ishogov M.M. “Avestodagi” ikki egiz ruh “uchrashuvi” masalasining talginiga
doir. — Konfessiyalararo mulogot va diniy bag‘rikenglik — jamiyat barqarorligi
garovi. \\ Xalgaro konferensiya materiallari to‘plami. — Toshkent, 2014-yil, 12-
noyabr. — 159-b — 162. I".'T.MaxmynoBa: ®unocodckast CyuHocTb ABECTHI. - 1.,
2011; R.T.Urozova. Zardushtiylikda ayol ma’budalarning tarixiy-ijtimoiy tahlili. —
T.2013.

262



16 Kapamaros X.C. V36eKkncToRIa MO3HI apTUKOIap Tapuxu. — 1.: JIDU, 2008. —
b.9

17" Alimova M., Nurahmedova B. Turkiy xalglarning gadimgi diniy e’tiqodlari
tarixidan. - Konfessiyalararo mulogot va diniy bag‘rikenglik — jamiyat barqgarorligi
garovi, Xalgaro konferensiya materiallari (12 noyabr; 2014; Toshkent) /
O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Toshkent islom
universiteti. — Toshkent: Toshkent islom universiteti.- 2014.- B. 207-208

18 Qgilov C. X-XI asrlarda Movarounnahrda e’tigod va diniy bag‘rikenglik
siyosati// Xalgaro konferentsiya materiallari to‘plami. — Toshkent, 2014 vyil, 12
noyabr. — B.163

19 PBaiitenosa H. CBeTckocTh Kak TapaHT IMBHIM30BAHHOTO Pa3BUTHS
rocynapcrBa\ Mar. mex. koH(.«McnaM B COBPEMEHHOM CBETCKOM TOCYIapCTBE»
MaB3yAaru Xajgkapo KOH(epeHIus Marepuaiapu Tymiamu. - bumkek, 27-29
ceHTs0pp, 2017#. — C.85-89

20 O“zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha
faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmoni.— 2018-
y.,16-aprel.https://lex.uz/docs/-3686277

21 3pépar TypusMuHU puBOKIaHTHpUIN 6YuMu- https://religions.uz/pages/7

22 \Jazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha qo‘mita hamda “Vaqf”
xayriya jamoat fondi hamkorligida “Vaqgf” xayriya jamoat fondining tashkil etilishi
va foliyatiga bag‘ishlangan matbuot anjumani.

23 O“zbekiston Respublikasining “Madaniy meros obyektlarini muhofaza gilish va
ulardan foydalanish to*g‘risida” gonuni.-https://www.lex.uz/docs/-
25461?0therlang=1

24 "Axt o BeporepnumocTu" (aurn. Toleration Act, 1689), 3aKoH, NPUHATHIHA
AHTJINHCKUM MmapJI1aMCHTOM, I[OHYCKaIOHII/Iﬁ TCPIUMOCTb 110 OTHOHICHHUIO K
MPOTECTaHTaM, HE NMPU3HABABIIUM O(UIIMATIBHOMN [IEPKBU AHTIINH.

25 Ofzbekiston Respublikasining “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar
to‘g‘risida”gi (1998) gonun, Ne 3—7 moddalari.

263


https://lex.uz/docs/-3686277

26 Pezomonus 'enepanbhoiit Accam6neeit OOH 72/176 ot 19 nexabps 2017 roxa -
https://undocs.org/ru/A/RES/72/176

2l Pezomonus 72/136 TenepanbHoii Accambneeit OOH ot 11 nexadps 2017 roxa -
https://undocs.org/ru/A/RES/72/136

28 Abdulaziz Mansur. Qur’oni karim ma‘nolarining tarjima va tafsiri. — T.:
«Toshkent islom universiteti» nashriyot-matbaa birlashmasi, 2016. 624-b.

29 KoposukoB A.B. UcnaMckuii skcTpeMu3M B apabCkux cTpaHax. — M.: Hayka,
1990 .- 77 c.

%0 Tulepov A. IShID fitnasi. T.: “Movarounnahr”, 2015. 16-b.

31 Islom. Entsiklopediya: A-H. — T.: «O*zbekiston milliy entsiklopediyasi» Davlat
iIlmiy nashriyoti, 2003. 170-b.

32 Milliy g‘oya: targ‘ibot texnologiyalari va atamalar lug‘ati— T.: Akademiya,
2007, 93-b.

3 S6nokos M.H. Pemuruosesnenue: YueGHOe MocoOue M ydeOHBINA CIOBaph-
MUHHMYM 10 penurnoseneHuro. — M.: 'apaapuku, 2000. — C.215

% Milliy g‘oya: targ‘ibot texnologiyalari va atamalar lug‘ati.— T.: «Akademiya»,
2007. 137-b.

% O“zbekiston Respublikasining “Ekstremizmga garshi kurash to‘g‘risida”gi
gonuni. 2018-yil 30-iyul (Ne O’RQ-489). - // Xalq so‘zi. - Ne 156 (7114). -
Toshkent. 2018 y.

% Kapasnu A. I'. AHanmM3 KOHIENTyalbHBIX Mojelell TeppopusMa // Matepuaisl
4-i1 mex . HayuH. KoH}. — M.: MITHMO, 2009. — C.165.

37 ITo6aes W.I1. CoBpeMEHHBII TEPPOPHU3M: PETHOHAILHOE M3MEPEHHE. — POCTOB-
Ha-Jlony: CKHL] BITIO®Y, 2009. — C. 31.

38 Koposukos A.B. McnaMckuii skcTpeMu3M B apabckux cTpaHax. — M.: Hayka,

1990.-77 ¢
% Tlamkosa JIL.H., Tapamyxu FO.B. TIpodunaktuka (npeaynpexacHue)
AKCTpEMHU3Ma U TeppopusMa. MeToanueckoe nocodue AJisi MponaraHaucToB. - M.:

YHuBepcuterckas kaura, 2010. — C. 141-143, 243
264


https://undocs.org/ru/A/RES/72/176
https://undocs.org/ru/A/RES/72/136

40 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-
sahih: (Ishonarli to‘plam): 1-kitob. 11-hadis. — T.: “O‘zbekiston milliy
ensiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008 — 12-b.

41 Tam xe, 1742-hadis. 286-b.Kopan. Ilepesox cmbicnos. Cypa 8 «Anb-AHDans -
(«/1oObraax), ast 25.

42 Kopan. ITepeBos cMbiciioB. Cypa 8 «Anb-AH(anb» - («1o6buar), asr 25.

43 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-
sahih (Ishonarli to*plam). 2-kitob. 7081-7082-hadislar. — T.: “O*zbekiston milliy
ensiklopediyasi”” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008.— 543-b.

4 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-
sahih (Ishonarli to‘plam). 1-kitob. 2957-hadis. — T. : “O‘zbekiston milliy
entsiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008.— 513 b.

4 Imom Tahoviy. Al-Agidatut-tahoviya // Aqoid matnlari. A.Mansurov tarjimasi. —
T.: Toshkent islom universiteti, 2011. — 37 b.

% Imom A’zam. Fighi akbar // Aqoid matnlari. A.Mansurov tarjimasi— T.:
Toshkent islom universiteti, 2011. — 26-27 b.

47 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-
sahih (Ishonarli to‘plam). 1-kitob. 3078-3079-hadislar. — T. : “O‘zbekiston milliy
ensiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2008. 537-b

48 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-
sahih (Ishonarli to‘plam). 1-kitob. 10-hadis. — T.. O‘zbekiston milliy
ensiklopediyasi Davlat ilmiy nashriyoti, 2008. — 12-b.

49 Oltin silsila. Sahihul Buxoriy. 2-juz.—T.: Hilol-nashr, 2013.— 648-b.

50 Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’ as-
sahih (Ishonarli to‘plam). 2-kitob. 3004-hadis. — T.. Of‘zbekiston milliy
ensiklopediyasi Davlat ilmiy nashriyoti, 2008.— 520-b.

°1 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning 2019-yil 15-
iyunda Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari bo‘yicha kengashning Bishkekdagi

265



nutqi. - http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-
mirziyoyevning-osiyo-15-06-20109.

52 O“zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi, 57 modda. — T.: O“zbekiston, 2017.

% Tlamkosa JIL.LH., Tapamyxu FO.B. TIpodunaktuka (npeaynpexacHue)
IKCTpEMHU3MA U TeppopusMa. MeToanyeckoe nocodue A NponaraHaucToB. — M.,
YuuBepcuterckas kaura, 2010. — 259 c.

% TalKeHTCKas MeXIyHapoaHas KoH(epeHIus no Adranucrany «MuUpHBIH
mporecc, COTPYAHUYECTBO B cdepe O€30macHOCTH ¥ PETHOHAIBHOE
B3aumoyeicTeuey. -27.03.2018 http://uza.uz/ru/politics/prinyata-tashkentskaya-
deklaratsiya-po-afganistanu-27-03-2018

% O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 19-sentabrdagi PF-5542-sonli
“Terroristik, ekstremistik yoki boshga tagiglangan tashkilot va guruhlar tarkibiga
adashib kirib golgan O*zbekiston Respublikasi fugarolarini jinoiy javobgarlikdan
ozod etish tartibini takomillashtirish to*g‘risida”gi farmoni. “Xalq so‘zi”, 2018-yil
20-sentabr.

% O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2018-yil 16-apreldagi PF-5416-sonli
“Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari
to‘g‘risida” farmoni. “Xalg so‘zi”, 2018-yil 17-aprel; Mirziyoyev Sh.M.
Xalgimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan eng oliy bahodir. 2-jild. - T.:
O‘zbekiston, 2018; O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 2018-yil
22-iyundagi 466-sonli “O‘zbekiston xalgaro islom akademiyasi faoliyatini tashkil
etish va go‘llab-quvvatlash chora-tadbirlari to‘g‘risida” qgarori.
www.lex.uz/docs/3791929

266


http://uza.uz/ru/politics/prinyata-tashkentskaya-deklaratsiya-po-afganistanu-27-03-2018
http://uza.uz/ru/politics/prinyata-tashkentskaya-deklaratsiya-po-afganistanu-27-03-2018
http://www.lex.uz/docs/3791929

ADABIYOTLAR VA ELEKTRON-TA’LIMRESURSLARI
O‘zbekiston Respublikasi gonunlari, O‘zbekiston Respublikasi Rahbarining
farmon, garor va nutglari.

O*zbekiston Respublikasining Konstitutsiyasi. -T.: O‘zbekiston, 2017 .-
40-b.

2017-2021-yillarda O‘zbekiston Respublikasini rivojlantirishning beshta
ustuvor yo‘nalishi bo‘yicha Harakatlar strategiyasi. - O‘zbekiston Respublikasi
Prezidentining farmoni. - PF-4947-son 07.02.2017.

O’zbekiston Respublikasi Prezidentining Qadimiy go‘lyozma manbalarni
saqglash, tadqgiq va targ‘ib gilish tizimini yanada takomillashtirish chora-tadbirlari
to‘g‘risidagi PQ-2995-sonli garori 24.05.2017. www.lex.uz

O’zbekiston Respublikasi Prezidentining Ma’naviy-ma’rifiy ishlar
samaradorligini oshirish va sohani rivojlantirishni yangi bosgichga ko’tarish
to‘g‘risida. PQ-3160-sonli garori 28.07.2017. www.lex.uz

O“zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev Bishkekda
o‘tgan Shanxay Hamkorlik Tashkiloti sammiti hamda Tojikiston poytaxti
Dushanbe shahrida bo‘lib o‘tgan Osiyoda hamkorlik va ishonch choralari
bo‘yicha kengashning beshinchi sammitidagi nutglari. 14-15 iyun,

2019y. http://luza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-
mirziyeevning-osiye-15-06-2019

Mirziyoyev Sh.M. Xalgimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan
eng oliy bahodir. 2-jild. - T.: O*zbekiston, 2018.

Mirziyoyev Sh.M. Qonun ustuvorligi va inson manfaatlarini ta’minlash —
yurt taraqqiyoti va xalq farovonligining garovi. - Ofzbekiston Respublikasi
Konstitutsiyasi gabul qilinganligining 24 vyilligiga bag‘ishlangan tantanali
marosimdagi ma’ruza. — T.: O‘zbekiston, 2017. — 48-b.

Mirziyoyev Sh. Erkin va farovon, demokratik O‘zbekiston davlatini

birgalikda barpo etamiz. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti lavozimiga kirishish
267


http://www.lex.uz/
http://www.lex.uz/
http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-
http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-
http://uza.uz/oz/politics/zbekiston-respublikasi-prezidenti-shavkat-mirziyeevning-osiye-15-06-2019

tantanali marosimiga bag‘ishlangan Oliy Majlis palatalarining go‘shma majlisidagi
nutq.- Toshkent : O*zbekiston, 2017. — 56-b.

Q. Mirziyoyev Sh.M. Buyuk kelajagimizni mard va olijanob xalgimiz bilan
birga quramiz. Mazkur kitobdan O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat
Mirziyoyevning 2016-yil 1-noyabrdan 24-noyabrga qadar Qoragalpog‘iston
Respublikasi, viloyatlar va Toshkent shahri saylovchilari vakillari bilan o’tkazilgan
saylovoldi uchrashuvlarida so‘zlagan nutglari o’rin olgan /Sh.M.Mirziyoyev. —
Toshkent: O*zbekiston, 2017. — 488-b.

10. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev BMT Bosh
Assambleyasining 72-sessiyasida so‘zlagan nutgi. Nyu-York shahri, 2017-yil 19-
sentabr. O*zbekiston ovozi, 2017-yil, 21-sentabrdagi Nel117 (32.332)

11. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning Oliy
Majlisga murojaatnomasi. 22-dekabr 2017-yil. Toshkent: O‘zbekiston NMIU, —
2018. - 72-b.

12, Mirziyoyev Sh.M. “Milliy taraqgiyot yo‘limizni gat’iyyat bilan davom
ettirib, yangi bosgichga ko’taramiz”. -T.: “O‘zbekiston” NMIU, 2017. — 31-b.
13. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 23 noyabrdagi 946-

son O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari bo‘yicha
qo‘mita to‘g‘risidagi nizomni tasdiglash hagida garori.

14, O‘zbekiston  Respublikasining  “Ekstremizmga  garshi  kurash
to‘g‘risida”gi gonuni. 2018-yil 30-iyul (NeO’RQ-489). - // Xalqg so‘zi. - Ne 156
(7114). - Toshkent. 2018 y.

15.0°zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5416-sonli “Diniy-ma’rifiy soha
faoliyatini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to*g‘risida”gi farmoni.— 2018-
y.,16-aprel.

16. O‘zbekiston Respublikasining “Madaniy meros obyektlarini muhofaza
qilish va ulardan foydalanish to‘g‘risida” gonuni. T., 2013.
Asosiy adabiyotlar

1. Abdusamedov A.E. Dinlar tarixi.- T.: O‘zMU, 2004.-208-b.

268



Ibragimov E.F. va b. Jahon dinlari tarixi: Mutaxassislik fanidan o’quv-
uslubiy go‘llanma. - Toshkent: TIU, 2007. —48-b.

Muhamedov N., Alimova M. Dinshunoslik fanini o‘gitish metodikasi.
O’quv go‘llanma.—~ T.: 2017, — 360-b.
4, Xasanov A. va boshqgalar. Islom tarixi. Darslik.-T.: TIU, 2008.

Hasanboyev O’ Ofzbekistonda davlat va din munosabatlari: diniy
tashkilotlar, ogimlar, mafkuraviy kurashning dolzarb yunalishlari. — T.: TIU, 2014.
— 552-b.

Introduction to the study of religion. Hillary Rodriguez, Jon S. Harding.-
Routledge&Francis Group, London and New York, 2008.

Qo‘shimcha adabiyotlar
1. Buxoriy, Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil. Sahihi Buxoriy: Al-jome’
as-sahih  (Ishonarli to‘plam). 2-kitob. 3004-hadis.—-T.: Ofzbekiston milliy
ensiklopediyasi, 2008.— 520-b.

2. Ishogov M.M. Sug‘diyona tarix chorrahasida. — T.: Fan, 1990.

3. Ishogov M.M. Unutilgan podsholikdan xatlar. — T.: Fan, 1992,

4. Komilov N. Tasavvuf yoki komil inson axlogi. — T.: Yozuvchi, 1996.

S. Ma’naviy tahdidlar:  missionerlik va  prozelitizm/Mas‘ul muharrirlar:
B.To’raev, O.Yusupov. — T.: Movarounnahr, 2011.

6. Milliy g‘oya: targ‘ibot texnologiyalari va atamalar lug‘ati— T.:
Akademiya, 2007. — 93-b.

1. Oltin silsila. Sahihul Buxoriy. -T.: Hilol-nashr, 2013.- 648-b.

8. Ochildiyev A., Najmiddinov J. Missionerlik: mohiyat, maqgsadlar,

ogibatlar va oldini olish yo‘llari (yuz savolga - yuz javob). — T.,2008.

9. Rudolf U. Al-Moturidiy va Samargand sunniylik ilohiyot maktabi. Mas*ul
muharrir —Z.Munavvarov. Rus va nemis tillarida. R.Qobulova va G*.Mahmudov

tarj. Imom al-Buxoriy xalgaro jamg‘armasi. T. 2001.

269



10. Tulepov A. Islom va aqgidaparast ogimlar. O’quv qgo‘llanma. T.:
Movarounahr, 2014. -93-b.

11. Tulepov A. IShID fitnasi. T.: Movarounahr, 2015. — 16-b.

12. O‘zbekiston ulamolari. Yo‘ldoshhojaev H., Qayumova I.; mas‘ul muh.
U.Alimov, B.Bobojonov; O‘zbekiston musulmonlari idorasi.-T.: Movarounahr,
2015. — 496-b.

Chet tillardagi adabiyotlar

JlonoJiHUTEIbHAS JIUTEpPaTypa:
1. ABecta. 3akoH mnpoTuB 3BoB (Bumemar)/AnmantupoBaHHBIN TEPEBO,
uccienoBanue U kommeHnrtapuu. - J.PrBenanze, A.X.Caupora, A.K.AGaynnaesa
CII6. U3n-Bo [Monutexnudeckoro yH-Ta, 2008.- 300 c. ISBN 978-57422-17-93-0
1. AsumoBa H.X. Xusnennas wucropum (life history) kak ogHa wu3
pasHoBUHOCTEN Onorpaduyeckoro meroaa. T., 2010
2. AnnpocoB B.I1. Uano-tuberckuit Oyaau3mM. JHIUKIONETUICCKUNA CI0BaPh:
MoHorpadus. M.: Poccuiickas akanemust Hayk. MH-T BocTtokoBenenust. 2011.-488¢
3. babamxkanos b.M. Kokanjackoe XaHCTBO: BJacTh, IIOJIMTHKA. Penurwus.-
Tokwuo-Tammkent 2010.-Yangi nashr, 2010. - 2010. -744c.
5. babamxkanos b., MymunoB A., I'ymamoB C., 3usgor Ill., Kamunor M.,
Kapumos I'., Tomes H., Tomesa III. Katanor cyduiickux npousseaenuit XVIII -
XX BB. u3 cobpanus Uucrturyra BocrokoBenenus um. AOy Paiixana an - bupynu
AH PVY3. I'epmanus: 2002, -358 c.
6. babamxanos b. K Bonpocy o BocnpusiTiu craryca cyduiickoro mraiixa (Ha
npuMepe Xamka Axpapa).// Arabia Vitalis. ApaOckuii BOCTOK, HUCJIaM, JPEBHSS
ApaBus / CO. crareit, nocesienubiid 60-neruto B.B. Haymkuna. - M.: Bocrounas
auteparypa, 2005.
7. babamxanos b. BospoxaeHue pgesTenbHOCTH Ccy(QuUiCKUX Tpynm B
V36ekucrane.//Cydusm B LlentpanpHoit A3zun (3apyOexubie uccienoBanus): CO.
cr. mamsatu Opurna Maiiepa (1912-1998). /Coct. u otB.pemakTop A.A.
Xucmarynus.- CI10. @unonoruveckuit pakynsrer CIIOIY, 2001 1. - (A3naruka).

C. 331-360
270



8. babamxanoB b. Anmmxkanckoe Bocctanue 1898 roma u "MycylbMaHCKUI
Boripoc" B Typkecrane (B3MIsAbl "KOJOHU3ATOPOB" M "KOJOHU3UPOBAHHBIX').-
"Islamic Area Studies" Tokyo University.-Ab Imperio, 2/2009.- 200 c.

9. babamkanos b.M., MymunoB A.K., A. ¢on Krorenbren. JucmyTb
MYCYJbMaHCKUX PEIUTHO3HBIX aBTOPUTETOB B LleHTpanbHOl A3un XX Beka.

10.  babaxanos III. Benmukue Myxamaucel 0 MUPE U APYXKOEe MEXAY HapodaMu
(13 mectu OOIIENTPU3HAHHBIX COOPHUKOB XaaucoB). T.1998

11. Bepuapa [lx.Baiicc. lyx mycynbmanckoro mpasa. (ycyn an-¢ukx)/ Ilep. c
auria. CII6.: "Usmarenscto "I, 2008. -320 c.

12.  bépron [Ix. MycynbeMmaHcKoe npenanue: Beeaenue B xaaucosenenue /Ilep.c
auria. CII6. "UsmarensctBo "JIUJIS", 2006. -304 c.

13. buxaepman I'. DH1ukIoneus ciMBOJIOB. M., 1996.

14.  bpeckas O. Penmurnoenenue B bemapycu XXI Beka: KOHTEKCT COLMOJIOTA
pemuruu. /[ Mexa. HaydHO-TIpakTH4. KOoHQepeHIws "PenmurnoBenenue Ha
MOCTCOBETCKOM TpocTpancTBe", bpect 21 - 22 ¢epans 2009

15. T'apypoB VY. Hcnamckoe penuruo3Hoe oopa3oBaHue B Y30€KUCTaHE: BUepa U
ceromus. \\CBETCKOCTb M pEIUTUs B MYCYJIBMAaHCKHX CTpaHax: IOHUCK
paumonasibHOro cootHomenus. PHIIL nm. Mmama Byxapu. ®@ong um. @. D6epta
Iox pex. 3.1.Mynasaposa u P.J. Kpymu. -T.2005. -C.155-122

16. I'upu K. UnTepnperanus kyabtyp. - M.: POCCIIOH, 2004

17. Hanunesn O.I'., Tapanenko B.M. Penuruosenenme. VYueOnuk. Cepus:
Oo6pazoBarenbHbiii cTannapt XXI. M3patensctBo Dkcemo. 2005. - 480 ¢ Jepuin
P.A. IlaMATHUKY UCTOPUU, PEIIUTUU U KYJIbTYphl B Y30ekucrane. T.- 1994

18. [lropkreitm O. DnemeHTapHble (OPMBI PEIUTHO3HON KU3HU. TOTeMHCTHYECKAs
cuctema B ABctpanuu. B kH.: Penuruosenenue. Xpecromatus / IlepeBos ¢ aHri.,
HeM., ppanir.- M., ka. oM “Yuuepcurer” 2000

19.  Uo6parumoB 3. Hexotopble acnekThl MOAX0a K MPEAMETY PETUTHOBEICHUS
3aMaJIHOEBPONEHCKUX U CEBEPOAMEPUKAHCKUX yueHbIX.//Mex. koHd. THUY:
"MeXKOH(pECCHOHANbHBIN AHANOr W PEIMTHO3Hasi TOJEPAHTHOCTb - TapaHTHUs
coranbsHoOM cradbmnsHocTH", 12.1114. - C.21-24

271



20. Hcoxxonon P. ®unocodus ucnama. Yu. moc. "TUY" - 2013
21. MHcnamumzamusi W cakpalibHble pojociioBHble B lLleHTpanbHOM  A3uu.
Hacnenue Hcxax baba B HappaTUBHOM M TeHeanornyeckon Ttpamunusx. OTB
penaxrops! Jesun u Yuc, A.K.Mymunos.-Tom I, 2013 r. Towm II, 2008r.
22.  UcoxxonoB P. ®unocodus ucnama. Yu. noc. "TUY" - 2013.
23. KymaeB Y. CBeTCKOCTh M PEIUTHO3HOCTH: TPAKTOBKU TOHITHH U YCIOBUS
rapmonnuHoctH //"Paradigmata poznani®. - Praha, 2014. - Ne 1. - C. 27-32.
24. KymaeB Y. OcoOEHHOCTH PEIMTHO3HON KYJIbTYphl B IPABOBOM TOCyAapcTBe //
Penmurus Hayka oOmiecTBo: mpoOjeMbl W MepCcrneKTuBbl B3aumopeicTsus: I
MexayHap. Hay4.-ipakT. KoH}., HoA0pb 2013 1. "Sociosfera-CZ".-C. 109-111
25. Jlo6azoBa O. Penurunosenenue. Yueouuk/ O6mr.pen.mpod. B.M.XKykosa.-3-¢
u3a.,uchp. u gomn.-Poctos u/[l; "®enukc", 2004-416¢
26. Marenkas A.B., Campirua C.M. Penurunoegenme. Kparkuit Kkypc.
N3narenbctBo @enukc. 2008. - 224 cTp.
27. Ilcuxonoruss penuruit: ydyedbHoe mnocooue / W.b. Appamkun; Tomckuii
NOJINTEXHUYECKU yHUBepcuTeT. -Tomck: U3a-so TIIY, 2011.-277 c.
28. Panyrun A.A. BBemeHue B peIUTHOBEJCHUE: TEOPHUS, WCTOpUS U
COBpPEMEHHOCTh. M., 1999.
29. MymunoB A.K. 3amaun MOATOTOBKM CIlELUATMCTOB-penuruoBenos// VI
Pecnn.  Hayu.-mpakT.  KOH(].-  AKTyadbHble  NpOOJEMbI  METOIOJOTUU
pEJIMTHOBEIEHUS, COBEPIIIEHCTBOBAHNE METOJIMK U MOAXO0/0B K ero u3yuyeHuto. CO.
Hay4. Tpya TUY .- 2014.- C.44-48
30. Miromnep M. Beenenue B HayKy o penurun: YeTbipe JIEKIIUH, TPOUYUTAHHBIC
B Jlonnonckom KoponeBckom mHcTuTyTe B heBpane - mapre 1870 roma. / Ilep. ¢
auri., npeaucioBue u komMeHtapun E. C. DnGaksu. I[lox o6m. Pen.A. H.
Kpacuuxoga. - M.:Kamwxknsiit oM "Yausepcuret": Breicmias mikona, 2002. - 260 c.
31. Kpemep I'. T'ocymapcTBo ¥ penurus B COBPEMEHHOM HCIAMCKOM MHpE:
BCTYyNUTENbHbIE 3aMedanusi. CBETCKOCTh U PEJMIUg B MYCYJIbMAHCKHUX CTpaHax:
MOUCK panuroHanbHOro cootHouenus. Ilog pen. 3.M.MynaBBapoBa u P
Kpymm.- C. 16 -22.- T.2005

272



32. ManunoBckuii b. Marus, Hayka u penuru.-13-po «Peda-0yk», 1998.r.

33. Marubaesa P.b. Ucnamckoe Bepoyuenue (Kanam). Yu.moc. T.: TNV, 2013

34. Muctuka. Pemurms. Hayka. Krnaccukum MHPOBOTO peIMTHOBEICHUS.

Amntognorus. /Coct. u o6m1. pea. A.H. Kpacaukosa. - M.: Kanon+, 1998

35. OcHoBel penurnoBeneHus: Yue6./F0.d. bopynkoB, W.H.f610ko0B,

K.M.Huxomaer u ap.; [log pen. U.H. SI6nokoBa. 2-e¢ u3a. mepepad. u mom.- M.:

Bricmr.oik., 1998.- 480 c.

36. IIpozopoB C. MHoroob6paszue popm ObITOBaHHS MCIamMa KaK UCTOPUYECKas

OCHOBa BEPOTEPIUMOCTH B COBPEMEHHOM MHOTOKOH(ECCHOHAIBHOM 00111ecTBe. //

Mexnaynap. koHdp. THUY "MexkoHpecCHOHATBHBIN IUAOT W PEIUTHO3HAS

TOJIEPAHTHOCTD - TapaHTHsl COLMaNbHOM cTabunbpHOCTH", 12 HO62014. - C.33-35

37. PaxummxanoB [I., MyparoB Jl.-XanucoBenenue: yudeOHoe mocobue //T.:

"TowkeHT ucnom ynusepcutetu", 2012,

38. PenurnoBenenue: YuebHnoe mocooue/ [lox pen. M.M. IllaxnoBuu. - CIIO.:

[Tutep, 2008. - 432c¢.

39. Penurus u MOJOACKH B COBPEMEHHBIX MYCYJIbMAaHCKUX OOIIIEeCTBaXx.

Pecnybnuk. HaydHO-TipocBeTUTENbCKUM 1LIeHTp Mmama byxapu. ®@ong um. O.

D6epra.- ITox pen. 3.M1.Mynassaposa u P.J. Kpymm. -T.2007

40. PrBemamze O.B. Benuwkuii meaKkoBbII  MyTh.  DHIMKIONCIUYECKUN

cripaBo4HUK.- T.1999

41. PrBemamze D.B., CammoB A.X., A6aymraes E.B. Ouepku mo wucropuu

[MBWJIM3ALMK IPEBHETO ¥Y30eKHUCTaHa: rocy1apCTBEHHOCTh U mipaBo.- T.2000

42. Taunop 3. IlepBoObiTHas KynbTypa. M., "U3na. Ilonut. murepatypsr”, 1989.

43. Tpummarmm Jx. C. Cydwuiickue opaena B wucname./Ilep. ¢ aHrm.

A.A.CtaBuHckoi nog pen. u npeauci. O. @. Axkumymkuna. M.: «Codusy», W1

«I"emmocy».-2002.-480 c.

44,  TynemeroBa I'. AKTyaJabHbIE BOIIPOCHI TOJIEPAHTHOCTH HAYYHON JIUCKYCCHH

(Ha mpuMepe PEeTUTHOBETYECKUX AUCKYCCHiA B By3ax Y30ekucrtana)/ The culture of

tolerance in the context of globalization: methodology of research, reality and

prospect. - Mat. of inter. scientific confer. on May 13-14, Prague 2014. - Pp. 34-37
273



45. TynemeroBa [I'. Brusaue penuruoszHoro Qakropa Ha  XapakTep
MEXOTHHUECKUX OTHOMeHHL.\\Y30ekucTon-6a?pukenr auép.-T.: "Y36ekucron",
2007.-C.107-112

46. Tynenos A. Cmyta UT'WJI. T.: MaBepannaxp, 2015.-107 c.

47. VY36exku /OtB.pen. 3.X.Apudxanosa, C.H.Abamwmn, [[.A.Ammmoa; UH-T

ATHOJIOTMM M aHTpomnojorun uMm. Muknyxo-Maknas PAH; Uu-t uctopun AH

PecnyOnuku Y30ekucrana. - M.: Hayka, 2011. - 688 c. (Hapoab! 1 KyabTyphl).

48.  ®pomm D. [Icuxoananus u penurus// Umets unu 66116?7- M., 1990.

49.  ®pnazep J. M. 3omotas BeTBb. M. 1983

51.  ®pezep J. 1. Ponbkiop B Berxom 3asere. M.: "[lonut. nut.", 1990.

55.  ®peiin 3. bynymee ognoi wmo3un / [lcuxoananus. Penurus. Kynbrypa.

M.1991.

56. Yarrepewxu C., Hartu . Uunwuiickas ¢unocodpus.- M.: «bykuHuCTY,

1994.-416 c.

57. DnbaksH E. Penurnosenenue. CrnoBapb.-M.: Akagemudeckuid rpoekt, 2007. -

640 c.

1. Azimova Nodira and Saurjan Yakupov. Traditional Uzbek Family: Selection of
a Marriage Partner. Paper to Eighth Annual Central Eurasian Studies
Conference. Indiana University. Bloomington. Indiana, March 30, 2001.
International Conference.

2. Babadzanov B. “On the History of the Nagsbandiya mugaddidiya in central
Mawara'annahr in the late 18th and early 19lh centuries” // Muslim Culture in
Russia and Central Asia from the 18th to the Early 20" Centuries/ Ed. by Anke
von Kuegelgen, Michael Kemper, D. Yermakov. Berlin: Klaus Schwarz Verlag,
1996. T. 1. S. 385-413

3. Babadzanov B. Islamowov Sh. Sharia for the Bolsheviks? Fatwas on Land
Reform in Early Soviet Central Asia // Islam, Society and States across the
Qazaq Steppe (18th- early 20th centuries). - Vienna, 2013. p. 52-78

4. Bachofen I. Ya. Der Mythos vom Orient und Okzident. Eine Methaphysik der
alten Welt, Fufl. Muench., 1956.

274



. Bowker John (Hrsg.) Das Oxford -Lexikon der Weltreligionen. Frankfurt am
Main. -2003. -S.1154

Conermann S. Das Mittelmeer zur Zeit der Mamlukenherrschaft in
Aegypten und Syrien (1250-1517) - Vorbemerkungen zu einer
globalgeschichtlichen Perspektive, in: Michael Stolz(Hg.), Bd. 3, Bern 2013, S.
21-60.
. Conermann S. Geschichtsdenken der Kulturen. Eine kommentierte
Dokumentation. Suedasien - von den Anféngen bis zur Gegenwart. Band 2: Die
muslimische Sicht (13.-18. Jahrhundert). Frankfurt a.Main 2002.
. Conermann S., Rheingans Jim (Eds).-Narrative Pattern and Genre in
Hagiographic Life Writing: Comparative Perpectives from Asia to Europa.
Berlin 2014.-Studien des Bonner Zentrumf fuer transkulturelle Narratologie. -
Bd.7
. Franzmann M, Gaertner C., Koeck N.-.Religiositaet in der saekularisierten
Welt.-Theoretische und empirische Beitraege zur Saekularisierungsdebatte in
der Religionssoziologie.-Veroeffentlichungen der Sektion Religionssoziologie
der Deutschen.- 2006. -433 S.- SBN 978-3-531-90213-5

10.Frazer J.G. Psyche’s Task: a Discourse Concerning the Influence of

Superstition on the Growth of Institutions.- Macmillan Publishers Ltd and Co.,
London, 1909

11.Gafurov U. T. The role of religious education and religious studies education in

the ideological struggle against manifestations of religious fanaticism and

extremism among young people.-Vienna, 2013

12.Frick H. Vergleichende Religionswissenschaft. Berlin und Leipzig, 1928.

13.James William. The Varieties of Religious Experience. -1902

14.Husserl E. Allgemeine Einfuerung in die Reine Phaenomenologie/-Halle

(Saale) 113.

15.Khaliyarov A. Cash Wagf in the Khnate of Khiva during the 19th Century.

Bonn, I0A. -2014

275



16. Hock Klaus. Einfiihrung in die Religionswissenschaft. ISBN 978-3-534-24664-
94. Auflage, Darmstadt, 2011. 205 S.

17.Kramer G. (2004) State and Religion in the Modern Islamic. Secularity and
Religion in Muslim countries: searching for a rational balance: Introductory
Remarks (based on materials from the International Scientific-Practical
Conference "Secularity and religion in Muslim countries: searching for a
rational balance" (pp.150-155). Scientific and Educational Center of al-Imam
al-Bukhari, Tashkent Islamic University, National Human Rights Center of the
Republic of Uzbekistan & Fridrich Ebert Foundation, Samarkand.

18.Frazer J.G. Totemism and Exogamy. Edinburg 1887. - 96 p.

19.Frick H. Vergleichende Religionswissenschaft. Berlin und Leipzig, 1928.

20.Lieth H. Deutsch-Usbekischer Christlich-Islamischer Dialog: Religion und
Zivile Gesellschaft. Informationstheor. Betrachtung. USF, Uni Osnabrueck-
2004

21.Mueller Max. Antropological Religion.-1892.

22.Mueller Max. Psychological Religion.-1893.

23.Nizomiddinov N., Qodirov A. Lectures in English on Religious and Philosophic
Teachings of Southeast Asian Countries.-T.: ,, TomkeHTHCIOMYHUBEPCUTETH
Hampuét-marbaadbupnammacu.2016.144 p.

24.Pikkat K. Promoting peace through inter-cultural and -religious dialogue.//
Intern. scient.-pract.conf. of Tashkent Islamic University jointly with the
UNESCO Representative in Uzbekistan and Committee of the Religion affairs
under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan:
"Interconfessional dialogue and religious tolerance-guarantee of stability in
society."-P.16-19

25. Schleimacher F.D.E. Ueber den Unterschied zwischen Naturgesetzt und
Sittengesetzt.-1825

26. Schrode P., Simon U.: Die Sunna leben. Zur Dynamik islamischer

Religionspraxis in Deutschland, Wuerzburg: Ergon. (Muslimische Welten 5)

276



27.Schrode P., Die Totengeister der Uiguren. Beobachtungen zu Islam und
Gesellschaft in Ostturkestan, Berlin: Klaus Schwarz Verlag. (ANOR 19) 2007

28.Stegmann Ricarda, Einfuehrung in die Religionswissenschaft. Philosophische
Fakultaet, Universites Friburgersis, 2012

29.Tiele, Cornelis Petrus. Grundziige der religionswissenschaft.-Tlbingen und
Leipzig, Mohr, 1904.- 70 S.

30.Tulemetova G., Karabaeva D. Social principle of islamic banking and financial
system. // International scientific-practical conference of Tashkent Financial
Institute, on the theme: “The role of the banking and financial institutions in
accelerating the modernization, technical and technological renovation of the
economy” — Tashkent, 2014. - P.39-42

31.Wegmarshaus G.-R. The idea of tolerance.// Intern. scient.-pract.conf. of
Tashkent Islamic University jointly with the UNESCO Representative in
Uzbekistan and Committee of the Religion affairs under the Cabinet of
Ministers of the Republic of Uzbekistan: “Interconfessional dialogue and
religious tolerance-guarantee of stability in society.”-P.146-149

32.Wilson B.: The Social Dimension of Sectarianism. Oxford/UK 1990: Oxford
University Press

Elektron ta’lim resurslari
www.religions.uz
www. lex.uz
www.muslim.uz
www.buxoriy.uz
www.bukhari.uz
www.pravoslavie.uz
www.catholic.uz

www.bibles.uz

© © N o o bk~ w D PE

WwWWw.ziyonet.uz

©

www.edu.uz
277


http://www.religions.uz/
http://www.lex.uz/
http://www.muslim.uz/
http://www.buxoriy.uz/
http://www.bukhari.uz/
http://www.pravoslavie.uz/
http://www.catholic.uz/
http://www.bibles.uz/
http://www.ziyonet.uz/
http://www.edu.uz/

11.
12.
13.

14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.

www.uchportal.ru

www.methodika.uz

www.pluralism.org — www.pluralism.org— Pluralism Project at Harvard
Approaches to the Study and Teaching of Religion

Dinshunoslik tadgigotlar markazi - www.religiopolis.org

Electronic library. Download books free

www.sastor.com — Scholarly

www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion

www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion

www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion

www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html— Studying Religion

278


http://www.uchportal.ru/
http://www.methodika.uz/
http://www.pluralism.org/
http://www.pluralism.org/
http://www.religiopolis.org/
http://www.sastor.com/
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html
http://www.a/
http://www.as.ua.edu/rel/studyingreligion.html

GLOSSARIY

1. Abbos ibn Abdulmuttalib (Abbas b. Abd al-Muttalib; taxminan 565-

652/53) Muhammad payg‘ambar (s.a.v.)ning amakisi.

2. Abbosiylar (the Abbassides;) — 749/750-1258-yillardagi Abul-Abbos as-

Saffoh asos solgan arab xalifalari sulolasi.

3. Abdulmuttalib ibn Hoshim (Abd al-Muttalib inh Hashim), — qurayshiylar

avlodidan Muhammad payg‘ambar (s.a.v.) ning bobosi. Madinada tug‘ilgan.

4. Abdulqodir al-Jiloniy, Abdulqodir Giloniy (Abd al-Qadir al-Jilani,

Abdulgadir Gilani) (taxminan 1077-1166) — Qodiriya tarigatining asoschisi.

5.

10.

11.

12,

Abd (arab. - qul, banda) aksariyat musulmonlar ismining tarkibiy gismi
(mas., Abduazim, Abdulaziz).

Obdasta (fors. — suv va dasta), oftoba, tahorat uchun ishlatiladigan idish.
Abib (Abib) yahudiy tagvimining birinchi oyi, mart-aprel, boshoglar oyi.
Bobil gamalidan so‘ng “Nisan” deb atala boshlagan.

Ablegat (ablegate) Rim Papasining elchisi. Hozir Rim Papasining xorijdagi
diplomatik vakili nuntsiy, deb yuritiladi.

Aboda (abodah) yahudiycha atama bo‘lib, xudoga zamon va makonda
mistik xizmat qilishni bildiradi; murakkab diniy marosimlarda mistik
tajribaning amaliy ifodasi.

Abramiylar (the Abrahamites) — XVIII asrda Bogemiyada (Chexiya)
vujudga kelgan protestantlik harakati.

Absistensiya (absistention) — katolitsizmda go‘shtli taomdan tiyilish. Keng
ma’noda spirtli ichimlik, tamaki va boshga mast giluvchi moddalardan voz
kechish.

Absolyut (the Absolute, the one; lot. Absolutus) shak-shubhasiz,
cheklanmagan, mutlag. Din falsafasida tagdirni belgilashda xudoning to‘liq
oliy hokimiyati to‘g‘risidagi ta’limot; barcha mavjudotning abadiy,
0‘zgarmas dastlabki asosi bo‘lib, yaxlit, umumiy, boshi ham oxiri ham yo‘q,

deb tasavvur etiladi va har ganday nisbiy va shartli borliqga garshi go‘yiladi.

279



13.

14.

15.

16.

17,

18.

19.

20.

21,

Abu (arab. - ota so‘zining izofa holatidagi shakli) - arablar va b. musulmon
xalglarda ko*pchilik kunyalarning tarkibiy gismi. Mas., Abu Rayhon
Beruniy va b.

Abu Bakr (Abu-Bekr; tax. 572-634). Muhammad payg‘ambar (s.a.v.) ning
safdoshi, gaynotasi, birinchi xalifa.

Acharya (sanskrit. Acharya. char ildiz. = izdosh.). Hinduizm, buddizmda,
jaynizm dinlarda ustoz nomii, u o‘zi ta’limotlarga amal qiladi va
izdoshlariga ta’lim beradi.

Av (Ab) — yahudiy tagvimining iyul-avgust oylari. Quddusdagi birinchi va
ikkinchi ibodatxonalarning vayron etilishi (mil.av.586 va 70 mil.yil) va
yahudiy xalqi tarixidagi boshga ko‘plab gayg‘uli vogealarga atab tutiladigan
Tisha beav (poklanish) marosimi.

Avatar (avatar. sanskr. - (gavdalanish) hinduiylikda Vishnu xudosining
yerda jasorat ko‘rsatuvchi Krishna, Rama, boshga gahramonlar va jonivor
giyofasida mujassamlanishi.

Ave Mariya (Ave Maria) — xristian Katoliklarining Bibi Maryamga
murojaatlarini 0‘z ichiga oluvchi diniy yoki erkin matnga yozilgan musiqiy
asar. F.Shubert, L.Kerubini, Sh.Guno kabi atogli kompozitorlar “Ave
Mariya” ariyalari mualliflaridir.

Averroizm (Averroism) — XII-XVI asrlarda G*arbiy yevropadagi falsafiy
yo‘nalish bo‘lib, Ibn Rushd (Averroes)ning dunyoni abadiy, yaratilmagan va
yagonaligi, barcha uchun umumiy bo‘lmish “Dunyoviy aqgl” to‘g‘risidagi
g‘oyalarini rivojlantirgan. Averroizm katoliklar tomonidan goralangan.
Avesto, Ovasto (parf. apastak = matn) — zardushtiylik dinining mugaddas
kitobi. Uning gisgacha matni — Zand (Zend-Avesto, Xorda Avesto, Kichik
Avesto), deb nomlangan.

Avidya (avidya) 1) buddizmda tamoman o‘zgarish va unga munosib
ravishda azoblanishning asosiy o‘n ikki sabablaridan biri; 2) hinduiylikda —

metafizik bexabarlik bo‘lib, barcha yo‘nalishlarda an’anaviy fikrni sansarada

280



22,

23.

24,

25.

26.

217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

individumning o‘zgaruvchan va qiyinligining dastlabki sababi, deb

hisoblanadi.

Avtokefaliya (autocephalia — 0°‘z-0‘zini boshgaruvchi) — cherkovlarning

ma’muriy mustaqilligi.

Agiografiya (hagiography, hagiology, saints' lives) — 1) anbiyolar hayoti

hagidagi adabiyot; 2) avliyolar, ruhoniylar hayoti va tabarruklikning tarixiy-

diniy jihatlarini o‘rganuvchi fan sohasi.

Agiokratiya (hagiocracy, hagiarchy) - kohinlar yoki avliyo, deb

hisoblanadigan shaxslarning hukmronligi.

Agni (Agni(s)) — Veda va hinduiylik mifologiyalarida asosiy xudolardan

biri; olov xudosi, oila himoyachisi, jonlantiruvchi kuch, nasllarga sog‘liq

beruvchi, zulmat va iblislarni ta’qib etuvchi.

Advent (the Advent season) — 30 noyabrdan boshlab, Rojdestvodan avvalgi

to‘rt yakshanbani o‘ziga mujassamlagan vaqt. Xristianlar advent paytida

post (fast) tutadilar.

Adept (adherent, disciple) — 1) qaysidir ta’limot, g‘oyaning tarafdori,

izdoshi; 2) gandaydir ezoterik ta’limot, sekta va h.k.ning sirlarini bilgan

Kishi.

Adona, Adonay (Adonai) — yahudiylik ibodatida “Yahve” ismining o‘rniga

tavsifli ishlatiladigan xudoning ismlaridan biri. Yahvega chuqur hurmat

yuzasidan uning ismini aytish tagiglangan.

Adxarma (adharma) — hinduiylikda nohaglik, yolg*on, nogonuniylik.

Azon (azan, adan) — muazzin yoki imom (kichik masjidlarda) tomonidan

namozga chagiruv.

Azroil (Azrael, death angel) — yahudiylar, xristianlar va musulmonlarda —

o‘lim farishtasi.

Alvasti, yalmog‘iz (witch, hag), afsonaviy sehrgar ayol, sehr-jodu

gobiliyati evaziga shaytonga jonini sotgan jodugar xotin.

Ali avlodlari (Alids) — xalifa Ali va uning xotini, Muhammad payg‘ambar

(as)ning qizi Fotimaning zurriyotlari. O‘rta asr musulmon davlatlaridagi
281



34,

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.
42.

43.

ba’zi sulolalar (ldrisiylar, Fotimiylar, Zaydiylar) Ali avlodigi borib tagaladi.
Marokashdagi alaviylar o‘zlarini Ali avlodlaridan, deb biladilar.

Ali ibn Abu Tolib (Ali b. Abi Talib) — islom tarixida to‘rtinchi xalifa,
Muhammad payg‘ambar (as)ning amakivachchasi, kuyovi, safdoshi.

Aliya (aliyah) yahudiylarni boshga yurtdan ona vataniga qaytishining
umumiy nomi; Aliya le-Tora (ivritcha —“Toraga ko‘tarilish” — shanba
kunlari va bayramlarda sinagogada ibodat marosimida Toradan boblar o“qgish
uchun analoy (ya’ni, tepasi giya baland, to‘rtburchak stol)ga chigishi.
Alliluyya (hallelujah, (h)alleluiah, alleluia, alleluja) ivritcha —“Xudoni
alganglar”. Bibliya va Toraning yunoncha matnida ushbu algov tarjima
gilinmagan.

Alloh (Allah) - islomda barcha mavjudot, ya’ni osmon, er va insonni
yaratgan; olamning mutlag hukmdori, Qiyomat kunining egasi, yakka va
yagona Xudo.

Amaterasu (Amaterasu) — sinto xudolari panteoni boshlig‘i, quyosh xudosi
va yapon imperatorlarining ona ajdodi.

Amerika mahalliy cherkovi (Native American Church, Peyotism, the
Peyote Church) = Amerika mahalliy xalglarning umummilliy gabilalararo
tashkiloti. 1944-yildan beri amal qgilib kelayotgan cherkov bo‘lib, peyotistlar
va xristianlarning diniy ibodatlarini birga go‘shib olib boradi.

Amerika pravoslav cherkovi (the Orthodox Church in America) — 1970-
yilda Rus pravoslav cherkovi tomonidan mustaqillik (avtokefaliya) berilgan.
Amida — Budda - Amitabxining yaponcha ismi.

Amin (amen) — ibodat va xutba oxirida ularning rost ekanligini tasdiglash
magsadida yahudiylik, xristianlik va islom dinlarda aytiladigan so‘z.

Amon (Amon) — Qadimgi Misr dinida oliy xudo.

Amnadnoii (lectern, desk) (yunon. analoeon lavh). Xristian cherkovda diniy kitoblar,

xochlar va b. go'yiladigan baland giya usti stol.

44,

Anafema (anathema, curse, ban, anathematisma) — Cherkovdan chetlatish,
lana’tlash, dindan chigarish, murtad, deb e’lon qgilish.
282



45.

46.

47.

48.

49.

50.

o1.

52,

53.

54,

55.

Anaxita (Anahita) — zardo‘shtiylik mifologiyasida daryo ma’budasi,
hosildorlik xudosi.

Andxaka (andkhaka; sansk. so‘gir). Hinduiylikda ko‘r demon, Shivaning
1000 boshli so‘qgir o*g‘li.

Anitya, anichcha (anitya) — beqgarorlik (impermanence); buddizmdagi
markaziy tushuncha bo‘lib, unga ko‘ra, ong ogimining barcha tashqi va ichki
unsurlari begarordir.

Antropogenez (anthropogenesis) — insonning kelib chigishi va rivojlanishi
jarayoni to‘g‘risidagi fan.

Anubis - gadimgi misrliklar e’tigodida dastlab o‘lim xudosi, so‘ng
o‘liklarni, shuningdek, gabriston (nekropol), ko‘mish va mo‘miyolash
marosimlari homiysi.

Apokalipsis (apocalypse) 1) xristian. Oxir zamon ta’limoti; 2)
"Apokalipsis" (the Apocalypse, qisq. Apoc) — havoriy loan Bogoslov
tomonidan yozilgan Yangi Ahdning oxirgi kitobi.

Apokriflar (the Apocrypha) xristianlikda — inkor etilgan kitoblar; kitob
muallifining mavhumligi, kech paydo bo‘lganligi yoki boshga sabablarga
ko‘ra cherkov tomonidan gonunga kiritilmagan kitoblar.

Apologetika (apologetic writings, (the study of) apologetics) 1) xristian
ilohiyoti yo*‘nalishi bo‘lib, aglga tayangan dalillar yordamida o‘z ta’limotini
himoyalash va oglash bilan shug‘ullanadi; 2) keng ma’noda diniy ilohiyot
yo“nalishi.

Apsaralar (Apsarases, Apsarasas) — vedizm va hinduiylik mifologiyasida
yosh, yarim ilohiy, samoviy mavjudot; yarim xudolar-gandxarvalarning
xotinlari yoki mahbubalari, ma’shuqalar va raqgosalar.

Aranyaki (the Aranyakas) - diniy-falsafiy mulohazalarga ega so‘ngi Veda
matnlari.

Aretologiya (aretology) axloqgiy ilohiyotning yaxshi fazilatga o‘rgatuvchi

bo‘limi.

283



56.

57,

58.

59.
60.

61.

62.

63.

64.

Aron kodesh (the holy ark, aron (ha)kodesh) — Tora o‘ram qog‘ozi
joylanadigan javon, mugaddas sandig, u odatda sinagoganing sharqiy
devoriga zinapoya bilan barobarlikda o‘rnatiladi.
Arxat (arhat) - buddizmda mugaddaslikka erishgan inson, har ganday nafs,
nafrat va jaholat bilan kurashgan tagvodor; arxatlar tarkibiga Budda
Shakyamunining yaqinlari va keyingi avlodlarning ko‘pgina izdoshlari
Kiradi.
Arxiepiskop (archbishop, arch-flamen, Abp., abp., Arch., Archbp) — xristian
cherkovi ierarxiyasida bosh ruhoniy.
Asava (asava) — buddizmda razil istak, gunohga sabab bo*luvchi gizigish.
Askeza (astsisizm, askesizm, (buyuk) asketizm) — zohidlikni targ‘ib giluvchi
dinity tajriba, o‘zini tuta bilish, ochlikni bostirish, nafslarni tiyish va
hokazolarga asoslangan diniy hayot amaliyoti; asosan insonni (odatda
rohibni) kamolotga etkazish uchun.
Asuralar — (sanskrit. asu "hayot kuchi". 1) Vedizmda oliy toifali xudolar
(suralaridan) fargli o‘laroq, quyi darajadagi xudolar nomi. Vedalardagi
Indra, Mitra, Surya ko‘pincha asuralar deb ataladi. 2) Asuralar buddizmida
a) demonlarga aylantirilgan xudolar; b) jonzot o‘limdan keyin tushadigan 6
olamdan birining nomi; v) ongi yovuzlik girdobida b o‘lgan mavjudot.
Ateizm (atheism, antitheism) — xudoni va ilohiy kuchlarni inkor etishning
tarixiy xilma xil shakli; diniy tasavvurlar, ibodatlar yolg‘onligini ta’kidlash
bilan xarakterlanadi.
Atxarvaveda (the Atharva-Veda) — Vedada zikr etilgan teosofik va
kosmogonik madhiyalar, afsunlar, gaytariglar to‘plami
Augsburg diniy bitimi (the Peace of Augsburg, the Augsburg Peace) —
1555 yil 25 sentyabrida Augusburg reyxstagida protestantlik knyazlari va
imperator Ferdinand | ofrtasida imzolangan kelishuv bo‘lib, nemis
katoliklari va protestantlari o‘rtasidagi urushga chek qgo‘ygan; Augsburg
diniy dunyosi — hukmdorga dinni tanlash va o‘zga dindagilarga ko‘chib
o‘tish huqugini tanlash imkoniyatini berib, “hukumat kimniki bo‘lsa, e’tiqod
284



65.

66.

67.

68.

69.

70.

71.

72.

73.

uniki” (subjects should follow the religion of their ruler) prinsipini (cuius
regio, eius religio) joriy etdi.
Autodafe (auto-da-fy, auto de fy) — Ofrta asrda xristianliklik sudi
inkvizitsiya hukmini ijro etish yuzasidan gunohkorning omma oldida o‘tga
tashlash marosimi.
Axriman (Ahriman) - zardushtiylikda yovuzlikning bosh xudosi,
Axuramazdaning dushmani.
Axura Mazda, Axuramazda (Ahura-Mazda, Ormazd, Ormuzd) -
zardushtiylikda oliy iloh, dunyoning yaratuvchisi, insoniyat himoyachisi.
Aqgidaparastlik — dindagi agida va qoidalarni ijtimoiy hayotning barcha
sohalariga ko‘r-ko‘rona go‘llash va mutlaglashtirishga garatilgan harakatlar.
Ahd - gasam bilan berilgan va’da, topshiriq. 1) Qur’onda ahd — Allohning
0°z bandalariga bergan va’dasi va bandalarining Alloh oldidagi iltijo va ahdu
paymonlarini bildiruvchi bargaror tushuncha. 2) Yahudiylikva xristianlikda
mugaddas kitoblar nomlari.
Baptistlar (the Baptists) - (yunoncha “suvga cho‘ktirish”). XVII asrda
Angliyada paydo bo‘lgan protestantlik yo‘nalishi tarafdorlari. “Kishi dinni
ongli ravishda o‘zi ixtiyor gilmog‘i zarur”, degan qoidasiga binoan baptistlar
fagat voyaga yetganlarnigina chogintirishga olib boradilar.
Baraka (baraka) — islomda Alloh payg‘ambarlar, avliyolar, imomlarga,
sufiy shayxlarga ulashgan rohat, farog‘at.
Bahoizm (the Bahais(ts) — Eronda shakllangan bahoiylik ta’limoti. Xudo va
barcha dinlarning birligini ta’kidlaydi. Bahoizm asoschisi Mirzo Xusayn Ali
(Mirza Husayn Ali, Bahoulloh) 1863-yilda 0‘z yuksak vazifasini e’lon
gilgan. Bahoiylar uni Krishna, Budda, Muso va h.k. payg‘ambarlarning
davomchisi hisoblaydilar. Hozirgi kunda Butunjahon Bahoiylik e’tigodi
markazi Hayfada (Isroil) joylashgan. O‘zbekiston Respublikasida 6 tasi
bahoiy jamoalari ro‘yxatdan o‘tib o‘z faoliyatini olib bormoqda.
BBB (the World Fellowship of Buddhists, WFB) — 1950-yilda tuzilgan
uyushma — Buddistlarning Butunjahon Birodarligi.

285



74,

75.

76.

77.

78.
79.

80.
81.

82.

83.

84.

85.

Benediktinlar — taxminan 530 vyillarda Italiyada Benedikt Nursiyskiy asos
solgan gadimiy va yirik katolik rahbari ordeni a’zolari.
Benu (Benu) — 1) Qadimgi Misr mifologiyasida laylak shaklidagi xudo; 2)
Quyosh xudosi Ra jonlarining biri ( uning joglaridan birining nomi “ba”). 3)
Qadimgi yunon dinlarida gagnusning nomi.
Beruniy, Abu Rayhon (Abu-al-Rayhan Muhammad ibn-Ahmad-al- Biruni)
— (973 y.da Xorazmda tug‘ilgan); O‘rta Osiyolik buyuk olim. XI asr
Hindiston dinlari va fanlari bo‘yicha tadgiqot olib borgan. “Hindlarning
aglga sig‘adigan va sig‘maydigan ta’limotlarini aniglash Kitobi”
(“Hindiston”) muallifi.
Bia, Biya (Biya) — Qadimgi Yunon mifologiyada go‘zallik va qudrat
ma’budasi.
Bibi Maryam — islom dinida Iso payg‘ambarning onasi.
Bibliya (the Bible, Bib., the Holy Scripture, the Scriptures, the Book of
God, the Sacred Book, the Book of Books, the Book) — xristianlikda
mugaddas kitoblar va risolalar majmuasi. Yunoncha “biblia” so‘zidan
olingan bo‘lib, “kitoblar” ma’nosini bildiradi.
Bid’at (bid'ah) islom agidalariga xilof ish, harakat yoki g‘oya, ta’limot.
Bismilloh (bismallah, bismillah, basmalah) —“Bismillohi-r-rahmani-r-
rahiym”; “In the name of Allah, the Merciful, the Beneficient”; “Mehribon
va rahmli Alloh nomi bilan”, degan iborasi.
BMI (MWL the Muslim World League) - Butunjahon Musulmonlar Ittifoqi
(ligasi).
Bobil minorasi (the (Tower of) Babel) diniy manbalarda — inson Kibrini
bosish uchun Xudo vayron gilgan “Osmon balandiligidagi minora”. U
insonlar bir-birlarini tushunmasliklari uchun tillarni gorishtirib tashlagan.
Bobil Talmudi (the Babylonian Talmud, the Talmud Babli) - V (VI) asrda
tuzilgan bo‘lib, yahudiylikda eng to‘liq va nufuzli, deb topilgan.
Braxmavarta (Brahma-varta) - vedizm va braxmanizmda xudolar yaratgan
mugaddas mamlakat, oriylarning eng gadimgi yurti.

286



86.

87.

88.

89.

90.
91.
92.

93.

94,

95.
96.

97.

Braxma-loka (brahma-loka) — hinduiylik va buddizmda samoviy ruhlar

amal giluvchi koinotning gismi.

Braxman (Brahma(n)) — 1) hinduiylikda keng qamrovli irriatsional

ma’naviy substantsiya, eng oliy borlig. 2) kohinlarning gadimiy (oliy)

tabagasi (varna) vakili.

Brit-mila ((brit) milah, bris, b'rith, berith) - yahudiylikda yangi tug‘ilgan

o‘g‘il bolani xatna gilish marosimi.

Budda (Buddha (Sakyamuni) - mil.avv. 623-544-yillarda buddizmga asos

solgan Sidxartxa Gautamaning ismi bo‘lib, “nurlangan”dan so‘ng Budda

Shakyamuni, deb atalgan.

Bxava (bhava) buddizmda, hinduiylikda - abadiy mavjudlik ishtiyoqi.

Bxaga (Bhaga) — Veda mifologiyasida boylik va muhabbat xudosi.

Bxuta (bhut, bhuta) - 1) hinduiylikda afsun bilan boshga tusga kira oladigan

yovuz ruhlar, Shivaning yo‘ldoshlari; 2) buddizmda yer va havoni egallab,

har bir daraxt, imorat va boshgalarda yashovchi ko‘rinmas ruhlar.

Vaal (Baal) — Finikiya, Falastin va Suriyadagi hosildorlik va urush xudolari.

Ularga xizmat qgilish qurbonlik gilish bilan bog‘lig, shu jumladan insonlar

bilan ham. Kohinlar Vaalning e’tiborini tortish uchun o‘zlariga nayza yoki

xanjarlar sanchishgan, gichgiriq bilan uni chaqgirishgan.

Vajra 1). Vedizm va hinduizm mifologiyasida, tishli disk, Idrning

momagaldiroq chagiruvchi gurzi; 2) Buddizmda - qudrat va bargaror ramzi,

ko'plab Budda va Bodxisatva rasmlarida uchraydi; chagmoq chaqishi kabi

bir lahzali yo‘rishish ramzi.

Vayshya (Vais(h)ya) — savdogarlar, dehgonlar, hunarmandlar toifasi.

Vagf (wagf) - islom targalgan hududlarda davlat tomonidan, shuningdek,

ayrim kishilar tomonidan diniy muassasalar, masjidlar, madrasalar ixtiyoriga

daromaddan foydalanib turish, ammo sotmaslik sharti bilan o‘tkazilgan yoki

vasiyat gilib goldirilgan mol-mulk.

Valiy (arab. avliyo so‘zining birligi) — 1) tasavvufda Allohning zoti va

sifatlarini yaxshi bilgan, gunoh ishlardan o‘zini saglovchi, dunyo
287



98.

99.

100.

101.

102.

103.

104.
105.

106.

lazzatlaridan yuz o‘giruvchi kishi; 2) Xudoga yaqin odam, uning amrlarini
bajaradigan.

Valpurgiya kechasi (the Walpurgis Night; katolik avliyosi Valpurg
nomidan kelib chiggan.) 1) may oyining 1-kechasi; gadimgi germanlarda
bahorning boshlanish bayrami 2) german xalq rivoyatlariga ko‘ra
yalmog‘izlar bayrami, “jinlar bazmi” (a witches' Sabbath).

Varna (varna) — Qadimiy Hindiston jamiyati ierarxiyasidagi to‘rt asosiy
tabagalar umumiy nomi.

Varfolomey kechasi (the Massacre of St. Bartholomew('s Day), St.
Bartholomew('s Day) Massacre) — 1572-yilning 23-dan 24-avgustiga o‘tar
kechasi va undan keyingi ikki kun Parijda katoliklarning protestant-
gugenotlar ustidan o‘tkazgan qonli jazosi; Varfolomey kechasi vaqtida
Parijda va boshga qator shaharlarda 3 mingga yagin gugenotlar yo‘q
gilingan.

Varshava bitimi (the Compact of Warsaw) — Polshadagi katolik bo‘Imagan
aholining diniy erkinligi to‘g‘risida 1573-yilda gabul gilingan bitim.
Vatikan (the Vatican) — katolik cherkovining markazi va Rim Papasining
garorgonhi.

Veda (the Veda(s) sanskr. “bilim” - 1) hindularning mugaddas kitobi, eng
gadimgi braxmanizm matnlar to‘plami va ta’limoti. 2) tor ma’noda -
hinduiylik an’anasidagi to‘rt gadimgi matn, mugaddas madhiyalar majmui:
Rigveda, Samaveda, Yajurveda, Atxarvaveda.

Vedana (vedana) — buddizmda — his-tuyg‘u, sezgi.

Vedanga (Vedanga) - diniy marosimlar, tilshunoslik, she’r o‘lchovi va
nazariyasi (metrika), astronomiyaga bag‘ishlangan VVeda matnlari.

Vedanta (Uttara) Vedanta) (sanskrit. aynan Vedalarning oxiri) - Vedlar
davrining oxirida rivojlangan va hozirgi paytda rivojlanayotgan keng

targalgan diniy va falsafiy ta’limot.

288



107.

108.

109.

110.

111.

112.

113.

114.
115.

116.
117.

Vijdon erkinligi (freedom [liberty] of conscience, personal [individual]
liberty, libertinism) — har bir insonning fikrlash, dinga e’tiqod qgilish yoki
ishonish erkinligi.

Vizantiya (Byzantium, the Byzantine [Eastern, lower] Empire) — Rim
imperiyasi (IV-XV) qulagandan so‘ng uning sharqgiy poytaxti gismida
(Konstantinopol) tashkil etilgan mamlakat.

Vikariy (vicar, curate, altarist, vicaire) — 1) ruhoniy o‘rinbosari; G‘arbiy
xristianlikda gavm rohibining yordamchisi — qgavm vikariysi (kyure);
katoliklarda ruhoniy, bosh ruhoniy yordamchisi; anglikan cherkovida gavm
ruhoniysi. Rim Papasi katolik cherkovining boshlig‘i sifatida Iso vikariyasi
(the vicar of Jesus) unvoniga ega.

Vinaya (Vinaya) — buddizmda axlogiy-etik ta’limotlar, qoidalar, amrlar,
ahdlar va h.k.ning. umumiy nomi.

Vinaya-Pitaka (the Vinaya-Pitaka, theVinayapitaka) — buddizm gonunlari
Tripitakaning “Monax intizomining savati” nomli birinchi ko‘p jildli kitobi,
ya’ni axlogiy tarbiya bo‘yicha yo‘rignoma.

Vifleem (Bethlehem, the City of David) - Falastindagi Quddusdan
janubdagi shahar. Payg‘ambar va podshoh Dovud vatani, Isoning tug‘ilgan
joyi.

Vishnu (Vis(h)nu) — braxmanizm va hinduiylikda oliy saglovchi, najotkor
xudo. O‘rta asrlarda Vishnuning avatarlari, ya’ni uning mujassamlangan
giyofalari e’zozlanardi: podshoh-askar bo‘lmish Krishna va afsonaviy
maxluglar dushmani - Rama.

Voxu Mana (Vohu Manah) — zardushtiylikdagi “Ezgu o‘y”.

. Galaxa (halacha, halakah) — Toraning har bir alohida gonuni, shuningdek,
yahudiy jamiyatining hayotini tartibga soluvchi Talmuddagi gonunlar
majmuyi.

Ganesha (Ganes(h)a) — hinduiylikda donishmandlikning filboshli xudosi.

Gemara (Gemara) — Talmudning gismi, Mishna sharhi.

289



118.

119.

120.

121.

122.

123.

124,

125.

126.

127.

128.

129.

Genoteizm (henotheism) — boshga xudolarga ishonchni saglagan holda bitta

bosh xudoga ishonish.

Germenevtika (hermeneutics) — qadimiyligi yoki ko‘pma’noligi bois

dastlabki ma’nosi aniq bo‘Imagan diniy matnlar sharhi, usullari to‘g‘risidagi

ta’limot.

Gnom (gnome) - G‘arbiy Yevropa mifologiyasida er tagida yashovchi

soqolli mitti odam bo‘lib, tog‘larda va o‘rmonlarda er tagidagi boyliklarni

himoyachi.

Gunoh (sin, trespass, wrongdoing, the wrongs, evil, guiltiness) diniy

tushuncha bo‘lib, har ganday, ixtiyoriy va ixtiyoriy bo‘lmagan, anglamay,

ishda, so‘zda, hattoki, fikrda diniy amrlardan chekinish,

Gurdvara (gurdwara) - sikxiylikdagi ibodatxona.

Guru (guru, goora, gooroo) — hinduiylik dinidagi ma’naviy ustoz;

Panjobdagi sikxiylar diniy jamoasining boshlig‘i (the Guru).

Deizm (deism) - falsafiy-diniy ta’limot bo‘lib, unda xudo dunyo

yaralishining dastlabki sababi sifatidagina tan oladi; deizmga ko‘ra xudo

Koinotni yaratdi, birog unda sodir bo‘luvchi ishlarga aralashmaydi.

Dekan (dean) - katoliklarda va anglikanlarda — kafedral soborning yoki

kapitulyar cherkovning katta ruhoniysi; rohiblikning dastlabki vagtlarida u

o‘nlikka bo‘lingan va 10 rohibning rahbari dekan, deb nomlangan.

Demon (daimon, d (a) amon), bir gator dinlarda xudo(lar)ga garshi chiggan

farishta, jin.

Demonologiya ko'plab gadimiy diniy va falsafiy ta’limotlarning ajralmas

gismi, sehr-jodu amaliyotining nazariy asosi; jinlar, ruhlarni o‘rganadigan

ilohiyotshunoslik sohasi.

Din (religion, faith, rel., relig.) = diniy e’tigod, tasavvur, marosimlar,

shuningdek, xudo(lar), iloh(lar) va h.k.ga bo‘lgan ishonchga asoslangan

ibodatlarni amalga oshirish majmui.

Diniy bag‘rikenlik deklaratsiyasi (the Declaration of Indulgence) - 1662,

1672, 1687 va 1688 yillarda Angliyada gabul gilingan bag‘rikenlik bitimi.
290



130.

131.

132.

133.

134.

135.

136.

137.

138.

Diniy dualizm (theological dualism) — dunyoda ikki garama-qarshilik
ibtidosi, ikki taraflamalik yaxshilik va yomonlik, ruh va tana hukmronligiga
ishonch.
Diniy mazmundagi materiallar - dunyodagi turli dinlarning asoslari, tarixi,
mafkurasi, ta’limoti va sharhlari hamda marosimlarini o‘tkazish amaliyotini
aks ettiruvchi kitoblar, risolalar, jurnallar, gazetalar, varagalar va boshqa
bosma nashrlar, audiovizual asarlar (tele-, kino- va videofilmlar, kliplar,
kontsert dasturlarining yozmalari, multfilmlar, anime, xentay va shu kabilar),
axborot tashuvchi elektron jismlar (disketlar, CD, DVD disklari, Internet
tarmog‘ida joylashtirilgan materiallar va shu kabilar).
Doksografiya (gad.grek. “dokso” - “fikr, tasavvur” va “grafo” *“yozish,
bayon etish”) — gadimgi faylasuf va olimlarning fikrlari va tasavvurlarini
keyingi mualliflar tomonidan bayon etilishi.
Dukxa (duhkha) — buddizmda mavjudotning xususiyatlaridan biri —
azoblanish, gonigmaslik, behalovatlik va sarosimalik holati.
Dxyana (dhyana) - buddizm, hinduiylik, jaynizmda meditatsiya bo‘lib,
ongni organizmdagi anglangan jarayonlar va sezgi organlaridan chetlatish
bilan xarakterlanadi.
Eparxiya (eparchy, diocese, see, bishopric, episcopate) — cherkov ma’muriy
okrugi, episkop tomonidan boshgariladi va Kkichik xristian jamoalar
(prixod)dan tashkil topadi.
Jabroil (Jabrail) — musulmon ilohiyotida Allohga yaqin to‘rt bosh
farishtadan biri, vahiy elchisi.
Jaynizm (Jainism) — Hindistonda Budda zamondoshi Maxavira tomonidan
mil.avv. VI asrda asos solingan din; tabaga tizimining ilohiy oldindan
belgilanganini inkor etadi va har bir inson uchun galbning xalos bo‘lish
imkoniyati mavjudligini tan oladi; jaynizm bo‘yicha, azobni engib o‘tish
yo‘li — zo‘ravonlikdan va zohidlikdan tiyilish.
Jahannam (jahannam) - islomda do‘zaxning asosiy nomlaridan biri,
gunohkorlar o‘limdan so‘ng tushadigan joy.

291



139.

140.

141.

142.

143.

144,

145.
146.
147.
148.

149.

150.
151.

152.

Jinlar (d)jinns, djins, genies, geniuses, genii) — musulmon ilohiyotida
ko‘pincha yovuz, havo yoki tutunsiz olovdan yaratilgan mavjudodlar; ular
istalgan shakIni gabul gilishlari va istalgan buyrugni bajarishlari mumkin.
Jodugar, afsungar (warlock, sorcerer) — diniy mifologiyaga ko‘ra odamlar,
hayvonlar, ekinlarga zarar bera oladigan kishi. U afsun yo‘li bilan boshga
tusga kira oladi, misol uchun bo‘riga (werewolf).

Johiliya (al-Jahiliyyah, jahiliyah, jahilliyyah) — islomgacha bo‘lgan davrga
ishora; Arabiston aholisining diniy holatini ifodalaydi.

Zaydiylar (the Zaydi Shia, the Zaydiyah, "the Fivers") - Zayd ibn Ali

izdoshlari. Zayd ibn Alining “al-Majmu’” asari va unga sharh sifatida
yozilgan “ar-Ravd an-nodir” asarlari zaydiya fighining asosini tashkil giladi.
Zakot (zakat, zakah) — islomning asosiy talablaridan biri. Mol-mulk va
daromaddan shariat tomonidan belgilangan muayyan boylikka ega bo‘lgan
musulmonlar mulkiy majburiyati.

Zamzam (Zamzam Well) — Makka shahrida Kaaba yaginidagi mugaddas
bulog.

Zardo‘sht (Zarathustra, Zoroaster) — zardushtiylik asoschisi.

Ziyorat musulmon tagvodorlar gadamjoylarga gilinadigan safar.

Zikr (dhikr) — sufiylikda Allohning ismini zikr etish marosimi.

Zu-l-hijja  (Zulhijj) = musulmon taqvimi bo‘yicha 12-oy bo‘lib,
musulmonlar Makkaga haj amalini bajaradilar.

Zuhd (zuhd) - islomda zohidlik.

Iblis (Eblis, Iblis) — musulmonlarni to‘g‘ri yo*ldan adashtiruvchi shayton.
"Iblisning advokati** (devil's advocate; advocatus diaboli; the promoter of
the faith, promoter fidei) Kardinal marosimlar komissiyasining (the
Congregation of Rites) a'zolaridan biri, u avliyolikka nomzodni ayblarini
topishga harakat giladi va uni munosib emasligini dalillar orgali isbotlaydi.
Ibn al-Arabiy (Ibn al-Arabi, Muhyi ad-Din) — Ibn Arabiy Muhammad ibn
Ali Muhiddin (1165-1240); arab, diniy faylasuf va shoir, avvalgi sufiylik

292



153.

154.

155.

156.

157.

158.
159.

160.

161.

162.

163.

164.

an’analarini tizimlashtirgan va “borligning yagonaligi” (unity of being)
diniy-falsafiy ta’limotining asoschisi sifatida mashhur.
Ibodat, kult (cult, worship, religion, veneration, cultus) - 1) ilohga diniy
xizmat va u bilan bog‘lig diniy marosimlar; 2) kimgadir sig‘inish, kimnidir,
nimanidir, masalan, o‘tgan ajdodlarni, avliyolarni va b. ulug‘lash.
Ibronim (Abraham) - Qur’onda va islom tarixida payg‘ambar,
yakkaxudolikning ilk da’vatchisi, musulmonlar va yahudiylarning umumiy
ajdodi.
Ibrohim vasiyati (The Testament of Abraham) — Il asrga xos apokrifik
(cherkov tan olmaydigan) asar.
lezuitlar (the Jesuits - lat. societas Jesu; Iso jamiyati). 1537 yilda ta’sis
etilgan katolik monax ordeni.
“llohiy komediya” (the Divine Comedy) — Dante Aligerining narigi
dunyoga sayohatni tasvirlovchi epik dostoni.
Imom (ima(u)m) — Masjidda ibodat giluvchi va xutba oluvchi ruhoniy.
Injil — islom diniga ko‘ra Alloh taolo Iso (as)ga Jabroil orgali og‘zaki tarzda
nozil gilgan mugaddas kitob nomi.
Intuitsiya (intuition) — hagigatga ichki hissiyot va sezgi orgali erishish;
“Oltinchi sezgi”.
Iroda erkinligi (freedom of will) = Xudo tomonidan insonga yaxshilik va
yomonlik o‘rtasida tanlovni amalga oshirish uchun berilgan erkinlik.
Islomshunoslik (Islamic studies) — shargshunoslikning bo‘limi bo‘lib, islom
ilohiyoti va tarixining umumiy va xususiy masalalari va ularning jamiyat
taragqiyoti jarayoniga ta’siri bilan shug*ullanadi.
Ismoil (Ishmael) — payg‘ambarlardan biri. Payg‘ambar lbrohim va
Hojarning o°g‘li; 7-asr Arabiston yarim orol cho‘llarida yashovchi
ko‘chmanchi ismoiliylar gabilasining ajdodi.
Isna Ashariya (the Ithna Ashariyah, the Ithna Ashari Shia, the Imamiyya) —
12 imomga e’tiqod asosida shakllangan ogim; hozirgi vaqgtda isnaashariylar
shialikning eng ko‘p sonli tarmog‘i hisoblanadi.

293



165.

166.

167.

168.

169.

170.

171.

172.

173.

174.

175.

176.

Isrofil (Israfil) — musulmon ilohiyotida 4 farishtadan biri — Oxirat kuni
xabarchisi.

Istisloh (arab. - manfaatlarni hisobga olish) - fighning go‘shimcha
manbalaridan biri, uning me’yorlarini agl-idrok bilan ifodalash usuli.
Yom-kipur, Yom-kippur ("Gunohni yuvish kuni", Qiyomat kuni; (the Day
of Atonement, Yom Kippur) — yahudiylikda bir kunlik poklanish va tavba-
tazarruni ifodalovchi bayram.

Kardinal (cardinal, Card) — katolik cherkovida Rim Papasidan keyingi oliy
martaba.

Karma (karma) — braxmanlikda, hinduiylik va buddizmda 1) ko‘ra yangi
tug‘ilishlari zanjiri; vujud o‘tgan mavjudligining majmui bo‘lib, uning
hozirgi va keyingi tagdiriga ta’siri; 2) odatiy ma’noda — taqdir.
Kongregatsiya (congregation) — 1) bir dindagilar birlashmasi; 2) dindorlarni
diniy xizmat yoki marosimga yuborish majlisi; 3) katolik cherkovida bir
necha monastirlarni yagona boshgaruv va yagona nizom qoidalariga
birlashtirish; 4. Rim-katolik hokimiyatining bosh idorasi.

Konfessiya - 1) muayyan diniy e’tigod (confession of faith) 2) oz ta’limoti,
ibodati, tashkilotiga ega muayyan diniy ogim.

Kosmogoniya (cosmogony) — iloh, dunyoning kelib chigishi to‘g‘risida
diniy ta’limot.

Kohin (priest of heathen cult, sacrificer, sacrificing [pagan] priest) — ba’zi
davlatlarda ibodat xodimlarining nomi.

Lamaizm (Lamaism, Tibetan Buddhism) — buddizmning yo*nalishlaridan
biri.

Madina (Quddus) (Medina, the City of Refuge, the City of the Prophet, the
Holy City) -Muhammad payg‘ambar etakchiligida Makkadan hijrat gilingan
G*arbiy Arabistondagi shahar.

Majuj (Magog) — yahudiylik, xristianlik va islom ta’limotiga ko‘ra vahshiy

xalq bo‘lib, uning yajuj xalgi bilan bosgini Qiyomat kunidan avval bo‘ladi.

294



177.

178.
179.

180.

181.

182.

183.

184.

185.

186.

187.

Majusiylik (heathenism, paganism, heathendom, paynim, heathenry) —
yakkaxudolik dini islom atamasi, ko*pxudolik (politeistik) dinlarni ifodalash
uchun ishlatiladi, ya’ni bir emas, bir necha xudoga yoki alohida maxluglar,
ofatlar, tabiiy hodisalar homiysi bo‘Imish sirli kuchlarga e’tiqod qilish.
Mazhab (mazhab) — islomda diniy huquq tizimlalari va yo*‘nalishlari.
Makka (Mecca, Makka) — Saudiya Arabistonidagi shahar, Muhammad
payg‘ambar tug‘ilgan shahar, Ka’ba joylashgan joy, haj amalga oshiriladigan
dargoh, unga yuzlanib namoz o“qgiladi.

Mandala (mandala) — buddizmda, hinduiylik, jaynizmda muhim muqgaddas
ramzlardan biri; diniy marosimlarda borligni murakkab geometrik
shakllardagi tasviri.

Manu (Manu) - hinduiylik mifologiyasida insonlarni yaratuvchisi, Qadimgi
Hindiston asoschisi, diniy-huquqgiy braxmanlar qonunlarining taxminiy
muallifi.

Masjid al-Harom (the Sacred Mosque (in Mecca), the Mecca Mosque) —
Makkadagi bosh masjid.

Mariya (the Mother of God, the Mother of the Redeemer, the Virgin Mary,
the Holy Mother) - xristianlikda mujassamlashgan Xudo-O*g‘lining onasi.
Maxatma (mahatma) — hinduiylik dostonlarda oliy ruhoniy — Rishiga (rishi)
ulug‘lash murojaati; hozirgi kunda e’tirof etilgan ruhoniylarga, xalq
arboblariga nisbatan qo‘llaniladi, xossatan Mahatma Gandi.

Mehrob (arab. - sajdagoh) masjidning Makka (Ka’ba) tomonidagi devori
ichiga taxmon shaklida qurilgan joy. Mehrob namoz o‘giladigan tomon
(gibla)ni belgilash uchun xizmat giladi.

Meroj (miraj) — islomda Muhammad payg‘ambarning burogda Makkadan
Quddusga mo‘jizali kechki sayohati va uning arshi Alo - Ettinchi osmonga
ko‘tarilishi.

Minbar (mimbar) - masjidda imom va’z aytadigan baland joy, keng

zinapoyali supa.

295



188.

189.

190.

191.

192.

193.

194.

195.

196.

197.

198.

199.

200.

Missioner (missioner) = maxsus tayyorlangan va muayyan dinni targatish
uchun yuborilgan shaxs.

Mitra (Mitra) — Vedizmda osmon xudolaridan biri. “Avesto”da Mitra
Ijtimoiy ahillikni ta’minlaydi, bitimlar ijrosini nazorat giladi.

Mif (myth) — insonlarning dunyo, tabiat, borliq hagidagi tasavvurlarini aks
ettiruvchi xudolar, gahramonlar, ruhlar va b. hagidagi rivoyatlar.

Momo Havvo (Eve) gad.yahud. hauwa - hayot. - Yahudiylik, xristianlik va
islom dinida ~Xudo yaratgan birinchi ayol.

Monax, rohib (monk, monastic) - kundalik hayot lazzatlaridan xudoga
xizmat gilish magsadida voz kechgan xristian kishi.

Muattar (incense) — suriladigan xushbo‘y modda: miro, eley yoki
yogadigan fimiam, ladan kabi turli xushbo‘y moddalar.

Mujtahid (mujtahid) — huquq va ilohiyot fanlarida oliy darajani egallagan,
islom agidalari, huquqi, axlogi masalalari bo‘yicha mustagil hukm chigarish
imtiyoziga ega faqih.

Muso (Moses) (mil.avv. 1576-1456) — Isroil gavmining rahnamosi;
yahudiylar tomonidan yahudiylik asoschisi deb garaladigan payg*‘ambar.
Muftiy (mufti) — ya’ni fatvo beruvchi; sunniylikdagi diniy-huqugiy
masalalarni hal qgilishga vakolati bo‘lgan oliy martabali ruhoniy; shariat
bilimdoni, Qur’onni talgin giluvchi, munozarali diniy-huqugiy masalalar
bo*yicha fatvo chigaruvchi.

Mo‘tabar joylar - Ziyorat qilinadigan, dindorlar uchun mugaddas
hisoblanadigan joylar.

Mo‘tazaliylar (the Mutazalas, the Mutazilites) — VIII-1X asrlarda Arab
xalifaligida vujudga kelgan musulmon ilohiyotining ratsionalistik yo*‘nalishi
tarafdorlari.

Namoz, (namaz) arabcha — solat, = musulmonlar ibodati; kundalik 5 mahal
namoz; juma namoz; ikki hayit namoz va h.k.lar.

Obdast (abdest) — musulmonlarda go‘Ini yuvish (poklash).

296



201.

202.

203.

204.

205.

206.

207.
208.
209.

210.

211.

212.

213.

Og‘a-xon (Aga Khan) — musulmon ismoiliylar ogimidagi nizoriylar
boshlig‘ining nasliy unvoni.
Odam Ato (Adam) — yahudiylik, xristianlik va islom dinida ~ Xudo
yaratgan birinchi inson.
Odat (adat) — musulmon xalglarda shariatdan fargli ravishda odatiy,
yozilmagan qoidalar, masalan, giz olib gochish, gotillik uchun jarima va
boshgalar.
Oysha (Aisha, A'ishah, Ayesha) — Muhammad payg‘ambarning xotini,
xalifa Abu Bakrning qizi.
Okkultizm (occultism) — 1) sehr va marosimlar orqgali g“ayritabiiy kuchlarni
insonga bo‘ysundirilishga garatilgan hatti-harakatlar; 2) narigi dunyo bilan
muloqot gilish imkoniyati hagidagi tasavvurlar (psychomancy).
Oriyalar (Aryans) 1) Vedalar davridagi hindlarning imtiyozli tabagasi
a'zolari; 2) Miloddan avvalgi 1l ming vyillik o'rtalarida Hindistonning
shimolida istigomat gilgan gabilalar.
Oyat (ayah, ayat) — Qur’on suralarining tarkibiy gismi.
Oyatulloh (ayatollah) — shia mujohidlarining oliy unvoni.
Paleografiya (paleography) — yozuv rivojlanishini o‘rganuvchi tarixiy-
filologik fan: gadimiy yozuvlarni o‘rganish, gisqartish tizimi va sirli xat,
qgo‘lyozmalar va kitoblarni bezash va hujjatlashtirish; mualliflik,
yodgorlikning yaratilgan vaqgti va joyini aniglashtirish va h.k.lar bilan
shug‘ullanuvchi fan.
Psalom (psalm) - yahudilikdagi diniy janr. Payg‘ambar Sulaymonnig va’z-
nasihatlari. (The Psalms of Solomon) - mil.avv. 70-40 yillarda yozilgan,
Qadimgi Ahdga oid to‘plam.
Ravvin (rabbi(n)) — yahudiylikda ibodat xizmatchisi, yahudiy jamoasining
diniy va oilaviy hayot masalalar bo‘yicha bilimdoni.
Radxa (Radha) — hinduiylik mifologiyasida cho‘pon ayol, Krishnaning
mahbubasi.
Rajab (Rajab) — musulmon hijriy-gamariy tagvimining 7-oyi.

297



214,

215.

216.

217.

218.

2109.
220.
221.

222.

223.

224,

225.

Rakat (rak’a) — namoz vaqti arab tilida gayta aytiladigan oyatlar, salovatlar
va boshga namozga oid iboralar; namozda gavdaning holati va harakati.
Ramazon hayiti (eid al-fitr) — ramazon oyi ro‘zasini tugaganiga dalolat
qiluvchi, musulmonlarning bayramlaridan biri.

Ramazon, Ramadan (Ramad(h)an, Ramazan) — musulmon gamariy
tagvimining 9-oyi; Qur’on va shariatga muvofig ramazonda musulmonlar
ro‘za tutishlari shart.

Raxu (Rahu) — hind mifol. asura, quyosh va oy tutilishining afsonaviy
sababchisi.

Reformatsiya (the Reformation) — XV1 asrda G‘arbiy yevropadagi ko*pgina
mamlakatlarni gamrab olgan va eng avvalo, Rim-katolik cherkoviga garshi
garatilgan diniy harakat — protestantlikning paydo bo‘lishiga olib kelgan.
Robia al-Adaviya (Rabiah) (714-801) — sufiylik vakilasi.

Ro‘za (sawm, siyam) — arabcha as-Saum, islomning besh shartlaridan biri.
Rukn (the Pillars of Islam, the Five Pillars, arkan al-Islam) (arab. - asos,
ustun), arkon ad-din (din asoslari) - islomda eng muhim sanalgan beshta
vazifa. Unga "kalimai shahodat", namoz, zakot, ro‘za va haj ibodatlari
Kiradi.

Sabr (Sabr, Sabur) — 1) Musulmon kishining yaxshi fazilatlaridan biri,
giyinchiliklarda sabr-bardosh. 2) As-Sabur, Allohning 99 go‘zal ismlaridan
biri, o‘ta sabrli ma’nosini anglatadi.

Sadaga (sadagat) — islomda xayr-ehson; musulmon kishining ixtiyoriy
moddiy yordami.Sadxu (sadhu) - hinduiylikda zohid yoki avliyo,
shuningdek, ba’zan e’tigodli dunyoviy kishi.

Sakkiz o‘lmaslar (the Eight Immortals (of Taoism)) — xitoy daosizm
mifologiyasida boqiylikka erishgan sakkiz avliyolar; Sun dinastiyasi (960-
1279) hukmronligidagi avliyolar.

Sakkizlik Yo‘li (the Eightfold Path) — buddizmda hayot azobidan ozod

giluvchi 8 bosgichdan iborat amaliy yo‘li. 2) ma’naviy intizom va

298



226.

2217.
228.

229.

230.

231.

232.

233.

234.

235.

236.

237.
238.

meditatsiya yordamida buddistni ma’rifatga, so‘ng nirvanaga olib boruvchi

yo“l.

Samadxi (samadhi) — 1. Psixik e’tiborni to‘plash, yoga yo‘nalishining asosiy

atamasi; 2. Buddizmda meditatsiya, nirvanaga olib boruvchi oliy nurlanish

holati.

Sangxa (sangha) -~ buddizm monaxlar jamoasi.

Sekulyarizatsiya (secularization, laicization, deconsecration) — 1. Jamoaviy

va shaxsiy hayotning barcha jabhalarini din ta’siridan xalos etish jarayoni; 2.

Diniy tashkilotlar mulkidan davlat foydasiga voz kechish; 3. G‘arbiy

Yevropada diniy holatdan dunyoviylikka o‘tishi.

Serafim (seraph) — yahudiylik va xristianlikda osmonning eng yugqori

pog‘onasida turuvchi farishta. Olti ganotli Serafim six-winged seraph.

Silflar (sylph) - kelt va nemis afsonalarida, ko‘pgina Yevropa xalglar

folklorlarida havo unsurini ifodalovchi engil va harakatchan ruhlar.

Soqgchi minorasi, Bibliya va traktaklar jamiyati (“Yahova shohidlari”

rasmiy tashkiloti) the Watch Tower, Bible and Tract Society. 1884 vy.

Pensilvaniyada (SShA) tashkil etilgan.

Sulaymon (Solomon) payg‘ambar, yahudiylar podshohi (965-928).

Tabiat kuchlarini namoyon qiluvchi xudolar (nature-gods) — Turli

dinlarda shamol, momagoldirog va hokazo xudolari.

Tabu (tabu, taboo) - gandaydir narsa, harakat, so‘z va boshgalarga diniy

tagig. Tabuni buzish oliy kuchlar tomonidan jazolanadi. Masalan, totem

hayvonning go‘shtini eyish tabudir.

Tavakkul - tasavvuf ta’limotiga ko‘ra, o‘z irodasini Allohga ishonib

topshirish.

Tantra (Tantra) - 1) Buddizmdagi mugaddas kitobning nomi; 2) Buddizm

amaliyoti shakli.

Tafsir (arab. “bayon qilish”)— Qur’on oyatlarini sharhlash.

Tagiqglangan adabiyotlar indeksi (the Index (of Forbidden Books), the

Prohibitory Index) — 1559-1966-yillarda Vatikan tomonidan chop etilgan
299



239.

240.

241.

242.

243.

244,

adabiyotlar ro‘yxati bo‘lib, ularni o‘gish dindorlarni cherkovdan
chetlashtiradi, degan xavf ostida ta’giglangan.

Teologiya (theology, theologics, divinity, sokr. theol) — xudo(lar) hagidagi,
u(lar)ning sifatlari, xususiyatlari, amallari va mohiyati hagidagi diniy
ta’limot. Ushbu ta’limotning aqidalari, diniy axloqgi, ruhoniylar diniy
g‘oyalari, atamalar jamlanmasi.

Terrorizm - siyosiy, diniy, mafkuraviy va boshga maqgsadlarga erishish
uchun shaxsning hayoti, sog‘lig‘iga xavf tug‘diruvchi, mol-mulk va boshga
moddiy obyektlarning yo‘q qilinishi (shikastlantirilishi) xavfini keltirib
chigaruvchi hamda davlatni, xalgaro tashkilotni, jismoniy yoki yuridik
shaxsni biron-bir harakatlar sodir etishga yoki sodir etishdan tiyilishga
majbur gilishga, xalgaro munosabatlarni murakkablashtirishga, davlatning
suverenitetini, hududiy yaxlitligini buzishga, xavfsizligiga putur etkazishga,
qurolli mojarolar chiqgarishni ko‘zlab ig‘vogarliklar qilishga, aholini
qo‘rgitishga, ijtimoiy-siyosiy vaziyatni beqgarorlashtirishga qaratilgan,
O‘zbekiston Respublikasining Jinoyat kodeksida javobgarlik nazarda
tutilgan zo‘rlik, zo‘rlik ishlatish bilan qo‘rqitish yoki boshga jinoiy
gilmishlar.

Terrorchi — terrorchilik faoliyatini amalga oshirishda ishtirok etayotgan
shaxs.

Terrorchilik guruhi — oldindan til biriktirib terrorchilik harakatini sodir
etgan, bunday harakatga tayyorgarlik ko‘rgan yoki uni sodir etishga suigasd
gilgan shaxslar guruhi,

Terrorchilik tashkiloti — ikki yoki undan ortig shaxsning yoki terrorchilik
guruhlarining terrorchilik faoliyatini amalga oshirish uchun bargaror
birlashuvi.

Tumor (tumor, amulet, charm) — ba’zi tasavvurlarga ko‘ra, egasini “yovuz
kuchlar”, “balo”, “yomon ko‘zlar”, ta’siridan himoya gilishga godir bo‘lgan

narsa, ashyo.

300



245.

246.
247.
248.
249.
250.
251.

252.

253.

254,

255.
256.

257.

258.

Ulamolar (ulema, ulama) — "bilimlilar, olimlar"; islom diniga mos ilohiy
nazariya va amaliy jihatlarning tan olingan va nufuzli bilimdonlar:
mushtaxid, muhaddis, mufassir, fagihlarning umumiy nomi.
Umma (umma(h)) = musulmon jamoasi.
Umra (umrah) — musulmonlar uchun mugaddas joylarni ziyorat qilish.
Faqgih — figh ilmi nazariya va amaliyotining bilimdoni.
Fatvo (fatwa) — fagihning chigargan hukmi.
Figh (figh), (arab. “tushunish”) — Shariat gonun-qoidalarini o‘rganuvchi fan.
Fundamentalizm (fundamentalism) turli dinlarda mugaddas kitoblarni
so‘zma-so‘z talgin giluvchi, gadimiy tushunchalar tanqgidiy talgin gilinishiga
keskin garshi chiquvchi, shuningdek, yangiliklar Kkiritilishiga va dinni
modernizatsiyalashga garshi konservativ yo‘nalishdir.
Xalgaro Krishnani Anglash jamiyati (the International Society for Krishna
Consciousness, ISKCON. Norasmiy targalgan nomi — the Hare Krishna) —
1966 yilda AQShda asos solingan eng faol va bargaror zamonaviy hinduiylik
harakatlaridan biri.
Xatna (circumcision; the foreskin) — musulmonlarda (sunnat), yahudiylarda
(brit-mila), Avstraliya aborigenlari va Yangi Gvineyadagi ba’zi Papua
orollarida go‘llaniladigan diniy marosim .
Xristian Adventik cherkovi (the Advent Christian Church) — 1854-yilda
AQShda asos solingan adventistlar konfessiyasi.
Xristogramma — Iso nomini ifodalovchi yunon harflaridan iborat so‘z.
Xudo-O“g‘il (So‘z) (God the Son, the Logos, the Second Person of the
Trinity) xrisianlikda mugaddas Uchlikning ikkinchi shaxsidir, ya’ni So‘z.
"Xudoning advokati' (God's advocate) - Kardinal marosimlar
komissiyasining (the Congregation of Rites) a'zolaridan biri, u avliyolikka
nomzodni tanlaydi va uni munosibligini dalillar orgali isbotlaydi.
Shabat (Sabbath (day), Shabbath, S, Sab) — yahudiylik dinida buyurilgan
haftalik shanba kuni bo‘lib, u kunda ishlash ta’giglanadi, galb hagida
g‘amxo‘rlik gilish uchun tagvodorlik kuni o‘tkaziladi.

301



250.

260.

261.

262.

263.

264.

265.

266.

Shaytonlamog (madness) go‘yoki shayton vasvasasi tufayli odamni
telbalanishi, jinnilik qilishi, quturishi, g‘azabga kelishi. Musulmonlik
amaliyotida bunday ruhiy kasallikka chalingan insonlar uchun, duolar bilan
birga “kuf!” aytiladi. Xristianlikda shayton exorcism marosimi orqali
“haydab chiqariladi”.
Shayx (arab. - keksa, ogsaqol; diniy rahnamo; Saih) — 1) islom dini bilimdon
kishilar; 2) islom dini ruhoniylar, ulamolar, fagihlar; 3) so*fiylik tarigatidagi
pirlar, eshonlar ham shayx, deb nomlangan.
Shahvat (immorality, lechery; whoredom, fornication; lust) — xristianlikda
etti kechirilmas gunohlardan biri, zino, axlogsizlik; nikohsiz ikki kishining
0‘zaro jinsiy alogasi.
Ekstaz, diniy jazava (religious possession, religious rapture, religious
mania, religious ecstasy; furor(e), religious frenzy) — diniy taajjub oliy
darajasi, zavg-shavq, ba’zan o‘zini yo*qotish chegarasidagi ilhom, jazava.
Ekstremizm - ijtimoiy-siyosiy vaziyatni begarorlashtirishga, O*‘zbekiston
Respublikasining konstitutsiyaviy tuzumini zo‘rlik bilan o°zgartirishga,
hokimiyatni zo‘rlik ishlatib egallashga va uning vakolatlarini o‘zlashtirib
olishga, milliy, irgiy, etnik yoki diniy adovat qo‘zg‘atishga qaratilgan
harakatlarning ashaddiy shakllari ifodaci.
Ekstremistik guruh — oldindan til biriktirib ekstremistik faoliyatni amalga
oshirayotgan yoki uni sodir etishga suigasd gilayotgan ikki yoki undan ortiq
shaxs.
Ekstremistik material — ekstremistik faoliyatni amalga oshirishga oshkora
da’vat giladigan yoxud shunday faoliyatni amalga oshirish zarurligini
asoslab beradigan yoki oshkora oglaydigan, targatish uchun mo‘ljallangan
hujjat yoki har ganday vositadagi boshga axborot.
Ekstremistik tashkilot — ekstremistik faoliyatni amalga oshirganligi tufayli
0‘ziga nisbatan faoliyatini tugatish yoki taqgiglash to‘g‘risida sudning
gonunda nazarda tutilgan asoslar bo‘yicha qonuniy kuchga kirgan qarori
gabul gilingan tashkilot.

302



267.
268.

2609.

270.

2171.

2172.

273.

2174,

2175.
276.

21717.

278.

219.

280.

Epigrafika (epigraphy, epigraphics) = gadimgi yozuvlar to‘g‘risidagi fan.
Yajuj (Gog) — yahudiylik, xristianlik va islom ta’limotida vahshiy xalq
bo‘lib, uning ma’juj xalgi bilan bosgini Qiyomat kunidan avval bo‘ladi.
Yahova (the ineffable name of Jehovah) — Qadimgi Ahdda uchrovchi -
Xudoning tilga olinmaydigan ismi; yahudiylar uning o‘rniga “Adonay”
(“Xudoyim™), deb o‘qgiydilar va aytadilar.
O*n ikki havoriylar (the Twelve) — Yangi Ahdda Isoning eng yagin o‘n ikKi
o‘quvchisi, izdoshi.
G‘azzoliy, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad (1059-1111);
(Ghazali, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Tusi) — musulmon
ilohiyotchisi va faqih.
G*usl (arab. - cho*milish) — poklanish, maxsus tartibda obdon yuvinish.
Qiyos (kiyas, giyas, analogy-based rules) - solishtirish; islom
huqugshunosligi manbalaridan biri; o*xshashlikka asoslanib hukm qilish.
Qiroat — (arab. “o‘qish”) Qur’onni o‘ziga xos qoidalarga muvofiq tilovat
gilish.
Qozi (gadi, cadi) — musulmon jamoasidagi hakam.
Qurbon hayiti (eid al-adha) - qurbonlik Kkeltirish  bayrami,
musulmonlikning asosiy bayramlaridan biri.
Qur’on (the Qur'an, the Coran) — musulmonlarning mugaddas Kitobi,
Muhammad payg‘ambarga Alloh tomonidan insonlarga go‘llanma sifatida
nozil gilingan ilohiy vahiy.
Qutgaruv Armiyasi (Salvation Army) — xristianlik nasihatlari va amaliy
xizmatni 0°z faoliyatida uyg*unlashtiruvchi xalgaro diniy-xayriya tashkilot.
Hadis — (Hadith), arab. “yangi”; “so‘z”. Muhammad payg‘ambar aytgan
so‘zlari, gilgan ishlari hagidagi rivoyatlar.
Havoriylar (apostle) 1) — Yangi Ahdda Isoning eng yagin o‘quvchilari,
izdoshlari. 2) “Havoriylar faoliyati”, (gisq. “Havoriylar”) (the Book of
Epistles, the Apostolos, the Book of the Apostles, Biblion Apostolikon,
Praxapostolos) Yangi Ahd tarkibiga kiritilgan asar nomi.

303



281.

282.

283.

284.

285.

286.

287.

288.

280.

Haj (hadj, hajj) — Makkadagi Ka’baga ziyorat, musulmonlarning asosiy besh
majburiyatlaridan biri.

Halol (“erkin”, "bog‘lanmagan”; al-Halal) shariatda ruhsat etilgan narsa,
xatti-harakatlar.

Haram (arab. - sa’n, chegara; Haram) - 1) islomda mugaddas, deb
hisoblangan, qon to‘kish, qurol olib yurish tagiglangan hudud; 2) ayrim
musulmon davlatlarida xonadonning xotin-qizlar yashaydigan ichki gismi.
Harom (arab. — man gilingan, tagiglangan; al-Haram) — shariatda shubhasiz
man gilingan narsa, xatti-harakatlar.

Hijriy yil (the year of Hegira, anno Hegirae, A.H.) 622-yildan boshlanuvchi
gamariy tagvim.

Horun (Aaron) — Muso payg‘ambarning ukasi, ruhoniy. Yahudiylik
ta’limotiga ko‘ra Horun xalq talabiga muvofiq “Oltin buzog”ni tayyorladi.
Islom dini ta’limotiga ko‘ra, Horun Muso payg‘ambarning qondosh birodari
bo‘lib, kishilarni to‘g‘ri agidaga da’vat gilgan payg‘ambar hisoblanadi.
Hofiz (Hafiz; arab. xotirasida saglovchi). 1) Qur’on matnini yoki hadis
isnodi va matnini yodlagan olim. Aburaxmon b. Mahdiy, Abu Hotim
Roziylar hofiz, deb tanilganlar; 2) Islomiy manbalariga oid she’r va
hikmatlarni yodlab ammoviy tarzda ijro etadigan xushovozli ijrochi.
Qalandariya tarigatida Boborahim Mashrab hofiz, deb tanilganlar.

Hijriy (musulmonlar) yil hisobi Muhammad payg‘ambar va sahobalarining
Makkadan Madinaga hijrat bilan bog‘lig. Hijriy yil gamariy va shamsiy
yillarga bo‘linadi. Qamariy bo‘yicha u 622 yilnig 16 iyulidan boshlanadi.
Shamsiy bo*yicha 622-yilnig bahordagi tengkunlik kuni, ya’ni 21-martdan
boshlanadi. Keyingi yil boshlari esa 1-2 kunga suriladi — 20, 21yoki 22
martga to‘g‘ri keladi.

Hurlar (arab. pok; Huri, Hur, ko*pl. Haura) — Qur’onga ko‘ra [2,25; 3,15;
4,57; 55,56 va b.] jannatdagi yashovchi chiroyli pokiza gizlar.

304



290. Hujja (arab.ko‘pligi hujaj — isbot, dalil keltirish. Witness ) — kalom, falsafa,
mantigda “dalil”, “burhon”, deb va fighda “shahoda”, “igror”, deb keng
ishlatiladigan istiloh.

305



llovalar
1- llova. O‘zbekistonda dinshunoslik va islomshunoslik

tadqgigotlari dinamikasi (1992-y.—2018-y.)

va rivojlanishining asosiy bosqichlari?.

90

84
80

70

70

&0

B Fanlararo dnshunoslik

W Fanlararo dinshunoslik

306



2-1lova. Dinlarni o‘rganuvchi fanlar

307



DINLAR TASNIFI \

Morfologik Agidaviy | Xristianlik |
tuzilishiga ko‘ra I Islom |
| Buddaviylik |
Mifologik -
(afsonaviy) - Shomonlik |
Afrika, Polineziya c |
E’tigod obyektiga Yakkaxudolik —  Zardushtiylik |
ko'ra [ Xristianlik__|
) eed Islom |
Ko*pxudolik
j—l Afrika dinlari |
— [ Shomonlik |
Genoteizm (ilohlar : —
ierarxiyasi) "——‘ Vishnuiylik |
| Shivaiylik |
Suprateizm l—l Ellinizm |
l—{ Moniylik |
LIl Ateistik dinlar | Buddizm ]
Shaytoniylik |
—| Buddaviylik
ObTUKOA XapakTepu >KaxoH Y |
Ba Kenub YMKULWUra Kypa ARENRPS | Xristianlik |
I l Islom |
Milliy dinlar 4’_| Y ahudiylik |
I Sintoizm |
Shaxsiy dinlar —  Buddizm |
| Xristianlik |
—
Mahalliy dinlar — Islom |
"—1 Shomonlik |
]
\Vahiy orgali nozil I Muduy |
bo*lgan dinlar —’—1 Xristianlik |
— i Islom |
Tabiat bilan bog‘lig
dinlar ‘lj Shomonlik |

I11-1lova. Dinlarni tasniflash muammosi?

Dinlarni mukammal tasniflash bo‘yicha amalga oshirilgan urinishlardan biri.
Ko‘p sonli diniy materiallarni tasniflashga yordam beradigan va ayni vagtda
yanglishishga yo‘l go’ymaydigan tamoyillarni topishga qgaratilgan murakkab vazifa

dinshunoslar tomonidan hali to‘liq hal etilmagan.

308



IV - llova. Metodologik xolislik printsipi®

Insonning indibidual diniy tajribasi
yoki diniy guruh emotsional
hayotining muhim tomonlarini
aniglash uchun ularning juz’iy
tomonlarini fikran bir chekkaga
qo‘yib turib garamoq
(abstraktlanmoq) kerak.
Diniy matnlarni o‘rganish
jarayonida ularni yaratgan muallif
tafakkuri v axis-tuyg*ularidan
abstraktlanmoq kerak

Diniy amaliyotning ichki jihatlari, mazmun
mohiyatini tushunish uchun uni tadgigotchi
tashqi tarafdan emas, balki etigod giluvchi
dindor shahs nuqtayi nazaidan, yani qaysidir
ma’noda subyektiv holatdan kelib chigib
o‘rganishlozim.

Dinning psixologik, psixolingvistik va sh.k.
jahatlar tadqiqi izlanuvchidan muayyan darajali
empatiyani, yani hamdardlikni talab giladi.
Diniy matnlarni o‘rganish jarayonida ularni
yaratgan muallif tafakkuri v axis-tuyg ‘ularini
inobatga olish kerak.

309



V-llova. Xanafiylik an*analarining targalish zanjiri*

Mapxkaznii Ocnéna xanadpiiInK aEbaHATAPDHEHEHET

TapKaAJTHI 3aHKHPH
AlGy Xllumtn
[ | |
am-11laiGann (Barnan) AGy Hyeyd 33?-11
| s i .
I | L |
Myea 6. ABy Xade ABy Cynaihan H6n Cama‘a IMlaanan 6. Xyxaiim
Hacp ap-Pan an—byxapmn (1) a.rl—}lxly'ulxum (bamx)
| |
an-Bapna ‘n Aﬁgr Baxp Hyc[ailp 6. Myxnulum 6.
I lc-—Cunrpl (4) an-Jxyoxann (3) ﬂnxlih Cmutua
an-Kapxu ac-CyGaamynu (8) an m (1 ac-Caddap an-Hekad
I 22 23 an-Ma )] | | |
| 18 19 20 an-Aémam
an-Jlxaccac ABy bakp an-Myxannabn (17) an-—-Ilaxnasm (21) an-Xunaysann (24)

an—-byxapu (15)
3031 32 33
AGy Jixa‘pap

an-Ycrpymanwm (34

an-Hacadu(29
an Xansaumu(46)

an-Mycrardupu(48) an Jlabycu (47)

|
6162 63 67 l"f’)\,_l_,

an-Xairaxamm (30)

an- Xaizaxaiu (51)

au-Hayxaan (35)

ac-Caftitapu

(50)

AGy-n-Jlajkic
ac-Camapxanan (36)

aun-Hubiazanu (40)

a3-3apawmxapn (68) ac-Capaxcu (60) Mepa ap- Purmamynn(64) nc—-Cupq:qi (66) an-llaymann (65)

ac-Canp an-Manu  an-llafikanam  Myxamman ac—Caitiing Hopaxmum A6y Xade
(79) (82) ap-Parnavynn (85)  Myxasman (69) ac— an-Hacadu |
l l I (%)I (88)
I T 127 102
“Vaap ac-Caap m~Mlprumml ac-Caitfina  Xasmax AGy-n-Jlafic \(/1aMacK)
am-Ilaxun(110) (112) ap-Puraavyun an-Awmpad ac-Caddap an-Hacadu M21
(100) [ci7 o7 (125) (Xaaa6)
an-“‘Axnm (141)

9I8 148 155 9|6 l}O 1 11' 8_16 123 (Manas A3nn) 818
an-MaxGyGn ac-Caap Kamnxan bypxan a.n.—.ltum
(149) |_ an-KaGup (140) (138) l I?O 9[8 an-Maprusanm (139)

148 132
Taxup 6. Maxmyn Hipruxap m—!\’.alpmpu an-Ycrpymanm (163)
(161) ag-—smu (155) (159)

an—“AnmaGazn (190)

an-Maprunanu (209)

185 19]0 :Jz IJ‘) an-

Man]u[am (188) Xl@ln IJI.—H.LH[ (187) ap- l]au'ynlm (186)

S

—Mngcﬁyﬂu

, (149)
HGn Axa‘nn (206) ac-Curiaxn (205) AGy—a-bapakar Axman
(196) (barnan) 6. Ac*an (207) an-MaxGyGm (168)
M ~Max6 194
1.1—)(':56-:“ u.n—-'l(nllm -.u—l"ypmm an-Hrkanmn ‘::YA B——
(223) |@2n @2 (224; Eruner) Galid Anmax
an-Babaptu | an-Max6you (212)
(Ernuer) 23b 23'] nﬁCaﬂpuin (228: Eruner) unr—l(llpmpu (229) “_-,-?mpn (225)
an- H an- DKM H6m an-bamawm (239) Ilapca (234)
(Manas Asux) (238) (Kpuim, Manas Asus) ap-Pymu (243; Manas Asun)

310




Ilovalar manbalariga havola

1. D.Ubparumos, I'.TynemetoBa, P.McokxoHoB. — J[uHamMuKa pa3BUTHS
peNuruoBeieHus B Y30ekucTaHe (Ha MaTepualie aHalu3a IUCCEPTALMOHHBIX
MCCIICIOBAHUM 110 penuruoBeacHuio ¢ 1992 mo 2017 rr. U npaBUTEIBCTBEHHBIX
pemenuit). / TUY IX PecnyOnuka unmuii- amanuit koHpepeHusicu. — “TomkeHT
UCJIOM YHUBEPCUTETH Hampuet MarOaa Oupiammacu, 2017 r. - b. 10-14. fHa:
JlunaMuKka pocta MCClieJOBaHUM HcilaMa B Y30ekucTaHe (Ha mMarepuale aHaiu3a
JTUCCEPTAIMOHHBIX uccienoBanmii pemmrur ¢ 1992 mo 2017). /[ “Hcmam B
COBPEMEHHOM CBETCKOM TOCyJIapcTBe” MaB3yJdarn Xajkapo KOH(pepeHUus
MaTepuaiapu Tymiamu. - bumkek, 27-29 centsaops, 2017 . — b. 90-98

2. Cambirun C.M., Hewunypenko B.M., Ilomonckas  M.H.
PenuruoBenenue: coumosioruss U mncuxosiorust penuruu. Pocro w/[l: "®denukc",
1996. — b. 649.

3. Dinshunoslar tomonidan dinlarni tasniflash bo‘yicha amalga oshirilgan
urinishlardan biri. Ushbu tasnifda dualistik zardushtiylik dini yakkaxudolik dinlari
gatoriga Kiritilgan; buddizm dini esa — “ateistik dinlar” gatorida. Falsafiy ta’limot
bo‘Imish moniylik esa e’tigod obyektiga ega bo‘lgan dinlardan o’rin olgan.
Timoshchuk A.S., Fedotova I.N., Shavkunov 1.V. VVvedenie v religiovedenie: Uch.
pos. - Vladimir, 2011. - B.131.

4.  Mymunos A.K. Xanapurckuii Ma3xad B ucrtopun LlenrpansHoit Azuu /

[Tox pen. C.M.IIpo3opoBa. — Anmartsl: “Kazak sunuknoneausicer, 2015. C. 395

311



Shartli gisgartmalar
BBB (the World Fellowship of Buddhists, WFB) — Buddistlarning Butunjahon
Birodarligi.
BMI (MWL the Muslim World League) - Butunjahon Musulmonlar Ittifoqi
(ligasi).
BMT - Birlashgan Millatlar Tashkiloti
BMT KTQ- Birlashgan Millatlar Tashkilotining kontrterroristik go*mitasi
BMT XK - Birlashgan Millatlar Tashkilotining Xavfsizlik Kengashi

DEO - diniy-ekstremistik ogimlar

DIQ - O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din ishlari

bo‘yicha go‘mita

ISESCO (FOHECKO)- Ta'lim, fan va madaniyat masalalari bo'yicha islom
tashkiloti

JK - Jinoyat Kadeksi
YeXHT - Yevropa xavfsizlik va hamko‘rlik tashkiloti
YeAHK - Yevropa-Atlantika hamko'rligi kengashi

FTA — O°‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzurida Fan va

texnologiyalar agentligi
OAV - Ommaviy axborot vositalari
ShHT (IIIOC) — Shanxay hamko‘rlik tashkiloti

UNESCO (AiCECKO) — Ta'lim, fan va madaniyat masalalari bo'yicha Birlashgan
Millatlar Tashkiloti

O‘zbekiston FA — O‘zbekiston Respublikasi Fanlar Akademiyasi

312



	2.1. Milliy dinlari
	SO‘ZBOSHI
	Ish turlari reyting-modul tizimi bo‘yicha baholash
	I - MODUL. DINSHUNOSLIKKA KIRISH
	1.1. Dinshunoslik faniga kirish
	1.2. Dinning mohiyati, tuzilishi va funksiyalari
	II MODUL. DINNING IBTIDOIY SHAKLLARI VA ETNIK- LOKAL DINLAR
	2.1. Dinning ibtidoiy shakllari
	2.2. Milliy dinlar


	3.1. Buddizm
	3.2. Xristianlik
	3.3. Islom dini
	3.4. Islom ta’limoti

	IV Modul. JAMIYAT VA DIN
	4.1. Xalqimizning  ma’naviy  yuksalishida dinlarning o‘rni
	4.2. O‘zbekistonda vijdon erkinligi
	4.3. Diniy mutaassiblik va ekstremizmga qarshi mafkuraviy kurash: O‘zbekiston tajribasi
	ADABIYOTLAR VA ELEKTRON-TA’LIM    RESURSLARI

	GLOSSARIY
	Ilovalar

	Shartli qisqartmalar

